# МОСКОВСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ имени М.В. ЛОМОНОСОВА ФАКУЛЬТЕТ ПОЛИТОЛОГИИ

На правах рукописи

#### САМСОНОВА НАТАЛИЯ НИКОЛАЕВНА

«Механизмы преодоления исторической травмы: основные исследовательские подходы и ведущие политические практики»

5.5.1 – История и теория политики

ДИССЕРТАЦИЯ

на соискание ученой степени кандидата политических наук

Научный руководитель: кандидат философских наук, доцент Артамонова Юлия Дмитриевна

#### Оглавление

| Введение                                                                                                                                                        | 3    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ГЛАВА 1. Теоретико-методологические основы изучения феномена трав социальных науках                                                                             |      |
| 1.1. Основные положения психоаналитического подхода к пониманию феномена травмы на индивидуальном и коллективном уровне                                         | 26   |
| 1.1.1. Становление представлений о травме в психологической науке                                                                                               | 26   |
| 1.1.2. Роль психоанализа в становлении trauma studies как научного направления                                                                                  | 41   |
| 1.1.3. Элементы психоаналитического подхода в исследовании травмы в рамках интеллектуальной истории                                                             |      |
| 1.1.4. Трансгенерационный подход в изучении механизмов передачи коллективной травмы                                                                             | 59   |
| 1.2. Культурно-социологический подход в исследованиях травмы                                                                                                    | 68   |
| 1.2.1. Культурные травмы в диалектике социального изменения                                                                                                     | 68   |
| 1.2.2. Исследования травм в культурной социологии                                                                                                               | 78   |
| 1.3. Коллективная историческая травма как элемент исторической памят                                                                                            | и 87 |
| Выводы к Главе 1                                                                                                                                                | 101  |
| Глава 2. Механизмы преодоления исторической травмы в современном политическом пространстве                                                                      | 106  |
| 2.1. Модели работы с коллективными историческими травмами                                                                                                       | 106  |
| 2.2. Преодоление исторических травм в отечественной политике памяти: основные политические практики                                                             |      |
| 2.3. Специфика отражения травматического события в коллективной пам культурно-этнических общностей (на примере последствий большевисто политики расказачивания) | ской |
| Выводы по Главе 2                                                                                                                                               | 167  |
| Заключение                                                                                                                                                      | 169  |
| Список литературы                                                                                                                                               | 177  |
| Приложение 1                                                                                                                                                    | 200  |
| Приложение 2                                                                                                                                                    | 201  |
| Приложение 3                                                                                                                                                    | 202  |

#### Введение

#### Актуальность темы исследования.

Вторая половина XXвека стала подлинной площадкой ДЛЯ «мемориального бума» в гуманитарных науках. По мнению одного из его основоположников, П. Нора, к числу основных признаков наступления эпохи «всемирного торжества памяти» относится «рост общественного и научного внимания к проблемам травмы, переживаний и способов борьбы с ними» $^1$ . «Когнитивный потенциал исследований памяти и травмы»<sup>2</sup>, как подчёркивает Ф.В. Николаи, признаётся и современными учёными. Тематический спектр изучения данных феноменов с каждым годом становится всё шире, открывая возможности для новых междисциплинарных исследований. Одной из динамично развивающихся предметных областей выступает исторической травмы, в частности – механизмов её преодоления.

С начала 90-х годов, как отмечает А. Ассман, в мировом сообществе можно наблюдать принципиальную трансформацию мемориальных канонов – переход от сакрифицированных к виктимизированным формам памяти: оказываясь в центре медийного внимания, фигура пассивной жертвы обретает высокую культурную значимость<sup>3</sup>. Такой подход позволяет изменить стандарты восприятия исторических событий, а также трансформирует современные процессы конструирования идентичности.

Трансформация мемориальных канонов обусловлена формированием в мировом сообществе новых, более высоких правовых и этических стандартов, отвечающих всё возрастающей потребности лиц, пострадавших от травматических событий, и их потомков в формировании массива памяти,

 $<sup>^{1}</sup>$  Нора П. Всемирное торжество памяти // Неприкосновенный запас. -2005. -№ 2-3 (40–41). - URL: https://magazines.gorky.media/nz/2005/2/vsemirnoe-torzhestvo-pamyati.html (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Николаи Ф.В. Полемика о травме и памяти в американской философии культуры. Дисс. ... доктора философских наук: 09.00.12. – Нижний Новгород: 2018. – С.4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ассман А. Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и историческая политика. – М.: Новое литературное обозрение, 2014. – 328 с.

выходящего за пределы групповых интересов. В этой связи существенное значение приобретают политические вопросы общественного признания травматических эпизодов прошлого: как властная, так и интеллектуальная элита сталкивается с необходимостью переоценки таких явлений как колониализм, политическое насилие, дискриминация расовому, официальный религиозному И признакам, ИХ включения В иным исторический нарратив.

Частота и метафоричность использования понятия *«травма»* и производных от него (как то — *«коллективная травма»*, *«историческая травма»*, *«культурная травма»*, *«преодоление травмы»*) в научной и особенно научно-популярной литературе лишь усугубляет существующий плюрализм его интерпретаций: перечисленные выше термины нередко используются в различных значениях, в зависимости от контекста исследования.

Что же касается практической работы с травмами, то в ряде государств таковая зачастую сводится к столь неконструктивным формам как забвение, замалчивание, табуирование, взаимный зачёт вины, фальсификация и т.д. Представляется, что формирование культурных образцов проработки травматического опыта не может быть успешным без тщательного теоретического изучения механизмов осознавания и репрезентации исторических травм.

Ещё проблема, обуславливающая одна актуальность темы феномен инструментализации исследования: травмы попытки легитимизировать политические цели за счёт потенциально травматических Обладая значительным исторических эпизодов. консолидирующим отмечает Д.А. Аникин, потенциалом, травма, как конструирует определённую интерпретацию исторического прошлого, задавая выбор события, трагическое восприятие которого фактором становится

поддержания коллективной идентичности<sup>4</sup>. О схожей функциональной нагрузке травмы, её способности выступать в качестве символической матрицы и консолидирующего события пишет и С.А Ушакин<sup>5</sup>.

Кроме того, необходимо обратить внимание на феномен усиленного создания «образа жертвы» для использования его в политических целях, в частности, в т.н. называемых «войнах памяти», происходящих на международной политической арене. В соответствии с действующим российским законодательством ключевой задачей государства является защита исторической правды, а «умаление значения подвига народа при защите Отечества не допускается»<sup>6</sup>, что закреплено в ч. 3 ст. 67.1 Конституции РФ.

Несмотря на значимый массив глубоких аналитических работ, посвящённых проблематике травмы и памяти, подавляющее большинство из них ориентировано на исследования государственной политики памяти, при этом в фокус исследовательского внимания не попадают принципы работы исторической памяти<sup>7</sup>, в частности процессы детравматизации и механизмы В функционирования коллективной этой отладки памяти. связи проведение предметного теоретиконемаловажным представляется методологического анализа структуры процесса травматизации, моделей работы c коллективными травмами И конкретных механизмов детравматизации, форм институционализации травматического дискурса и

<sup>4</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Аникин Д.А. Коллективные травмы как предмет memory studies: специфика российского дискурса // Studia Hunanitatis. – 2020. – № 4. – URL: <a href="http://st-hum.ru/content/anikin-da-kollektivnye-travmy-kak-predmet-memory-studies-specifika-rossiyskogo-diskursa">http://st-hum.ru/content/anikin-da-kollektivnye-travmy-kak-predmet-memory-studies-specifika-rossiyskogo-diskursa</a> (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ушакин С.А. «Нам этой болью дышать?» О памяти, травме, сообществах // Травма: пункты: Сборник статей / Под. ред. Ушакина С.А. и Трубиной Е.Г. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – С. 9–11.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Конституция Российской Федерации (принята всенародным голосованием 12 декабря 1993 г. с изменениями, одобренными в ходе общероссийского голосования 01 июля 2020 г.) // СПС «КонсультантПлюс» – URL:. https://www.consultant.ru/document/cons\_doc\_LAW\_28399/95c44edbe33a9a2c1d5b4030c70b6 e046060b0e8/ (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Артамонова Ю.Д. К вопросу о механизмах исторической памяти // Вестник славянской культуры. -2018. - T.48. - C. 29.

репрезентации травматического опыта.

Одной из ключевых травматических тем, находящих своё отражение в коммеморационных практиках последних трёх десятилетий, безусловно, является тема политических репрессий. Как отмечал Р. Брубейкер, одним из основных недостатков современных исследований памяти является малое количество отличающихся от предельно общих высказываний полноценных компаративных исследований, которые не лишали бы коллективную память (в том числе и травматическую) специфических характеристик<sup>8</sup>. В этой связи в рамках данного диссертационного исследования предпринята попытка обратиться к изучению последствий большевистской политики расказачивания с целью системного представления особенностей отражения травматического события в коллективной памяти культурно-этнической общности.

Изложенное выше обуславливает актуальность разработки темы в формате теоретико-методологического исследования и позволяет сформулировать его концептуальные составляющие.

#### Характеристика источников и степень разработанности проблемы

В общественных науках интерес вопросам коллективной травматической памяти на протяжении нескольких десятилетий остается неизменно высоким. На основе анализа широкого спектра научных трудов в области данной групп исследований, ОНЖОМ выделить несколько посвящённых проблематике исторической памяти и феномену исторической травмы.

К первой группе исследований можно отнести работы, посвящённые механизмам возникновения воспоминаний в социуме. В числе зарубежных трудов необходимо упомянуть исследования М. Хальбвакса<sup>9</sup>, Дж. Г Мида<sup>10</sup>,

 $<sup>^{8}</sup>$  Брубейкер Р. Этничность без групп. – М.: Издательский дом Высшей школы экономики, 2012.-408 с.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> *Хальбвакс М.* Социальные рамки памяти. – М.: Новое издательство, 2007. – 348 с.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>  $Mu\partial$ .  $\Gamma$ . Дж. Философия настоящего. – М.: Издательский дом ВШЭ, 2014. – 272 с.

П. Рикера<sup>11</sup>. В отечественной науке вопросы функционирования механизмов Ю.Д. Артамоновой<sup>12</sup>, работах коллективной памяти освещались И.М. Савельевой 13, Д.С. Жукова<sup>14</sup>, Т.П. Емельяновой  $^{15}$ других исследователей. Специфика социального конструирования и мифологизации в политической сфере исследовались в трудах таких зарубежных авторов как К. Юнг $^{16}$ , Э. Дюркгейм $^{17}$ , П. Бурдье $^{18}$ , П. Бергер, Т. Луман $^{19}$ , Р. Барт $^{20}$ . Говоря об отечественных исследователях, работавших с данной проблематикой, следует отметить научный вклад В.Э. Багдасаряна<sup>21</sup>, Т.В Евгеньевой<sup>22</sup>, А.В. Селезнёвой<sup>23</sup>, О.Ю Малиновой<sup>24</sup>. Как зарубежные, так и отечественные учёные отмечали, что процесс воспоминания протекает под

\_\_\_\_

 $<sup>^{11}</sup>$  *Рикер П.* Память, история, забвения. — М.: Издательство гуманитарной литературы,  $2004.-728~{\rm c}.$ 

 $<sup>^{12}</sup>$ Артамонова Ю.Д. К вопросу о механизмах исторической памяти // Вестник славянской культуры. – 2018. – Т.48. – С. 29–40.

 $<sup>^{13}</sup>$  Савельева И.М., Полетаев А.В. «Историческая память»: к вопросу о границах понятия // Феномен прошлого / Под ред. И. М. Савельева, А. В. Полетаев. — М.: ГУ-ВШЭ, 2005. — С. 170-220.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Жуков Д.С. Коллективная память: ключевые исследовательские проблемы и интерпретация феномена // Interectum. -2013. -№ 1. - С. 6-16.

 $<sup>^{15}</sup>$ Емельянова Т.П. Коллективная память о событиях отечественной истории: социально-психологический подход. — М.: Издательство «Институт психологии РАН», 2019. - 299 с.

 $<sup>^{16}</sup>$  Юнг К.Г. Архетип и символ. – М.: Канон++, 2019. – 305 с.

 $<sup>^{17}</sup>$  Дюркгейм Э. О разделении общественного труда. – М.: Канон, 1996. 432 с.; Дюркгейм Э. Элементарные формы религиозной жизни: тотемическая система в Австралии. – М.: Издательский дом «Дело» РАНХиГС, 2018. – 736 с.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Бурдье П. Социология социального пространства. — М.: Институт экспериментальной социологии. — СПб: Алетейя, 2007. — 208 с.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> *Бергер П., Луман Т.* Социальное конструирование реальности. Трактат по социологии знания. – М. Медиум, 1995. - 97 с.

 $<sup>^{20}</sup>$  Барт Р. Мифологии. — М.: Издательство имени Сабашниковых, 1996. — 312 с.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Багдасарян В.Э. Мировоззрение в проекции политической мифологии: генезисные основания идеологического строительства // Журнал политических исследований. – 2022. – Т. 6. - № 3. – С. 41–51.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Евгеньева Т.В. Место мифологических образов в восприятии политических явлений и процессов // Символическая политика: Сборник научных трудов под ред. Малиновой О.Ю., Ефременко Д.В. и др. / РАН ИНИОН. – М., 2015. – Вып. 3: Политические функции мифов. – С. 79–91.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Евгеньева Т.В., Селезнева А.В. Политические представления в контексте исторической памяти: обращение к прошлому в ситуации кризиса идентичности // Известия Тульского государственного университета. Гуманитарные науки. -2013. -№ 3. - C. 158–166.

 $<sup>^{24}</sup>$  *Малинова О.Ю.* Проблема политически «пригодного» прошлого и эволюция официальной символической политики в постсоветской России // Политическая концептология. -2013. - № 1. - С. 114–130.

влиянием актуальных условий и потребностей общества, а также присущего ему банка ценностей, культурных установок и господствующей системы взглядов. Исследованию влияния современных процессов цифровизации на механизмы функционирования коллективной памяти уделяли внимание А.И Миллер<sup>25</sup>, А.Ф. Павловский<sup>26</sup>, А.Ю. Долгов<sup>27</sup>, Ф.В. Николаи<sup>28</sup>, Д.А. Аникин, А.Ю. Бубнов<sup>29</sup>, О.В. Головашина<sup>30</sup>.

-

 $<sup>^{25}</sup>$  Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сб. статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. – СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. — 352 с.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> *Павловский А.Ф.* Введение. Цифровые рамки коллективной памяти. Куда ведёт цифровой поворот в memory studies? // Память в сети: цифровой поворот в memory studies: сборник статей. // Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сборник статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. – СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. – С. 7–11.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Долгов А.Ю. Травма и ностальгия в социальных сетях: осмысление советского прошлого в онлайн-сообществе: «Мы из СССР» // Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сборник статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. – СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. – С. 59–76.

 $<sup>^{28}</sup>$ Николаи Ф.В. Перспективы «цифрового поворота» в memory studies // Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сборник статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. — СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. — С. 339—343.

 $<sup>^{29}</sup>$ Аникин Д.А., Бубнов А.Ю. Политика памяти в сетевом пространстве: интернет как медиатор памяти // Вопросы политологии. -2020. - № 1(53). - Т. 10. С. 19-28.

 $<sup>^{30}</sup>$ Аникин Д.А., Головашина О.В. Память в законе: нормативное регулирование политики памяти в сетевом пространстве. // Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сборник статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. – СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. – С. 166 –179.

Вторая группа исследований посвящена собственно феномену травмы как социальному явлению. Понятие «травматическое переживание» было впервые введено в научный оборот 3. Фрейдом и Й. Брейером<sup>31</sup>. Созданная 3. Фрейдом концепция травматического невроза как угрозы ментальной структуре индивида или сообщества<sup>32</sup> легла в основу одного из ведущих направлений исследований травмы социального феномена: как психоаналитического подхода. Кроме того, именно 3. Фрейд одним из первых выдвинул гипотезу o возможности переноса механизма травматизации из плоскости индивидуального опыта в сферу коллективного. Существенный вклад в развитие психоаналитического направления изучения травмы как социального феномена внесли такие учёные как К. Карут<sup>33</sup>, Д. ЛаКапра<sup>34</sup>, Э. Сантнер<sup>35</sup>, Ш. Фелман и Д. Лауб<sup>36</sup>. Социологический подход к исследованию исторических травм и отдельные вопросы травматического конструирования разрабатывался в трудах Р. Айермана<sup>37</sup>, Дж. Александера<sup>38</sup>, П. Штомпки<sup>39</sup>, Дж. Смелзера<sup>40</sup>.

Следующая группа исследований посвящена изучению влияния травматического начала на коллективную идентичность. Одним из первых гипотезу о возможности переноса механизма травматизации из плоскости индивидуального опыта в сферу коллективного выдвинул 3. Фрейд. В работе

\_

 $<sup>^{31}</sup>$  Фрейд 3., Брейер Й. Исследования истерии // Фрейд 3. Собрание сочинений в 26 томах. Т. 1. — СПб: Восточно-европейский институт психоанализа. — 464 с.

 $<sup>^{32}</sup>$  Фрейд 3. По ту сторону принципа наслаждения // Малое собрание сочинений. — СПб: Азбука Классика, 2010. — С. 730—914.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> *Caruth C*. Trauma: Exploration in Memory. – Baltimore and London: John Hopkins University Press, 1995. – 278 p.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> LaCapra D. History and Criticism. – Ithaca: Cornell University Press, 1985. – 148 p.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> *Сантнер* Э. История по ту сторону принципа наслаждения: размышляя о репрезентации травмы // Травма: пункты: Сборник статей / Под. ред. Ушакина С.А. и Трубиной Е.Г. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – С. 389–407.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Felman Sh., Laub D. Writing and Madness: Literature / Philosophy / Psychoanalysis. – Ithaca: Cornell University Press, 1994. – 255 p; Felman S., Laub D. Testimony: Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis and History. – New York.: Routledge, 1992. – 312 p.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Eyerman R. Between Culture and Politics. – Cambridge: Polity Press, 1994. – 232 p.;

 $<sup>^{38}</sup>$  Александер Д. Смысл социальной жизни: культурсоциология. – М.: Праксис, 2013. – 640 с.

 $<sup>^{39}</sup>$  Штомпка П. Социология. Анализ современного общества. М.: Логос, 2005. – 664 с.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Smelser N. J. Theory of Collective Behavior. – New York: The Free Press. 1963. – 436 p.

«Человек по имени Моисей и монотеистическая религия» учёный проводит параллель между развитием у очевидца травмирующего эпизода с течением инкубационного периода «травматического невроза» и формированием еврейского монотеизма как результата специфического исторического пути данной культурно-этнической общности<sup>41</sup>. В дальнейшем влияние травмы на коллективную идентичность рассматривалось в работах таких учёных как Ф.Р. Анкерсмит<sup>42</sup>, Р. Айерман<sup>43</sup>, А. Нил<sup>44</sup>, А.В. Фелькер<sup>45</sup>.

Отдельную группу исследований травмы работы, составляют посвящённые механизмам передачи травматических воспоминаний между поколениями. К данной группе относятся труды Р. Лифтона, посвящённые поколений как результата процессов воображения идее связи проецирования<sup>46</sup>, анализ феномена «постпамяти» в жизни потомков Холокоста М. Хирш<sup>47</sup>, теория избранной травмы В. Волкана<sup>48</sup>, исследования Н. Абрахам трансгенерационной передачи травматического опыта М. Тёрё $\kappa^{49}$ , Р.П. Гомолин<sup>50</sup>, И.Ю. Романова<sup>51</sup>, изучение проблематики мест

 $<sup>^{41}</sup>$  Фрейд 3. Человек по имени Моисей и монотеистическая религия / Я и Оно: Сочинения. – М.: Эксмо-Пресс. – С. 915–1038.

 $<sup>^{42}</sup>$  Анкерсмит  $\Phi$ .Р. Возвышенный исторический опыт. – М.: Европа, 2007. – 612 с.

 $<sup>^{43}</sup>$ Айерман Р. Культурная травма и коллективная память // Новое литературное обозрение. − 2016 − № 5. − URL: https://www.nlobooks.ru/magazines/novoe\_literaturnoe\_obozrenie/141\_nlo\_5\_2016/article/1217 1 (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Neal A. National Trauma and Collective Memory: Major Events in the American Century. – Armonk, New York: Sharpe, 1998. – 421 p.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Фелькер А.В. «Непростое» наследие: проблематика мест памяти о массовом насилии Западной и Восточной Европы // Методологические вопросы изучения политики памяти. Сборник научных трудов / Под ред. Миллера И.А., Ефременко Д.В. — М.—СПб: Нестор—История, 2018. - C. 93–109.

 $<sup>^{46}</sup>$  Лифтон Р. Дж. Травмированное «Я» // Психологическая помощь мигрантам: травма, смена культуры, кризис идентичности / Под ред. Г.У. Солдатовой. — М.: Смысл, 2002. С. 78—89.

 $<sup>^{\</sup>rm 47}$  Хирш М. Поколение постпамяти: Письмо и визуальная культура после Холокоста. М.: Новое издание, 2021.-355 с.

 $<sup>^{48}</sup>$  Волкан В.Д. Расширение психоаналитической техники: руководство по психоаналитическому лечению. — СПб: Издательско-торговый Дом «Скифия», 2021.-352 с.; Volkan V.D. A Nazi Legacy: Depositing, Transgenerational Transmission, Dissociation, and Remembering Through Action. — London: Karnac/Routledge, 2015.-130 р.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Abraham N., Torok M. L'écorce et le noyau. – Paris: Aubier-Flammarion, 1978. – 494 p.

памяти П. Нора<sup>52</sup>. Большое внимание поиску плоскостей травматического пересечения прошлого и настоящего уделено в работах отечественных исследователей: изучение взаимосвязи постпамяти и перформативного потенциала искусства Т.И. Ерохиной<sup>53</sup>, анализ проблемы формирования аффилиативной постпамяти в образовательном дискурсе Ю.В. Зевако<sup>54</sup>.

В вопросах изучения методологических проблем исследований травмы значительную ценность представляют работы отечественных учёных: Д.А. Аникина<sup>55</sup>, О.В. Головашиной<sup>56</sup>, И.И. Кобылина<sup>57</sup>, Ф.В. Николаи<sup>58</sup>, С.А. Ушакина и Е. Г. Трубиной<sup>59</sup>.

Анализу процессов медиализации травмы уделяли внимание такие отечественные и зарубежные исследователи как А. Ассман<sup>60</sup>, О.В. Мороз и Е.Г. Суверина<sup>61</sup>, Д.А Аникин и О.В. Головашина<sup>62</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> *Gomolin R.P.* The Intergenerational Transmission of Holocaust Trauma: A Psychoanalytic Theory Revisited // Psychoanalytic Quarterly. – 2019. – N 88(3). – 461–500 pp.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> *Романов И.Ю.* Коллективные травмы — личные преодоления. Памяти Татьяны Николаевны Пушкарёвой // Журнал клинического и прикладного психоанализа. — Том II. — № 4. - C.~85—90.

 $<sup>^{52}</sup>$  *Нора П*. Между памятью и историей. Проблематика мест памяти // Франция—память / П. Нора, М. Озуф и др. — СПб.: Издательство Санкт-Петербургского университета, 1999. — С. 17-50.

 $<sup>^{53}</sup>$ Ерохина Т.И. Феномен памяти в массовой культуре: контрпамять и постпамять в отечественном кинематографе // Ярославский педагогический вестник. -2017. -№ 5. - C. 269–274.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Зевако Ю.В. Формирование «аффилиативной постпамяти» об эпохе политических репрессий (на примере подростков – обучающихся 9–11 классов) // Журнал Фронтирных Исследований. – 2019. – № 2-2(16). – С. 390–409.

 $<sup>^{55}</sup>$  Аникин Д.А. Травматизация прошлого: методология исследования и основные подходы // Studia Humanitatis. — 2018. — № 4. — URL: http://st-hum.ru/content/anikin-da-travmatizaciya-proshlogo-metodologiya-issledovaniya-i-osnovnye-podhody (дата обращения: 22.09.2023).

 $<sup>^{56}</sup>$ Аникин Д.А., Головашина О.В. Травмы культурной памяти: концептуальный анализ и методологические основания исследования // Вестник Томского государственного университета. 2017. — № 425. — С. 78—84.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> *Николаи Ф.В., Кобылин И.И.* Переопределяя границы сообщества: культурная память, травма, биополитика // История и историческая память. 2014. №9. С. 90 – 103.

 $<sup>^{58}</sup>$  Николаи Ф.В. Полемика о травме и памяти в американских исследованиях культуры. – М.: Флинта, 2017. – 184 с.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Травма: пункты: Сборник статей / Под ред. С.А. Ушакина и Е.Г Трубиной. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – 903 с.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> *Ассман А.* Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и историческая политика. – М.: Новое литературное обозрение, 2014. – 328 с.

К оценкам механизмов работы с историческими травмами в отечественном пространстве политики памяти обращались такие российские и зарубежные исследователи как В.Э. Багдасарян<sup>63</sup>, А.Ю. Бубнов<sup>64</sup>, О.Ю. Малинова<sup>65</sup>, А.И. Миллер<sup>66</sup>, О.В. Мороз, Е.Г. Суверина<sup>67</sup>, Ж.Т. Тощенко<sup>68</sup>, А. Ассман<sup>69</sup>, Ю. Шеррер<sup>70</sup>.

Что же касается изучения травмы расказачивания, рассмотренной в рамках диссертационного исследования в качестве примера травмы культурно-этнического сообщества, то данная тема, как один из наиболее проблемных аспектов истории российского казачества, привлекает внимание широкого круга учёных, являя собой тесную взаимосвязь политической и исторической сфер. Проведённый анализ существующей научной литературы по данной теме позволяет выдели две основные группы исследовательских

 $<sup>^{61}</sup>$ Мороз О.В., Суверина Е.Г. Trauma studies: история, репрезентация, свидетель // Новое литературное обозрение. -2014. -№ 1. - С. 54-70.

 $<sup>^{62}</sup>$ Аникин Д.А., Головашина О.В. Указ соч.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Багдасарян В.Э. Восприятие СССР в историческом сознании современного российского социума: тенденции ресоветизации (по материалам социологических опросов) // Вестник Московского государственного областного. Серия: История и политические науки. − 2022. - № 1. - C. 7 - 19.

 $<sup>^{64}</sup>$  Бубнов А.Ю. Историческая политика и борьба интерпретаций коллективного прошлого в публичной сфере // Известия Тульского государственного университета. Гуманитарные науки. -2017.-T.4.-C.3-12.

<sup>65</sup> *Малинова О.Ю.* Символические проекции прошлого: к пониманию феномена «коллективной памяти» // Символическая политика: Сборник научных трудов под ред. Малиновой О.Ю., Ефременко Д.В. и др. / РАН ИНИОН. – М., 2015. – Вып. 3: Политические функции мифов. – С. 334–341.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> *Миллер А.И.* Политика памяти в России: Роль экспертных сообществ // Символическая политика: Сборник научных трудов под ред. Малиновой О.Ю., Ефременко Д.В. и др. / РАН ИНИОН. – М., 2015. – Вып. 3: Политические функции мифов. – С. 210–235.

 $<sup>^{67}</sup>$ Мороз О.В., Суверина Е.Г. Trauma studies: история, репрезентация, свидетель // Новое литературное обозрение. — 2014. — № 1. — С. 54—70; Суверина Е.Г. Репрезентация современности в российском кино 200-х: постсоветское как культурная травма. Дисс. ... кандидата наук о культуре : 24.00.01. — Москва, 2022. — 147 с.

 $<sup>^{68}</sup>$  *Тощенко Ж.Т.* Общество травмы: между эволюцией и революцией (опыт теоретического и эмпирического анализа). – М.: Весь мир, 2020. - 352 с.

 $<sup>^{69}</sup>$  *Ассман А.* Новое недовольство мемориальной культурой. — М.: Новое литературное обозрение, 2016. - 232 с.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Scherrer J. Russlands neue—alte Erinnerungsorte // Aus Politik und Zeitgeschichte. – 2009.— URL: http://www.bpb.de/apuz/29874/russlands—neue—alteerinnerungsorte?p=all pamyati.html. (дата обращения: 22.09.2023).

работ. Первая группа авторов, в частности А.И. Козлов<sup>71</sup>, Е.Ф. Лосев<sup>72</sup>, обращаются к подробному анализу нормативных правовых актов и исторических свидетельств изучаемого периода с целью определения, используя терминологию Дж. Александера, «источника боли» и «личности Е.В. Щетнёв<sup>73</sup> преступника». Вторая группа исследователей: С.А. Кислицын<sup>74</sup>, Г.О. Мациевский<sup>75</sup>, П.Г. Чернопицкий<sup>76</sup>— обращаются к методологическим аспектам исследования проблемы: в их трудах акцент сделан на плюрализме интерпретаций термина расказачивания («этническое расказачивание», расказачивание», «сословное «внутрисословное расказачивание», «саморасказачивание» и т.д.). Значительный вклад в изучение проблемы расказачивания как фактора изменения социальноэтнокультурного статуса казачества A.B. Соповым<sup>77</sup>. Представлена тема травмы казачества ("decossackization", "raskazachivanie") и в зарубежных публикациях. В частности, оценку последствий большевистской социально-политических политики расказачивания можно найти в трудах Н. Верта<sup>78</sup>, М. Хеллера и А. Некрича<sup>79</sup>,

\_\_

 $<sup>^{71}</sup>$  Козлов А.И. Октябрь и казачество Дона, Кубани и Терека // Вопросы истории. — 1981. — № 3. — С.20—33; Козлов А.И. Расказачивание (К истории массового террора на Дону) // Родина. — 1990. — №6. — С. 43—47.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Лосев  $E.\Phi$ . Расказачивание // Волгодонская правда. — 1990. — № 41. URL: http://rostov-region.ru/books/item/f00/s00/z0000040/index.shtml (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>*Щетнёв В.Е.* Расказачивание как социально–историческая проблема // Голос минувшего. Кубанский исторический журнал. — 1997. — № 1. — С. 13–36.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>Кислицын С.А. «Расказачивание» — стратегический курс большевистской политической элиты в 20-х гг. // Возрождение казачества: история и современность: Материалы V Всероссийской (международной) конференции. — Новочеркасск, 1994. — С. 98–106.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> *Мациевский Г.О.* Расказачивание как историческая проблема // Современные исследования социальных проблем (электронный научный журнал). -2012. -№ 5 (13). - URL: http://sisp.nkras.ru/e-ru/issues/2012/5/matsievsky.pdf (дата обращения: 22.09.2023).

 $<sup>^{76}</sup>$  Чернопицкий П.Г. Советская власть и казачество // Проблемы возрождения казачества: сборник научных статей. Часть 2. — Ростов-на-Дону: издательство РГУ, 1996. — С. 84—88.

 $<sup>^{77}</sup>$ Сопов А.В. Динамика социально—политического и этнокультурный статус казачества: автореферат дисс. ... доктора исторических наук: 07.00.07. — Москва: 2012. — 504 с.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Werth N. The Black Book of Communism: Crimes, Terror, Repression. – Harvard University Press, 1999. – 912 p.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> *Heller M., Nekrich A.* Utopia in Power: The History of the Soviet Union from 1917 to the Present. – New York: Summit Books, 1986 – 877 p.

Р. Руммеля<sup>80</sup>, П. Холкиста<sup>81</sup>. Анализ современного возрождения казачества даётся в трудах О.В. Рвачёвой<sup>82</sup>, В.В. Ковалёва<sup>83</sup>, И.С. Башмакова<sup>84</sup>. Вместе с тем, несмотря на значительное количество исследований по данной тематике, необходимо отметить отсутствие обобщающих трудов, посвящённых обозначенной проблеме поиска механизмов детравматизации и изучению специфики отражения травматического события в коллективной памяти казачества как культурно-этнической группы.

#### Цель и задачи диссертационного исследования.

**Цель** исследования состоит в выявлении механизмов коллективной травматизации с опорой на основные теоретические подходы к изучению травмы как социального феномена и выработке методов работы с коллективной исторической травмой.

Для достижения указанной цели необходимо решить следующие задачи.

- 1. Проанализировать и систематически представить основные походы к исследованию феномена травма (психоаналитический и культурносоциологический), провести их сравнительный анализ, выявить, какие методологические особенности данных подходов могут унифицировано использоваться в изучении механизмов преодоления исторических травм.
- 2. Представить категорию «историческая травма» как элемент коллективной памяти, выявить её основные свойства и механизм коллективной травматизации.
  - 3. Исследовать основные модели обращения с коллективными

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>Rummel R. Lethal Politics: Soviet Genocide and Mass Murder since 1917. – New-Jersey: Transaction Publishers, 1990. – 287 p.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Holquist P. "Conduct merciless mass terror": decossackization on the Don, 1919 // Cahier du Monde Russe. -1997. -127-162 pp.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> *Рвачёва О.В.* Власть и казачество на юге России в конце XX – начале XXI в.: от конфронтации к сотрудничеству // Власть. – № 5. – 2010. – С. 143 –147.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Ковалёв В.В. Возрождение казачества в современной России: социокультурный, организационный и военно-служилый аспекты // Caucasian Science Bridge. – 2023. – Том 6. - № 1(19). – С. 62–76.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>*Башмаков И.С.* Гражданская активность современного российского казачества: основные формы и практики // Общество, политика, экономика, право. − 2023. - № 6. − С. 32–36.

историческими травмами.

- 4. Сформировать теоретическую модель работы с исторической травмой на основе методологического синтеза психоаналитического и культурно-социологического подходов к изучению травм.
- 5. Выявить стратегии работы с историческими травмами в российском пространстве памяти с использованием ретроспективно-исторического и структурно-функционального подходов.
- 6. Системно представить особенности отражения травматического события в коллективной памяти культурно-этнических общностей на примере последствий большевистской политики расказачивания.

#### Объект и предмет диссертационного исследования.

Объектом исследования является коллективная травматическая память как социокультурный феномен, обладающий набором специфических характеристик.

Предметом исследования выступают механизмы коллективной травматизации и механизмы преодоления исторической травмы, выраженные в исторической политике государства, действующем законодательстве, коммеморативных практиках, образовательном дискурсе.

#### Хронологические рамки исследования.

Первые гипотезы о возможности коллективной травмы, построенные на допущении переноса механизма частичного возвращения вытесненного из плоскости индивидуального опыта В сферу коллективного, сформулированы 3. Фрейдом в начале XX века. Собственно же исследования травмы приобрели междисциплинарный характер в 70e гг. XX века. Рассматриваемый в исследовании пример отражения травматического события в коллективной памяти культурно-этнических общностей – последствия большевистской политики расказачивания охватывает временной период с принадлежит к временному интервалу с 1917 г. вплоть до сегодняшнего дня, а эмпирические базу исследования составили материалы виртуальных со-обществ, посвящённых истории, культуре и

современному развитию казачества, опубликованные за период с 1 января 2016 по 1 июня 2022 гг. Таким образом, хронологические рамки исследования можно определить как начало XX века – 1 июня 2022 года.

#### Теоретико-методологическая основа исследования.

Специфика исследуемой обуславливает необходимость темы методологического синтеза. Теоретико-методологической базой исследования послужили различные концепции. Для анализа механизмов коллективной травматизации использовалась созданный 3. Фрейдом алгоритм «развития невроза» (травма – защита – латентность – наступление – частичное возвращение вытесненного) $^{85}$ , концепции кризиса свидетельствования Д. Лауб<sup>86</sup>, модели травматической Ш. Фелман И последовательности Н.Дж. Смелзера<sup>87</sup> и П. Штомпки<sup>88</sup>, теории социальных защит М. Джакса<sup>89</sup>, М. Кляйн $^{90}$ , П. Фонды $^{91}$ , теории трансгенерационной передачи травмы Н. Абрахама и М. Тёрёк<sup>92</sup>, идеи «избранной травмы» В. Волкана<sup>93</sup>, концепция постпамяти М. Хирш<sup>94</sup>.

Анализ механизмов травматического конструирования был проведён с опорой на теорию «социальных рамок» М. Хальбвакса<sup>95</sup>, концепцию «смерти

 $<sup>^{85}</sup>$  Фрейд 3. По ту сторону принципа наслаждения // Малое собрание сочинений. — СПб: Азбука Классика, 2010. — С. 730—914.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Felman Sh., Laub D. Writing and Madness: Literature / Philosophy / Psychoanalysis. – Ithaca: Cornell University Press, 1994. – 255 p.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Smelser N. J. Theory of Collective Behavior. – New York: The Free Press. 1963. – 436 p.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Sztompka P. The Sociology of Social Change. – Oxford, 1993. – 348 p.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> *Jaques E.* Social Systems as Defence Against Persecutory and Depressive Anxiety // New directions in psycho-analysis: the significance of infant. London: Tavistock. – P. 478-498

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> *Klein M.* Some Theoretical Conclusions regarding the Emotional Life of the Infant in: J. Riviere, Joan (Hg.): Developments in Phsycoanalysis. – London: Hogarth, 1952. – 39 p.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Фонда П. Война и ментадьное функционирование группы // Журнал практической психологии и психоанализа. — 2017. - № 1. URL: https://psyjournal.ru/articles/voyna-i-mentalnoe-funkcionirovanie-gruppy (дата обращения: 22.09.2022).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Abraham N., Torok M. L'écorce et le noyau. – Paris: Aubier-Flammarion, 1978. – 494 p.

<sup>93</sup> *Волкан В.Д.* Влияние массовой травмы. URL: <a href="https://psychoanalysis.by/2019/05/09/влияние-массовой-травмы/">https://psychoanalysis.by/2019/05/09/влияние-массовой-травмы/</a> (дата обращения: 22.09.2023).

 $<sup>^{94}</sup>$  *Хирш М.* Поколение постпамяти: Письмо и визуальная культура после Холокоста. М.: Новое издание, 2021.-355 с.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Хальбвакс М. Социальные рамки памяти. — М.: Новое издательство, 2007. - 348 с.

языка» А. Конноли<sup>96</sup>. Основу для изучения механизма травматической репрезентации сформировали теория артикуляции травматического переживания К. Карут<sup>97</sup> и Р. Айермана<sup>98</sup>, концепция косвенной репрезентации травмы Д. ЛаКапры<sup>99</sup>, Ф.Р. Анкерсмита<sup>100</sup>, а расшифровка отдельных примеров устойчивых травматических репрезентаций осуществлялась с опорой на дихотомию «утраты и структурного отсутствия» Д. ЛаКапры<sup>101</sup>. Модели обращения с коллективной травмой рассматривались в соответствии с типологизацией коллективных реакций на риск Э. Гидденса<sup>102</sup>, идеей классической аномии Р. Мертона<sup>103</sup>, классификацией стратегий вытеснения А. Ассман<sup>104</sup>.

Методологическую основу диссертационного исследования сформировали основные общенаучные (анализ, синтез, индукция, дедукция, классификация) и частно-научные методы познания, являющиеся основой для изучения механизмов работы с травматической памятью в историческом сознании: системный анализ, структурно-функциональный анализ, кейсметод (саѕе study), ретроспективно-исторический подход, контент-анализ. Системный анализ механизмов работы с трудным прошлым в отечественном пространстве памяти позволил рассмотреть историческую политику как систему действий, направленных на консолидацию общества на основании коллективно разделяемых представлений об его истории, в частности о

\_

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Konnolly A. Healing the wounds of our fathers: intergenerational trauma, memory, symbolization and narrative // Journal of Analytical Psychology. – 2011. – Vol. 5(56). – P. 607–626.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> *Caruth C*. Trauma: Exploration in Memory. – Baltimore and London: John Hopkins University Press, 1995 – 278 p.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Аейрман Р. Социальная теория и травма // Социологическое обозрение. Т. 12. – № 1. – 2013. – С. 121–138.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> LaCapra D. Rethinking Intellectual History: Texts, Contexts, Language. – Ithaca: Cornell University Press, 1983. – 351 p.

 $<sup>^{100}</sup>$  Анкерсмит Ф.Р. Возвышенный исторический опыт. — М.: Европа, 2007. - 612 с.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> *LaCapra D.* Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. – 1999. – N 4. – P. 696–727.

 $<sup>^{102}</sup>$  Гидденс Э. Последствия современности. – М.: Праксис, 2011. - 352 с.

 $<sup>^{103}</sup>$  *Мертон С.К.* Социальная теория и социальная структура. – М.: Хранитель, 2006. – 873 с.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> *Ассман А.* Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и историческая политика. – М.: Новое литературное обозрение, 2014. – 328 с.

Использование неоднозначно оцениваемых травматических эпизодах. структурно-функционального подхода позволило выделить практики и технологии работы с травматическим прошлым, с помощью которых утверждаются определённые политическими акторами интерпретации исторических событий, выявить ключевые модели обращения с травмой, а также обозначить основные общественные структуры, вовлечённые в данную работу на разных этапах развития исторической политики Российской Федерации. Кейс-метод был использован с целью получения системного представления об особенностях отражения травматического события в коллективной культурно-этнической общности памяти последствий большевистской политики расказачивания. Ретроспективноисторический подход использовался в рамках исследования для установления исторических условий, причин и предпосылок, породивших современные посттравматические явления, в частности, кризис идентичности казачества. Качественный и количественный контент-анализ эмпирической базы исследования применялся для изучения основных элементов травматического особенностей трансформации коллективной нарратива казачества И идентичности в результате травматизации.

#### Источниковая база исследования.

В теоретической части работы были использованы разнообразные труды отечественных и зарубежных исследователей по философии, социологии, психологии, истории и политологии. Также для проведения исследования были использованы материалы и публикации по исследуемой проблематике, представленные в печатных и электронных средствах массовой информации, а также различных интернет-источниках.

Эмпирическую базу исследования составили материалы виртуальных сообществ, посвящённых истории, культуре и современному развитию казачества, опубликованные за период с 1 января 2016 по 1 июня 2022 гг. Выбор эмпирической базы исследования обусловлен тем, что в условиях массовой «дигитализации» памяти особый пласт формирования

травматических репрезентаций представляют собой т.н. «виртуальные площадки» 105: на смену институционализированной коллективной памяти приходит множественная, диалогическая память, открытая для трактовок и интерпретаций, Новые формы сетевой мобилизации позволяют институтам общества И гражданского активным индивидам создавать неформализованные объединения, не связанные каркасной вертикальной структурой $^{106}$ , что способствует активному выражению мнения участников. Это особенно важно с учётом того, что одним из эффективных механизмов преодоления травматического переживания является его проговаривание.

Нормативно-правовую базу исследования сформировали федеральные законы Российской Федерации, указы Президента РФ, постановления Правительства РФ, постановления Верховного суда РФ, посвящённые вопросам реабилитации жертв политических репрессий, а также иные нормативные правовые акты, такие как «Стратегия развития государственной политики РФ в отношении российского казачества», «Концепции государственной политики по увековечению памяти жертв политических репрессий» и т.д.

#### Положения, выносимые на защиту.

1. Психоаналитический и культурно-социологический подходы имеют следующие унифицирующие методологические предпосылки: генезис травмы в социальном пространстве сопряжен именно с проблемой воспоминаний о травмирующем опыте; как социальный феномен, травма может иметь коллективный характер; репрезентация травмы имеет ключевое значение для её преодоления и может осложняться как защитными механизмами коллективного сознания (психоанализ), так и стратегиями умолчания и квазирепрезентаций (культурно-социологический подход). В

\_

 $<sup>^{105}</sup>$  Ле Гофф Ж. История и память. – М: РОССПЭН, 2013. – С. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> *Бронников* И.А. Сетевой гражданский активизм в политическом процессе России // Государственная политика в контексте глобальных вызовов современности / под ред. В.И. Якунина. – М.: Издательство Московского университета, 2021. – С. 538.

исследовании травмы необходима методологическая комбинация подходов, в частности изучению подлежат не только собственно результаты артикуляции травмы, но и социально-политический контекст их создания.

- 2. Коллективная собой историческая травма представляет рассогласование между испытываемым коллективным переживанием события последствий, исторического И его c одной стороны, И сконструированной репрезентаций данного переживания, возникшей результате либо отсутствия условий для его артикуляции, либо некорректной расшифровки (интерпретации) данного переживания, с другой стороны. Историческая травма является результатом разрыва в коммуникации, который возможен как между отдельными социальными группами (например, в результате ассиметричного насилия), так и между поколениями (в случае памяти о поступках, совершённых социальной группой, не соответствующих культурным принципам). Результатом дестабилизации современным механизмов саморегуляции коллективного сознания становится эрозия коллективной идентичности, ведущая к внутреннему расколу общества, и дезадаптация социального субъекта, выражающаяся в рисках стагнации, общественной И рецессии, дезорганизации государственной опосредованными формирующейся под влиянием травмы ригидностью мышления.
- Реакция коллективную травму определяется на не только психологическими механизмами (вытеснения, забвения, самооправдания), но и спланированными стратегиями и директивами (как конструктивными: историзации, модель интеллектуальной модели компромиссного диалогического памятования, так направленными на подавление построение квазирепрезентаций: аналитических импульсов И фальсификация, взаимный зачёт вины, экстернализация). С позиций психоанализа артикуляция травматических переживаний выступает одним из исторической основных механизмов преодоления травмы. Условием детравматизации выступает упорядоченная организация памяти о прошлом,

включающая в себя приёмы пространственной и временной локализации. Особое значение в современном мире приобретает уход от монологического характера групповой памяти и выстраивание совместимых картин травматического прошлого отдельных сообществ.

- 4. Универсальную теоретическую модель работы с исторической травмой представляется возможным описать метафорой двухэтапного первый этап предполагает деконструкцию травматического перевода: свидетельства в результате анализа (понимание и интерпретация), второй – «перевод» травматического переживания В адаптивные образы, обеспечивающие символическое единство аудитории-носителя травмы и более широкой периферийной аудитории (репрезентация).
- 5. Специфика российской исторической политики в области работы с историческими травмами заключается в использовании таких стратегий проработки как легитимация артикуляции травматических переживаний, интеллектуальная историзация, компромиссное памятование, пространственная и временная локализация травматических событий для форм достижения универсальных символической повторяемости, охранительная политика в отношении исторической правды, создание устойчивых моделей воспоминания, предлагающих единые императивы действий для всех членов общества, современного и будущих поколений.
- 6. В основе коллективной исторической травмы лежит вынужденное изменение коллективной идентичности и потребность в переработке коллективной памяти с последующим формированием устойчивой посттравматической репрезентации. Специфика данной репрезентации для культурно-этнической группы, включённой в состав поликультурного общества, заключается в том, что речь идёт не заключении мемориально-этического соглашения об определённой интерпретации исторических событий между носителями травмы и остальным сообществом, а о совместном производстве исторического знания о пережитой травме, основанной на взаимном признании и совместимости картин истории. В

противном случае, реконструкция идентичности группы может происходить не посредством встраивания себя в сообщество в целом, а за счет противопоставления ему или иных дезадаптивных практик.

#### Научная новизна исследования.

Научная новизна исследования состоит в разработке теоретикометодологической модели, описывающей механизм работы с коллективной исторической травмой на основе синтеза основных подходов к изучению данного феномена. Выработка модели основана на ряде иных, более частных, результатах исследования, характеризующихся научной новизной.

- 1. В работе даётся системное представление и сравнение ключевых методологических подходов к изучению травмы как социального феномена (психоаналитического и культурно-социологического), обоснована возможность и эвристическая ценность методологического синтеза, доказывается, с опорой на основные теоретико-методологические подходы, такое свойство травмы как коллективность.
- 2. Представлено авторское обоснование возможности экспансии термина «травма» в плоскость социальных наук, предложена авторская концептуализация коллективной исторической травмы как социального феномена, выявлен механизм коллективной травматизации.
- 3. обращения Проведён анализ моделей  $\mathbf{c}$ коллективной травматической памятью, выявлены факторы, определяющие реакцию на коллективную травму (не только психологические механизмы, но директивы), наиболее спланированные стратегии И выделены эффективные модели детравматизации, встречающиеся в политических практиках современности.
- 4. Разработана теоретико-методологической модель «двухэтапного перевода», описывающая механизм работы с коллективной травмой.
- 5. Определены основные стратегии работы с историческими травмами в российском пространстве памяти.

6. Выявлены ключевые особенности отражения травматического события в коллективной памяти культурно-этнических общностей на примере последствий большевистской политики расказачивания.

#### Научно-практическая значимость исследования.

работы Научно-практическая значимость диссертационной определяется тем, что её выводы уточняют и развивают ряд существующих аспектов исследования коллективной исторической травмы как социального феномена. Положения и выводы диссертационного исследования позволяют раскрыть принципиальные особенности исторической травмы как рассогласования между испытываемым коллективным переживанием события исторического И его последствий,  $\mathbf{c}$ одной стороны, сконструированной репрезентаций данного переживания, возникшей результате либо отсутствия условий для его артикуляции, либо некорректной расшифровки (интерпретации) данного переживания, с другой стороны. В результате исследования предлагается теоретическая модель механизмов преодоления исторической травмы. Раскрытие ключевых особенностей исторической коллективной травмы позволяет использовать данную категорию в качестве инструмента для углубленного анализа исторической политики государства. Практическая значимость исследования определяется возможностью применения его результатов в преподавании курса истории и теории политики, в разработке специальных курсов, а также в рамках проведения аналитической работы, сопряжённой с изучением исторической политики различных государств. Выводы кандидатской диссертации могут практический разработке представлять интерес при И реализации исторической политики государства. Представленные положения имеют практическое значение для разработки концепций по взаимодействию институтов политической власти и общества с целью достижения консенсуса власти и общества в процессах поиска эффективных путей преодоления исторической травмы для сохранения стабильности государственного развития, исключения рисков инструментализации травм, снижения рисков

дезинтеграции общества.

#### Степень достоверности и апробация результатов исследования.

Достоверность результатов исследования обусловлена определяется постановкой исследовательской проблемы, методологией исследования, реализацией исследовательских Итоги поставленных задач. диссертационного исследования, изложенные в заключительной части работы, соответствуют заявленным введении BO целям задачам исследования.

Основные положения диссертационного исследования содержатся в публикациях автора, в том числе в статьях, опубликованных в научных журналах, входящих в перечень Аттестационной комиссии Московского Государственного Университета имени М.В. Ломоносова<sup>107</sup>.

Материалы и положения диссертационной работы были апробированы в рамках выступлений на научных конференциях: Международная научная конференция студентов, аспирантов и молодых ученых «Ломоносов» (2020, 2021, 2023), Научная конференция аспирантов и студентов «Взгляд молодежи на советскую эпоху: между перспективами новых идентичностей и вызовами войн памяти» (2021)<sup>108</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Самсонова Н.Н. Механизмы преодоления исторической травмы: основные исследовательские подходы // Вестник Московского университета. Серия 12: Политические науки. -2021. -№ 3. - С. 69–77; Самсонова Н. Н. Модели работы с коллективными историческими травмами // Вестник Томского государственного университета. -2022. -№ 481. - С. 84-89; Самсонова Н.Н. К вопросу об использовании категории «коллективная историческая травма» в политической науке // Вопросы политологии. -2023. - Том 13. -№1 (89). - С. 48–57; Самсонова Н.Н. Трансгенерационный подход в изучении механизмов передачи коллективной травмы // Вопросы политологии. -2023. - Том 13. -№4 (92). - С. 1476–1484; Самсонова Н.Н. Травма расказачивания в коллективной памяти культурно-этнической общности // Вестник Пермского университета. Серия "Политология". -2023. - Том. 17. -№ 2. - С. 71–81.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Самсонова Н.Н. Изучение отражения травматического события в коллективной памяти культурно-этнических общностей (на примере последствий большевистской политики расказачивания) // Материалы Международного молодежного научного форума «ЛОМОНОСОВ-2023» / Отв. ред. И.А. Алешковский, А.В. Андриянов, Е.А. Антипов, Е.И. Зимакова. [Электронный ресурс] – М.: МАКС Пресс, 2023; Самсонова Н.Н. Научные модели работы с коллективными травмами и государственная политика детравматизации в России (на материалах преодоления травмы политических репрессий советского

#### Структура диссертационной работы.

Структура диссертационной работы обусловлена целями и задачами настоящего исследования. Диссертация состоит из введения, двух глав, включающих шесть параграфов, заключения, списка литературы из 224, трёх приложений.

периода) // Между перспективами новых идентичностей и вызовами войн памяти. Часть 1: Материалы международной научной конференции аспирантов и студентов [Электронный ресурс]: Материалы международной научной конференции; Москва, 27 октября 2021 года / отв. Ред. В.В. Журавлев. - СПб.: Наукоёмкие технологии, 2021. - С.24-36; Самсонова Н.Н. Понятие «историческая травма» как актуальный элемент политического знания: проблемы типологизации // Материалы Международного молодежного научного форума «ЛОМОНОСОВ-2021» / Отв. ред. И.А. Алешковский, А.В. Андриянов, Е.А. Антипов, Е.И. Зимакова. [Электронный ресурс] – М.: МАКС Пресс, 2021. Самсонова Н.Н. О важности изучения механизмов преодоления исторической травмы в современном политическом пространстве // Материалы Международного молодежного научного форума «ЛОМОНОСОВ-2020» / отв. ред. И.А. Алешковский, А.В. Андриянов, Е.А. Антипов. [Электронный ресурс]. – М.: МАКС Пресс, 2020.

## ГЛАВА 1. Теоретико-методологические основы изучения феномена травмы в социальных науках.

## 1.1. Основные положения психоаналитического подхода к пониманию феномена травмы на индивидуальном и коллективном уровне

## 1.1.1. Становление представлений о травме в психологической науке

Отображение влияния трагических событий на судьбу человека и социума, обнаружение и описание следов травматического в личной и общественной жизни можно обнаружить в культурном наследии любой эпосе народов мира, мировой художественной литературе, изобразительном искусстве, исторических трудах; при этом исследователи отмечают общность основных реакций на травму, несмотря на пространственно-временную удалённость культурное разнообразие И исследуемых групп<sup>109</sup>.

Устойчивое внимание научного сообщества к проблематике травмы восходит ко второй половине XIX века. Одним из первых идею о том, что истерические симптомы являются результатом травмирующих событий, выдвинул в 1859 г. П. Брике; к выводу о связи между симптомами диссоциации и мозговыми изменениями, вызываемыми травмирующим событием, пришёл в своих исследованиях и Ж.М. Шарко. Аналогичные заключения о взаимосвязи травматического синдрома (боязни) и повреждений нервной системы были сделаны Дж. Эриксеном, занимавшимся в 60е гг. XIX века изучением жертв железнодорожных катастроф.

26

 $<sup>^{109}</sup>$  Федунина Н.Ю., Бурмистрова Е.В. Психическая травма. К истории вопроса // Консультативная психология и психотерапия. — 2005. — № 2. — URL: <a href="https://psyjournal.ru/articles/psihicheskaya-travma-k-istorii-voprosa">https://psyjournal.ru/articles/psihicheskaya-travma-k-istorii-voprosa</a> (дата обращения: 22.09.2023).

Собственно же понятие «психическая травма» (от греч. "trauma" – 1876 г. А. Ойленбургом в впервые использовано в *«рана»)* было болезней для обозначения исследованиях нервных психологических последствий воздействия стрессового события. Описания нарушений в работе психики после столкновения с неожиданным эмоциональным потрясением присутствуют в трудах М. Принца, А. Бине и других исследователей.

Как отмечает Л.В. Трубицына, научный интерес к проявлениям нарушений, обусловленных психических травматическим стрессом, актуализировался во время гражданской войны в США 110: в 1871 г. Д. М. да Коста описал т.н. «синдром болезненно чувствительного сердца» 111, опираясь на результаты исследования состояния здоровья ветеранов. После Первой мировой войны внимание к психоневрологически обусловленным симптомам солдат привлекалось в трудах Т. Льюиса («сердце солдата» или «синдром напряжения») $^{112}$ . А. Майерсом было проведено разграничение между неврологическим расстройством контузии И «снарядным шоком»: психическим состоянием, вызванным сильным стрессом.

В российской науке внимание к «нейропсихическому травматизму» уделялось в трудах Н.Н. Баженова («аффекты ужаса», наблюдаемые после Крымского землетрясения), Л.Я. Брусиловского, Н.П. Бруханского, Т.Е. Сегалова (исследования психических патологий, вызванных пережитыми населением природными катаклизмами) $^{113}$ , П.Б. Ганнушкина (исследования «нажитой психической инвалидности» после гражданской войны

<sup>110</sup> Трубицына Л.В. Переживание травмирующего события как проблема психологии

личности. Дисс. ... кандидата психологических наук: 19.00.01. – Москва: 2005. – С. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Da Costa J.M. On Irritable Heart: A Clinical Study of a Form of Functional Cardiac Disorder and Its Consequences // American Journal of the Medical Sciences. – 1871. – N 61. – 17–52 pp. <sup>112</sup> Lewis T. The Soldier's Heart and the Effort Syndrome. – New York: P.B. Hoebor, 1919. –

<sup>113</sup> Брусиловский Л.Я., Бруханский Н.П., Сегалов Т.Е. Землетрясение в Крыму и нейропсихический травматизм. – Ленинград: Издательство Наркомздрава РСФСР, 1928. – 106 c.

революции)<sup>114</sup>. Широко известна метафора Н.И. Пирогова: война есть «травматическая эпидемия».

В европейском научном сообществе к началу XX века сформировались теоретические модели понимания психической лве травмы: диссоциации как реакции на травму П. Жане, подчёркивающая патогенную роль «шоковых эмоций», и модель фиксации психики на вытесненных травматических переживаниях Ж. Брейера и З. Фрейда. Несмотря на ряд существенных различий как в теоретико-методологическом, так и в практико-клиническом плане, данные модели объединяла следующая предпосылка: убеждение в психологической природе травмы. В рамках данных моделей само по себе отдельное событие не расценивалось как травматическое; определить его травматический статус представлялось только наблюдая последствия, которое оно имело для возможным, психической жизни индивида. Именно поэтому важно разграничивать термины «травматическое событие» и собственно «травма» 115, смешение которых в клинической и научной литературе не способствует выстраиванию чётких теоретико-методологических оснований изучения травматизации как Особое индивидуального И группового явления. значение такое разграничение приобретает в общественных науках, имеющих своей целью выявление закономерностей поведения социальных групп в стрессовых условиях и алгоритмы нормализации общественной жизни.

В теории П. Жане, основанной на представлении о личности как о структуре, явление диссоциации описывается как «разделение между системами идей и функций, составляющих личность» <sup>116</sup>. Истерические симптомы связываются с существованием сепарировавшихся элементов

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Ганнушкин П.Б. Об одной из форм нажитой психической инвалидности // Труды психиатрической клиники Первого Московского государственного университета. 1926. – Вып. II.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Ван дер Харт О., Нейенхэюс Э., Стил К. Структурная диссоциация личности. Основные положения // Журнал практической психологии и психоанализа. − 2014. − № 2. − URL: https://psyjournal.ru/articles/strukturnaya-dissociaciya-lichnosti-osnovnye-polozheniya обращения: 22.09.2023)/

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Janet P. The Major Symptoms of Hysteria. – New York: Macmillan, 1907. – 332 p.

(подсознательных фиксированных идей), обладающих личности способностью к автономному развитию. В соответствии с описанной П. Жане иерархией тенденций к действию, получая внешний стимул, индивид может отреагировать на него действиями разного уровня сложности: элементарными (рефлекторными), действиями среднего уровня сложности (дорефлективными, опосредованными существующими стереотипами) или рефлективными (высшими, продуманными) действиями, демонстрирующими возможность глубокого осмысления реалий мира. Каждый из описанных уровней сложности отличается собственными показателями эффективности в достижении целей: продуманные действия направлены на достижение долговременных целей, действия среднего уровня эффективны в поле краткосрочных целей, действия же рефлекторные (автоматические) лишены аналитического импульса и потому зачастую неадаптивны и неэффективны: именно они преобладают в поведении индивида, получившего психическую травму; при выполнении автоматических действий индивид нецелесообразно расходует «психическую энергию», блокируя возможность действий высшего уровня. Патогенез диссоциации связан с травмирующим событием, которое становится подсознательным, сужая поле сознания и ограничивая возможность индивида действовать рационально, тем самым эффективность принимаемых им решений. При этом П. Жане отмечал, что в состоянии транса травмированные индивиды оказывались способными к автоматическому и детальному воспроизведению опыта, в то время как их сознательное состояние сопровождалось полной амнезией.

В то время как в трудах П. Жане основное внимание было направлено на психологию посттравматического поведения, в теории З. Фрейда и Ж. Брейера акцент делался на роли защитных механизмов в преодолении психотравмы.

В работе «О психическом механизме истерических феноменов» (1893) 3. Фрейдом и Й. Брейером сделан следующий вывод о патогенезе травматических расстройств: «В травматических неврозах действующей

причиной заболевания является не незначительная психическая рана воздействия испуга – а психическая травма... Любое переживание, которое вызывает расстраивающие аффекты, такие как аффекты испуга, тревоги, стыда или физической боли, может действовать в качестве травмы такого рода»<sup>117</sup>. Исследователи подчеркивали ключевую роль воспоминаний в травматических работе c событий. Травма последствиями интерпретировалась исследователями как конструкт, указывающий на отсутствующее воспоминание или нежелание вспоминать определённый травматический опыт прошлого. Первооснову травматического эффекта при этом представляет не непосредственно пережитый опыт, а символический возврат к нему в форме навязчивого воспоминания. Обращение к определённого рода «следам в памяти» в ходе терапии позволяет обнаружить ранее пережитый опыт травматического характера и придать ему форму высказывания, тем самым, заполнив сформировавшийся мнемонический пробел, восстановив целостную картину представлений субъекта о себе и произошедшем. Вот как описывает данный феномен 3. Фрейд: «К великому нашему изумлению, мы заметили, что отдельные истерические симптомы исчезали раз и навсегда, когда удавалось со всей ясностью воскресить в памяти побудительное событие, вызывая тем самым и сопровождающий его аффект и когда пациент по мере возможности подробно описывал это событие и выражал аффект словами» 118.

Безусловно, научные изыскания 3. Фрейда весьма обширны, по этой причине в рамках данного исследования автор позволяет себе остановиться лишь на тех новациях фрейдистского учения, которые обладают эвристической ценностью в рамках исследования исторических травм и механизмов их преодоления.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Брейер Й., Фрейд З. О психическом механизме истерических феноменов. – М.: ERGO, 2018. – С. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Там же.

#### 1. Структурная теория психики.

Основной предпосылкой психоанализа, дающей науке возможность анализировать патологические процессы душевной жизни, выступает деление психики на сознательное и бессознательное <sup>119</sup>. Типичным примером бессознательного является вытесненное. Вытеснение — это состояние, в котором те или иные представления пребывают до их осознания; сила, приводящая к вытеснению и поддерживающая его, определяется как сопротивление.

Структурная теория психики 3. Фрейда предполагает три основные инстанции психики: Оно, Я (Эго) и сверх-Я (идеальное Я). Оно — это компонент психического аппарата, функционирующий в бессознательном и сопряжённый с реализацией возникающих потребностей. Я представляет собой связную организацию душевных процессов в одной личности<sup>120</sup>; его функция — контроль над вынесением возбуждения во внешний мир и обретение средств адаптации со стороны Оно, Сверх-Я и вызовов окружающей действительности. Я выступает источником вытеснения, т.к. благодаря нему «известные душевные побуждения подлежат исключению не только из сознания, но также из других областей значимости и деятельности» 121. Сверх-Я, в теории 3. Фрейда, напротив, представляет собой элемент психической конституции личности, препятствующий забыванию. Отношения между Я и Сверх-Я осмысляются через разлом между Я и его идентификационными нагрузками.

Побудителем  $\mathcal{A}$  к использованию защитных механизмов выступает тревога.  $\mathcal{A}$  может распознавать разницу между тревогой, возникающей в случае актуальной опасности, застающей врасплох (автоматической тревогой), и сигнальной тревогой, наблюдаемой в случаях угрозы<sup>122</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Фрейд З. Я и Оно. – Ленинград: Academia, 1924. – С. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Там же. – С. 12

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Там же.

 $<sup>^{122}</sup>$  Фрейд 3. Торможение, симптом и тревога // Истерия и страх Зигмунд Фрейд. — М.: Фирма СТД, 2006. — С. 227—308.

Анализируя учение З. Фрейда, И.Ю. Романов описывает роль Я в механизме травматизации следующей формулой: «Травма травматична в соотнесении со способности Эго справляться с ней»<sup>123</sup>. Таким образом, как отмечает Д.Г. Климась, «травмирующим событием можно считать такое событие, которое в индивидуальном случае превышает возможности оптимального функционирования защитного фильтра, и эффект которого выходит за рамки временного отрицания произведенного ущерба»<sup>124</sup>.

#### 2. Признаки травмы.

В работе «По ту сторону принципа наслаждения» (1920) 3. Фрейд отмечает, что науке известно особое состояние, возникающее после тяжелых механических потрясений и иных несчастных случае, связанных с опасностью для жизни, именуемое «травматическим неврозом» После окончания Первой мировой войны в поле медицинского наблюдения появляется значительное количество пациентов с подобными симптомами, работа с которыми окончательно исключает возможность соотносить травматический невроз сугубо с механическими повреждениями нервной системы. Анализируя работы 3. Фрейда, можно выделить несколько основных признаков травмы как психического феномена.

1) Угроза ментальной структуре объекта. В силу того, что сила переживания превышает способность индивидуальной психической проработки (осмысления), травматическое событие ведёт к возникновению тревоги неясного генеза, фрустрации, сопряжённой с неспособностью травмированного субъекта определить

<sup>123</sup> Романов И.Ю. Коллективные травмы — личные преодоления. Памяти Татьяны Николаевны Пушкарёвой // Журнал клинического и прикладного психоанализа. — Том II. — № 4. - C. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Климась Д.Г. Обзор книги «Понимание травмы. Психоаналитический подход» под ред. К. Гарланд, 2-е дополненное издание, 2002 // Журнал практической психологии и психоанализа. — 2010. — №1. — URL: https://psyjournal.ru/articles/obzor-knigi-ponimanie-travmy-psihoanaliticheskiy-podhod-pod-red-k-garland-2-e-dopolnennoe (дата обращения: 22.09.2023).

 $<sup>^{125}</sup>$  Фрейд 3. По ту сторону принципа наслаждения // Малое собрание сочинений. — СПб: Азбука Классика, 2010. — С. 741—742.

причину нарушения привычного душевного состояния. Возникает нарушение естественного мнемонического механизма, выражающееся в возникновении патологического механизма травматического повторения: в силу защитных реакций сознание пытается вернуться в дотравматический момент, чтобы подготовить себя к нему.

#### 2) Неожиданность столкновения с травмирующим событием.

Основной причиной, вызывающей патологические состояния, оказывается «момент неожиданности и страха» 126. Анализируя специфику дискомфортных ощущений, 3. Фрейд проводит четкое разграничения между понятиями «боязнь» и «испуг». Боязнь — это состояние ожидания опасности и подготовки к ней, даже если опасность неизвестна. Испуг – это состояние, в которое индивид впадает, очутившись в опасности, к которой он не подготовлен (в том числе – боязнью); оно «подчеркивает момент неожиданности; в боязни есть что-то, что предохраняет от испуга, а значит, и от невроза испуга» 127. Травма, как событие, произошедшее слишком рано или внезапно, прежде, чем индивид был к нему готов, связанна именно с испугом. В этой связи весьма примечательно сделанное З. Фрейдом в ходе работы с ветеранами Первой мировой войны наблюдение о том, что наличие серьезного ранения зачастую нивелирует возникновение травматического невроза. Учёный объяснял данную закономерность следующим образом: «Механическая сила травмы освобождает то количество возбуждения, вследствие недостаточной подготовки боязни действует К травматически» <sup>128</sup>. Интерпретируя данное утверждение в духе популярной травмы<sup>129</sup>, можно предположить, наличие ЧТО конкретного, осязаемого, легко осмысляемого впечатления, активизирует механизм рационального поведения индивида, помогает ему сфокусироваться на

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Фрейд З. Указ. соч. – С. 742.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Там же. – С. 763.

<sup>129</sup> Александер Дж. Культурная травма и коллективная идентичность // Социологический журнал. -2012. - № 4. - C. 8-10.

«боли», распределить доступном источнике ответственность произошедшее и принять четкие меры по нормализации ситуации. Именно симптомы травмы, обозначившиеся на биологическом структурном уровне, легче поддаются излечению или коррекции, нежели симптомы культурного плана<sup>130</sup>.

#### 3) Латентность.

Важнейшей, зрения применения точки психоаналитических механизмов в исследовании исторической травмы, является одна из поздних работ 3. Фрейда «Человек по имени Моисей и монотеистическая религия» 131, в которой учёный описал корреляцию между историческим процессом и травматическим опытом. На основе анализа клинических случаев 3. Фрейдом была выведена следующая формула описания развития невроза: «ранняя травма – защита – латентность – наступление невротического заболевания – частичное возвращение вытесненного» 132. В основу данной формулы положены два основных утверждения:

- 1) непосредственные (очевидные) «результаты» травмы не являются единственными ее последствиями;
- 2) события агрессивного содержания, вытесненные из сознания, после латентного периода вновь приобретают возможность влиять на психологическую конституцию индивида или общества и способствовать возникновению реакций, схожих с невротическими симптомами.

#### 3. Формы травматических реакций.

В теории 3. Фрейда выделяется две основных формы травматических реакций: деструктивная – меланхолия, конструктивная – скорбь 133. Поводы для возникновения этих реакций общие: травматическое переживание, утрата

<sup>130</sup> Подробнее о сферах травматических симптомов: Штомпка П. Социальное изменение как травма // Социологические исследования. -2001. - № 1. - C. 10-11.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Фрейд 3. Человек по имени Моисей и монотеистическая религия / Я и Оно: Сочинения. – М.: Эксмо-Пресс. – С. 915–1038.

<sup>132</sup> Там же. – С. 984.

 $<sup>^{133}</sup>$  Фрейд 3. Скорбь и меланхолия // Художник и фантазирование. — М.: Республика. — С. 252-260.

любимого человека или, что более применительно для характеристики истока травмы исторической, некой социально значимой ценности, положительного представления о себе, принадлежности к общности и т.д.

Механизм работы скорби представляет собой воспоминание символическое (не буквальное) повторение травмы, служащее её освоению и адаптации к жизни без исчезнувшего индивида, социальной структуры или идеала, в результате чего с течением времени происходит имплементации травматического факта в процессы самоосмысления и самоидентификации. Связь с прошлым не утрачивается, однако между прошлым и настоящим осмысляется разумное расстояние, позволяющее отличить одно от другого. Травматическое прошлое обретает функциональную нагрузку ценного урока, способствует выработке охранительных механизмов, способных либо уберечь индивида от повторения подобной ситуации, либо служить моделью поведения при разрешении аналогичной проблемы. Именно поэтому скорбь не является паталогическим состоянием: предполагается, что с течением времени она будет преодолена. 3. Фрейд пишет: «Нормой является ситуация, когда принцип реальности одерживает победу» 134. Меланхолия же намного в меньшей степени связана с внешним миром, она ведёт к самобичеванию и бесконечному неконструктивному замыканию, И проигрыванию травматической ситуации, «срастанию» с ней, что приводит к дезадаптации как коллективного, так и индивидуального субъекта. Травма становится своего рода символической матрицей, опосредующей восприятие реальности, она ограничивает возможность индивида реагировать на внешние вызовы, воспринимать трансформации внешней среды, препятствует интеграции носителя травмы в жизнь динамично изменяющегося общества.

Описанная типологизация травматических реакций впоследствии будет использоваться последователями 3. Фрейда.

#### 4. Предпосылки изучения коллективных травм.

 $^{134}$  Фрейд 3. Скорбь и меланхолия // Художник и фантазирование. — М.: Республика. — С. 253.

Как подчёркивал П. Рикёр, З. Фрейд сводил к минимуму различие между психологической и социологической областями, существование глубинной аналогии между индивидом и группой 135. Гипотеза 3. Фрейда о возможности коллективной травмы строится на возможности переноса механизма частичного возвращения вытесненного из плоскости сферу индивидуального опыта В коллективного: ΚB жизнь рода человеческого» 136, в частности с помощью анализа коллективной памяти и травмы на примере истории еврейского народа в знаковом труде «Человек по имени Моисей и монотеистическая религия». Как подчёркивает Л. Каплан, 3. Фрейд ставит перед собой цель «предложить исторический сценарий, который объяснял бы еврейскую психологию», «изучить происхождение парадоксальной, но <...> неоспоримой комбинации еврейского чувства собственного достоинства и еврейской вины» 137. Теория строится вокруг травмы отцеубийства в первобытном обществе, описанной ранее в работе «Тотем и табу» (1912), и повторении этого акта при убийстве вероучителя «во время восстания своего непослушного и строптивого народа» 138, ставшем, по мнению 3. Фрейда, одним из ключевых аспектов иудейской истории: вытесненное из сознания преступное деяние составило скрытый подтекст библейской традиции, придавая ей специфически принудительный характер.

Анализируя работу З.Фрейда, Й.Х. Ерушалми указывает, что, по своей сути, монотеизм представляет собой возвращение вытесненного в течение продолжительного периода политеизма воспоминания о жестокой традиции убийства прародителя сыновьями в форме единого и всемогущего Бога. Автор интерпретирует откровение Моисея о едином Боге как декларацию

 $<sup>^{135}</sup>$  Рикёр П. Конфликт интерпретаций. Очерки о герменевтике. — М.: Канон-пресс-Ц, 2002. — С. 189.

 $<sup>^{136}</sup>$  Рикёр П. Указ. соч. — С. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> 67. Kaplan J. Moses, Murder, and the Jewish Psyche // Jewish Review of Books. – 2018. – URL: https://jewishreviewofbooks.com/articles/3051/moses-murder-jewish-psyche обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Фрейд З. Человек по имени Моисей и монотеистическая религия. – М.: Эксмо-Пресс. – С. 944.

необходимости воссоединения и примирения с утраченным отцом, тоска по которому неосознанно присутствует в жизни человечества <sup>139</sup>. Согласно толкованиям 3. Фрейда, Моисей, стоявший у истоков исхода иудеев из Египта, был убит ими в результате волнений, а его деяния преданы забвению. Спустя несколько поколений, согласно разбору 3. Фрейда, еврейский народ принял новую монотеистическую религию, основанную на поклонении богу вулканов Яхве. Таким образом, имело место вытеснение памяти об убийстве Моисея, уведшего избранный еврейский народ из Египта, произошла ассимиляция бога, веру в которого исповедовал Моисей, и бога Яхве и соединение двух, разделённых пространственной и временной дистанцией исторических фигур (Моисея-египтянина и Моисея-жреца) в одну личность, отождествляемую, в интерпретации 3. Фрейда с фигурой отца.

Весьма примечательна в данном контексте описанная 3. Фрейдом трансформация вытесненного: строгие нравственные рамки религии блокируют возможность непосредственной артикуляции изменений в иерархии отношений с «отцом» (правителем, Богом и т.д.). Подобное табуирование приводит к единственному доступному способу выражения «амбивалентного отношения» (трансформации отношения к отцу от безусловной любви к неприятию) в модель «сознание вины из-за этой враждебности» 140, что и ложится в основу иудаизма как религии. При этом неотрефлексированное происхождение имеет иной характер: избранности Богом, является одним из элементов позитивного представления еврейского народа о себе, как основы коллективной идентичности; однако, положение об избранности может входить в противоречие со сложностями исторического пути народа и перенесёнными им испытаниями; оправдать такие испытания, не отказываясь при этом от нарратива «избранности» онжом через нарратив «справедливого наказания», следующего за

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Yerushalmi J.H. Freud's Moses: Judaism Terminable and Interminable. – New Haven: Yale University Press, 1991. – 192 p.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Фрейд З. Указ. соч. – С. 1037.

совершенные ошибки, ту самую «враждебность по отношению к фигуре отца».

Рассуждая о переходе от индивидуальной психологии к психологии изучении возвращения вытесненного и анализируя влияние травматического начала на исторический процесс, 3. Фрейд подчёркивает схожесть индивидуального и коллективного субъектов: «Сходство между индивидом и массой почти полное, хотя впечатление массы от прошлого сохраняется в виде бессознательных следов памяти»<sup>141</sup>. По мнению учёного, для проявления следов пережитого травматического опыта требуется ряд условий. Забытое сохраняется в памяти, будучи изолированным с помощью «противоположно направленной фиксации» 142, не вступая в связь с другими интеллектуальными процессами. При ЭТОМ вытесненное способностью  $\langle (прорваться в сознание)^{143}$  в случае снижения противоположной фиксации, усиления вытесненной части побуждения, например, при возникновении новых переживаний, созвучных вытесненному в такой мере, что они способны буквально «оживить» последнее 144. Так, в мире политического умелое обращение к «неактивным», существующим лишь в форме символических воспоминаний коллективных травм способно побудительным мотивом мобилизации отдельных стать выполнения политически-мотивированных действий. О схожих механизмах инструментализации т.н. «избранных травм» пишет В. Волкан<sup>145</sup>.

3. Фрейд приходит к выводу, что «в психической жизни индивида действует, видимо, не только его собственное переживание, но и содержимое, полученное при рождении, отчасти филогенетического происхождения — архаическое наследие, содержащее определенные

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Там же. – С. 998.

 $<sup>^{142}</sup>$  Фрейд 3. Указ. соч. – С. 998.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Там же. – С. 1037.

Волкан В. Д. Расширение психоаналитической техники: руководство по психоаналитическому лечению. — СПб: Издательско-Торговый Дом «Скифия», 2021. — 352 с.; 79. Volkan V.D. A Nazi Legacy: Depositing, Transgenerational Transmission, Dissociation, and Remembering Through Action. — London: Karnac/Routledge, 2015. — 130 р.

наклонности, свойственные всем живым существам, т.е. способности и склонности выбирать правила направления развития и особым образом реагировать на определенные раздражители, впечатления и побуждения»<sup>146</sup>. На первом месте здесь стоит всеобщность языковой символики. Ученый полагал, что «изучение реакций на ранние травмы позволяет обнаружить, что соответствуют своему реальному они не строго переживанию, дистанцируются от последнего способом, который гораздо лучше подходит филогенетическому явлению»<sup>147</sup>. Общность анализа индивидуального и массового сознания с позиций фрейдизма строится на допущении сохранении воспоминаний в общем «архаическом» наследии, в частности, речь идёт о «следах воспоминаний о событиях с предшествующими поколениями»<sup>148</sup>. По мнению исследователя, вхождение воспоминания в архаическое наследие обуславливается его важностью и повторяемостью; активизация же, т.е. вторжение в сознание из своего бессознательного состояния, пусть и в изменённом и искажённом виде, такого воспоминания может быть опосредована пробуждением следа воспоминания благодаря актуальному реальному повторению события (например, убийство отца, убийство Моисея, убийство Христа – «как будто именно без этих инцидентов не могло обойтись рождение монотеизма») $^{149}$ .

3. Фрейд проводит символическую параллель между состоянием «травматического невроза», выражающегося в появлении у очевидца несчастного случая совокупности тяжелых психических и моторных симптомов по истечении инкубационного периода и историческими повторениями определённых событий, обуславливающих формирование отдельно взятого общества и его культуры (например, еврейского монотеизма), называя в качестве общей характеристики данных, на первый взгляд, не связанных феноменов, латентность — способность травматического

\_

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Фрейд 3. Указ. соч. – С. 1001.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Там же. – С. 1002–1003.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Там же. – С. 1003.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Там же. – С. 1004.

переживания долгое время не проявлять себя в доступной к наблюдению и анализу форме. Как отмечает Е.Г. Суверина, в теории З. Фрейда повторение (возврат вытесненного), представляющее собой след произошедшего события, «есть сама суть исторического события в рамках современности» <sup>150</sup>. Анализ же вытесненного прошлого, необходимый для объяснения причинно-следственных связей происходящего и, в определённом смысле, для прогнозирования дальнейшего развития событий и оказания влияния на наиболее благоприятный их исход (З. Фрейд данным вопросом, разумеется, ещё не задаётся) возможен посредством изучения т.н. следов-симптомов, косвенно проявляющимися в ткани бытия индивида и общества в форме нарушения логики изложения исторических событий, разрывов и лакун исторического процесса.

Следует отметить, что работы 3. Фрейда «Тотем и табу» и «Человек по имени Моисей и монотеистическая религия», ставшие основанием для применения психоаналитических методов в дальнейших исследованиях исторического характера зачастую подвергаются критике исследователями травмы, поскольку понятие «травма» в них используется не только и не столько применительно к травме жертвы, как применительно к травме преступника, приобретающей культурообразующий характер. В научном сообществе принято не только разделять травму преступника и травму жертвы, но и, кроме того, использовать понятие травмы, по большому счету, применительно к специфическому опыту жертв, о чем пишет немецкая исследовательница А. Ассман, полагая, что это по этой причине 3. Фрейда нельзя в полной мере считать основоположником современных исследований психотравматики<sup>151</sup>. Вместе с тем, учение 3. Фрейда получило широкое распространение и множество последователей, в том числе в плоскости социальных наук, а заложенная учёным установка на «архивные раскопки

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Суверина Е.Г. Репрезентация современности в российском кино 200-х: постсоветское как культурная травма. Дисс. ... кандидата наук о культуре: 24.00.01. – Москва, 2022. – С. 40.

<sup>151</sup> Ассман А. Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и историческая политика. — М.: Новое литературное обозрение, 2014. — С. 100–101.

прошлого» (примером является исследование природы монотеистической религии) стала одной из основополагающих в социокультурных исследованиях травмы и нашла своё отражение в работах последователей.

# 1.1.2. Роль психоанализа в становлении trauma studies как научного направления

Начало рецепции психоанализа в исследованиях общества, истории и культуры положили труды неофрейдистов, обращенные к изучению исторической природы психических свойств и функций человека. Так, К. Хорни в своих трудах обращалась к проблеме раскрытия культурно-исторической основы «неврозов времени», полагая, что они сопряжены с глобальными процессами становления европейских и американских сообществ 152. Э. Фромм утверждал, что характер человека, как устойчивое психическое образование, включает в себя относительно неизменное общее начало для всех членов группы, выступающее продуктом адаптации к социальным условиям, результатам общего, зачастую травматического исторического пути (эксплуатация, стяжательство и т.д.) 153.

Николаи констатирует глубокую полемику, вызванную попытками имплементации концептуального аппарата психоанализа в сферу общественного сопряжённую с осмыслением знания, эвристической ценности отдельных понятий  $^{154}$ . По мнению П. Левенберга, использование категорий психоанализа в общественных науках имеет существенный потенциал: «Фрейдовский анализ страха как угрозы беспомощности и отчаяния является политической и исторической категорией, весь спектр импликаций которой ещё не изучен» 155, а также определяет нагрузку концепта травмы как «теоретическую связь между индивидом и социальной

 $<sup>^{152}</sup>$  Хорни К. Невротическая личность нашего времени. Самоанализ. — М.: Прогресс-Универс, 1993 —.  $478\ c.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Фромм Э. Анатомия человеческой деструктивности. – М.: ACT, 2007. - 624 с.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Николаи Ф.В. Полемика о травме и памяти в американской философии культуры. Дисс. . . . доктора философских наук : 09.00.12. Нижний Новгород: 2018. – С. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Loewenberg P. Fantasy and Reality in History. – Oxford: Oxford University Press, 1995. – P. 158–159.

группой» $^{156}$  (от малых групп до поколений, наций и мирового сообщества в целом).

B 70e XXприобрели ГΓ. века исследования травмы междисциплинарный характер благодаря организованной американским исследователем Р. Дж. Лифтоном совместной работе психоаналитиков и психотерапевтов по поддержке ветеранов вьетнамской войны, направленной опыта<sup>157</sup>. поиск специфических форм артикуляции военного на Междисциплинарность исследования (связь между психологотерапевтическими и этико-политическими вопросами) была сопряжена с комплексом проблем, включавшем, в том числе, и политическую и этическую ответственность за войну, участие медиа в трансформации памяти. В результате исследований в 1978 г. была предложена категория «посттравматическое стрессовое расстройство» (ПТСР), применяемая при работе с симптомами, возникающими в результате столкновения с травматической ситуацией, в том числе и для симптома патологического повторения (воспоминаний). Интересно отметить, что данная симптоматика объяснялась прежде всего личным опытом каждого из носителей травмы, а не социально-культурной природой дезадаптации ветеранов, а особое внимание в исследовательской работе уделялось сравнительному анализу травматических симптомов жертв различных травматических событий, и, безусловно, оценке существующих терапевтических методик преодоления травмы. В теории Р. Дж. Лифтона результатом травмы является феномен «травмированного Я», буквально, внутренняя символическая механизм преодоления такого состояния сводится к «формообретению», т.е. развитию новых внутренних форм, включающих травматическое событие, посредством поиска его смысловой нагрузки и устранения прерывистости жизненной истории. В результате дальнейшая жизнь индивида или группы

-

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Loewenberg P. − P. 158–159.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Николаи Ф.В., Кобылин И. Американские trauma studies и пределы их транзитивности в России. Кухонные разговоры с ветеранами локальных конфликтов // Логос. -2017. - Т. 7. - № 5. - С. 117.

должна выстраиваться с учётом пережитого и на основе извлечённого опыта. В случае же, если такая задача не решена, то человек остаётся погружён в состояние меланхолии под гнётом неразрешённых конфликтов, психического оцепенения и неконструктивного гнев<sup>158</sup>.

Ключевой методологической предпосылкой trauma studies как научного направления стало противопоставление концептов «травмы» и «памяти» (применительно к американскому обществу концепт «травма» отражал политическую посылку левых радикалов, а концепт «память» соответствовал стремлению республиканцев сакрифицировать войну), также использование логики метонимии и интерационализации (подстановки себя на место жертвы ради получения доступа к опыту Другого во всем его избытке)<sup>159</sup>. Предпринимаются травматическом попытки осмысления истории как череды разрывов, порождающих ситуации, когда становится необходимым пересмотр ценностных и социальных структур. В отличие от официального дискурса, представляющего историю государства как череду последовательных побед, история разрывов имеет нелинейный характер.

Преобладающая линия формирующихся trauma studies в качестве модели ориентировалась на превалирующий нравственный дискурс конца XX века: жертвенный нарратив Холокоста. Ф.В. Николаи отмечает, что «в рамках данного нарратива травма как социальное явление включала в себя три компонента: предельное событие прошлого, разрыв в репрезентации и невозможность свидетельства о прошедшем»<sup>160</sup>.

В изданном в 1992 г. труде «Показания: кризис свидетельства» Ш. Фелман и Д. Лауб определили историческую травму как состояние социума, пережившего катастрофические события и не способного каким-либо образом его артикулировать. Учёные охарактеризовали XX век как

 $<sup>^{158}</sup>$  Лифтон Р.Дж. Травмированное «Я» // Психологическая помощь мигрантам: травма, смена культуры, кризис идентичности / Под ред. Г.У. Солдатовой. — М.: Смысл, 2002. — С. 78—89.

 $<sup>^{159}</sup>$  Николаи Ф.В., Кобылин И.И. Указ. соч. – С. 117–120.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Там же.

посттравматический, а в качестве априори присущей ему дискурсивной Особое модели выделили свидетельство. внимание исследователей привлекла проблема исторического свидетельства: в духе фрейдистской теории ими отмечалось, что сам по себе момент травматического скрывается в латентном периоде и может проявляться только в факте воспоминания (повторения), когда его след проявляет себя во вторичной обработке: произошедшего 161. репрезентации интерпретации Ш. Фелман ИЛИ акцентирует внимание на противопоставлении «нейтральных» исторических источников и субъективных свидетельских показаний. Последним присущи одновременно два свойства: с одной стороны, носитель экзистенциального свидетельства испытывает глубокую потребность выражать его, что вызвано бесконечным проживанием травмы, погружением в неё (в силу нарушения механизмов носитель мнемонических травматических переживаний находится в состоянии патологического повторения, препятствующего c нормальной жизни); другой стороны, имеет место свидетельствования: нарушение возможностей артикуляции травматического область вытесненного В бессознательного. переживания, неартикулируемых следов травматического, сохраняющихся в искусстве, литературе, образности свидетельских показаний, Ш. Фелман затрагивает междисциплинарности исследований обосновывая вопрос травм, необходимость объединения истории, литературы и терапии. Работа со свидетельством как дискурсивной практикой в теории Ш. Фелман не сводится к простому описанию прошедших событий, её подлинная цель – переосмысление последствий травматических последствий в современном исследователю мире.

Своего рода ответом на концепцию травмы как кризиса свидетельствования выступает сформированная К. Карут теория травмы как

 $<sup>^{161}</sup>$  Felman S., Laub D. Testimony: Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis and History. – N.Y.: Routledge, 1992. – 312 p.

«невостребованного опыта, властвующего над теми, кто его пережил» $^{162}$ , в соответствии с которой люди, испытавшие травму, становятся фактически «носителями истории, которая им не вполне принадлежит», поскольку они не могут её освоить $^{163}$ .

Исследуя функциональную нагрузку травмы, К. Карут отмечает, что переживания, испытываемые индивидом столкновения после событием, травмирующим не являются ЛИШЬ неконструктивным отклонением от нормы; фактически они выступают способом связи, посредством которого прошлое может снова существовать в настоящем. Механизм возникновения подобного переживания К. Карут объясняет с использованием фрейдистского подхода, подчёркивая несводимость травмы к конкретному эпизоду, имевшему место в прошлом: временная локализация травмы – промежуток между прошлым и настоящим. Непосредственно в момент травмирующего события индивид не способен его оценить и осмыслить, предельное событие воспринимается как таковое исключительно в процессе осмысления, который, в свою очередь осложнён защитными механизмами сознания. Сила травмы заключается «радикальном темпоральном разрыве между видением и знанием» 164. Именно поэтому сознание индивида пытается вернуться в дотравматический период, чтобы подготовить себя к нему, что влечет за собой травматическое повторение. Парадокс травматического повторения заключается в том, что индивид возвращается назад, чтобы запомнить событие, интегрировать его в свою личностную целостность, но вместо этого он лишь вынужден повторять его снова и снова.

В качестве механизма осознания невостребованного опыта К. Карут использует концепцию *пробуждения*, раскрываемую посредством метафоры

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Карут К. Литература и травма. Расшифровка видеолекции. – URL: https://urokiistorii.ru/article/52661 (дата обращения: 22.09.2023). <sup>163</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Карут К. Травма, время и история // Травма: пункты: Сборник статей / Под ред. Ушакина С.А., Трубиной Е.Г. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – С. 527.

«голоса сквозь рану» ("voice through the wound" 165). В работе «По ту сторону принципа наслаждения» 3. Фрейд использует сюжет романтического эпоса итальянского поэта XVI века Т. Тассо «Освобожденный Иерусалим» в качестве иллюстрации «вынужденности» пассивного повторения характерных травматических переживаний. «Главный герой Танкред, сам того не ведая убивает свою возлюбленную Клоринду, когда она сражалась с ним в латах вражеского рыцаря. После ее похорон он проникает в зловещий заколдованный лес, повергающий войско крестоносцев в ужас. Там он рассекает мечом высокое дерево, но из древесной раны струится кровь, и голос Коринды, душа которой была заключена в дерево, обвиняет его, что он возлюбленную» $^{166}$ . К. Карут ранил продвигается дальше интерпретации данного сюжета и делает акцент именно на феномене «голоса»: герой не только повторяет свой поступок, но, повторяя его, впервые слышит голос, которые обращает его внимание на совершенное.

Одно из наиболее значимых свойств травмы, описанных К. Карут, – т.н. «парадокс невысказанности и адресата». По мнению учёного, внутри безумия, каковым, на первый взгляд, кажутся внешние проявления травмы, всегда находится неартикулируемое событие, в действительности ищущее способ быть описанным или выраженным 167. Основную задачу исследователя в работе с травмой составляет определение природы и содержания истины, заложенной в травматическом сообщении. Специфика травматического эффекта заключается в том, что травма с высокой долей вероятности лишает индивида возможности связано артикулировать свои переживания, поэтому «голос травмы» может звучать посредством, на первый взгляд, непрозрачных действий или образом при помощи механизма «косвенной референции —

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Caruth C. Unclaimed Experience: Trauma, Narrative, and History. – Baltimore, Maryland: The John Hopkins University Press, 1996. – P. 2–3.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Фрейд З. По ту сторону принципа наслаждения // Малое собрание сочинений. – СПб.: Азбука-классика, 2010. – С. 752.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Суверина Е.Г. Архив, событие и историческая травма. Интервью с профессором Корнелльского университета Кэти Карут // Лаборатория публичной истории – 14.01.2015.— URL: http://publichistorylab.ru/archives/176. (дата обращения: 22.09.2023).

отсылки к (травматическому) событию не напрямую, а через теорию или специфически концептуально нагруженный нарратив»<sup>168</sup>.

В книге «Непризнанный опыт: травма, нарратив и истории» К. Карут исследует способы, с помощью которых тексты, будь то психоаналитические работы или литературные произведений, говорят о глубокой истории травматического опыта, а не о фактических описаниях людей, переживших травму. Вне зависимости от того, относятся ли данные тексты к истории травм коллективных или индивидуальных, каждый из них специфическим образом затрагивает центральную проблему слушания, познания и представления того, откуда возникает реальный опыт кризиса. Язык травмы обуславливает релевантность предполагает потенциал перевода: ЭТО использование при изучение конкретных случаев исторической травмы контент-анализа текстов, а также иных социальных и психологических Существенное значение приобретает методов. роль исследователя, выполняющего эмпирического свидетельства, анализ как исторического нарратива.

В целом, в концепции К. Карут главным способом преодоления травмы выступает ее понимание, осмысление. В этом смысле травму нельзя трактовать сугубо как патологию, психическое отклонение, которое будет проявляться в деструктивных, саморазрушающих действиях индивида; это также способ, попытка выражения истины, стратегия выживания.

## 1.1.3. Элементы психоаналитического подхода в исследовании травмы в рамках интеллектуальной истории

Интеллектуальная история как направление научной мысли основывается на признании взаимосвязи между «текстами» (событиями и их описаниями) и «контекстами» (условиями, в которых они творятся), а также

 $<sup>^{168}</sup>$  Николаи Ф.В. Полемика о травме и памяти в американской философии культуры. – Дисс. ... доктора философских наук : 09.00.12. Нижний Новгород: 2018. – С. 162.

значимости используемого языка. В рамках данной концепции задача историка заключается в объяснении того, какую роль травма играет в ходе человеческого развития, как коллективного, так и индивидуального 169.

Используя элементы психоаналитического подхода, профессор интеллектуальной истории Ф.Р. Анкерсмит исследовал роль памяти в целом и травматической памяти в частности в индивидуальной и общественной его мнению, наиболее репрезентативно «суть» отображает не просто история его жизни (как определённый набор действий, совершаемых как индивидуально, так и в группе), но его представление, память об этой истории. Именно представление о собственной идентичности выступает источником осмысленных поступков индивида. Представители историзма XIX века, как отмечает Ф.Р. Анкерсмит, развили данную мысль, перенеся идею идентичности в плоскость истории: идентичность нации, народа, любого коллектива также находится в прошлом, для её понимания необходимо прежде всего определить события, сформировавшие её, их последовательность И Таким образом происходит взаимосвязь. «политизация» истории, задача которой сводится к выявлению из данной событий которые совокупности тех, ΜΟΓΥΤ считаться «государствообразующими», в то время как назначением политики является дальнейшее совершенствование государства, в т.ч. с опорой на полученное историей знание. Вместе с тем, как уже было сказано выше, суть человека и отдельного общества, как группы индивидов, определяется не просто набором действий, а сформировавшимися представлениями, оценочными суждениями о них. В силу определённых паттернов оценки история, политизированная, содержать себе может положительные, но и отрицательные страницы, эпизоды, требующие отдельного внимания. Безусловно, определённые оценочные суждения в

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> Потамская В.П. Философия Х. Уайта: проблема репрезентации Холокоста // Материалы Всероссийской научно-практической конференции «Современная научная мысль». –Чебоксары: НГОУДПО «Экспертно-методический центр», 2018. – С. 72.

адрес коллективного прошлого могут вызывать желание и даже потребность частично отказаться от него, предпринять попытку отделить его элемент от «коллективной исторической идентичности» <sup>170</sup>, однако, подобная попытка малоэффективна: осознанная попытка забвения (аналогичная описанному 3. Фрейдом феномену табуирования) 171 травматического эпизода приводит к потребности хотя бы номинально удерживать его в памяти, чтобы, буквально «понимать, о чём говорить нельзя». Таким образом, идентичность вытесняющего определяется отказом от прежней идентичности. Это схоже с историей о Герострате, поджёгшем храм богини Артемиды и приговорённом гражданами Эфеса не только к смерти, но и к забвению, имя которого сохранилось в памяти именно благодаря своего рода контрольному вопросу: «Кого же нам следует забыть? – Герострата». Ф.Р. Анкерсмит описывает парадокс табуирования (продолжим и дальше использовать этот термин для разграничения классического забвения, описанного 3. Фрейдом осознанного забвения в концепции Ф.Р. Анкерсмита) следующим образом: требования забвения есть констатация памяти. Вместе с тем, табуирование лишь продлевает травматический эффект. С одной стороны, в силу описанного выше парадокса, оно исключает хотя бы временное ощущение облегчения, приносимое «забвением»; с другой – не позволяет эффективно проработать травматический эпизод, буквально – «проговорить» его, тем самым закрепляя его в сознании в виде непреодолимого препятствия для дальнейшего успешного развития.

Учёным была предложена следующая классификация, включающая в себя четыре основных типа забвения.

Первые два типа забвения имеют бессознательную основу. Во-первых, можно выделить ряд событий личного или коллективного прошлого, забываемых естественным путём, не создающих рисков для психического здоровья и не препятствующих любой социальной деятельности. Данные

\_

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Анкерсмит Ф.Р. Возвышенный исторический опыт. – М.: Европа, 2007. – С. 434.

 $<sup>^{171}</sup>$  Фрейд 3. Тотем и табу // Я и Оно: Сочинения. – М.: Эксмо-Пресс. С. 363–528.

события забываются, поскольку не имеют значения для текущей или будущей идентичности, они не выступают опорой для принятия значимых решений, не имеют значения для формирования ценностных убеждений индивида или сообщества. Воспоминание о них возможно, если по причине совпадения во время того или иного исторического эпизода произойдёт нечто образом изменяющее общества, радикальным **ЖИЗНЬ** порождающее потребность проанализировать сопутствующие переломному явления и обстоятельства. Второй тип забвения относится к событиям значимым для идентичности, даже если это и не осознается обществом. На коллективном уровне такой тип забвения можно проследить на примере исторических сочинений: историки зачастую не придают значения отдельным эпизодам, которые, как выясняется впоследствии, определяющее значение для понимания последовательности событий. Причиной такого «пренебрежения» выступает специфика исследовательской присущей парадигмы, отдельному временному периоду ИЛИ исследовательской школе. Например, марксистской парадигме В затрагивающая национальная история, не социально-экономические вопросы, не может быть полной; а рассматриваемое в рамках данного диссертационного исследования понятие «травма» и его значимость для описаний актуализировалось исторических связи отказом OT доминировавшей в XIX в. «парадигмы прогресса» и ростом влияния парадигмы кризиса».

Следующие два типа забвения происходят осознанно и, следовательно, имеют травматический характер. Первый тип осознанного забвения (третий тип забвения в целом) распространяется на исторические эпизоды, переживание которых сопряжено со слишком большим эмоциональным напряжением при имплементации в коллективную ментальность. Яркий пример: опыт табуирования артикуляции воспоминаний о преступлениях фашистского режима в первые послевоенные годы в Германии. Для данного опыта осознанного вытеснения характерен описанный выше парадокс:

попытки перевода травматического опыта в область бессознательного, позволяют лишь установить временный запрет на его репрезентацию и проработку. Детравматизация события наступает после того, как социальнополитические устои позволят представить его в форме устойчивой описательной конструкции, придать ему форму обязательного для изучения «текста». Данный механизм преодоления травмы Ф.Р. Анкерсмит описывает как «примирение опыта и идентичности», «примирение, уважающее опыт и идентичности»<sup>172</sup>. Хотя достижение подобного баланса требует существенных духовных («болезненное погружение индивида и коллектива в прошлое») и зачастую материальных (работа историков, подготовка надлежащих репрезентаций – художественных, публицистических и т.д.) издержек он, тем не менее является конструктивной стратегией работы со сложным прошлым, непроработанность которого может выступать фактором эрозии коллективной идентичности.

Даже в период, пока травматический исторический эпизод осознанно вытесняется из коллективной памяти, буквально, табуируется, коллективная идентичность сохраняется вместе с действующими в ней психологическими законами и мнемоническими механизмами, определяющими реакцию на травматический опыт. Историческая травма подспудно переживается внутри осознанный обусловлен идентичности, сам процесс вытеснения инстинктом самосохранения: табуирование коллективным так, Холокоста и военных преступлений в Германии в первые десятилетия после Второй мировой войны обуславливалось именно стремлением немецкого народа и правительства Германии направить оставшиеся ресурсы, в том числе и интеллектуальные, на восстановление понесённого ущерба, строительства нового, устойчивого государства для будущих поколений.

Четвёртый тип забвения также распространяется на исторические эпизоды излишне болезненного характера. Однако, если в рамках третьего типа забвения преодоление травмы возможно, то в рамках четвёртого типа

 $<sup>^{172}</sup>$  Анкерсмит Ф.Р. Указ соч. – С. 441.

травма становится неотъемлемой частью идентичности и жизни сообщества даже после преодоления её материальных и структурных последствий. Ф.Р. Анкерсмит выделяет три основных признака последствий исторических трансформаций, влекущих за собой данный тип забвения: ощущение невосполнимой потери; упадок культуры; дезориентация<sup>173</sup>: разрушение основных ценностных установок и социальных ориентиров.

В результате травматического опыта общество утрачивает свою коллективную историческую и культурную идентичность, она заменяется новой, во многом конституируемой травмой от потери идентичности прежней. «Примирение» двух идентичностей невозможно, именно поэтому нельзя даже предположить механизма преодоления данной травмы: она неизлечима. Ф.Р. Анкерсмит описывает четвёртый тип забвения с помощью метафоры «боль Прометея»: воспоминание об идиллических «утраченных мирах», от которого общество вынужденно отказаться<sup>174</sup>. Представляется необходимым отметить, что именно такой тип утраты (описанный Д. ЛаКапрой как «структурное отсутствие»)<sup>175</sup> является наиболее открытым для спекулятивных политических манипуляций, он может использоваться в целях искусственного конструирования травматического дискурса (не имеющего общего с реальным источником травматического переживания) и мобилизации общества для реализации корыстных целей политического актора.

Основываясь на различиях между третьим и четвёртым типом травматического забвения, Ф.Р. Анкерсмит предлагает выделить два основных вида исторической травмы:

1) травма первого типа, сопряжённая с третьим типом забвения: переживается внутри коллективной идентичности и не несёт угрозы её целостности;

 $<sup>^{173}</sup>$  Анкерсмит Ф.Р. Указ соч. – С. 443.

<sup>174</sup> Там же

 $<sup>^{175}</sup>$  LaCapra D. Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. — Vol. 25. — N 4. — P. 700.

2) травма второго типа, сопряжённая с четвёртым типом забвения: предполагает травматический переход от ранее актуальной идентичности к новой, в связи с её насильственным разрушением.

Опираясь на данную классификацию, можно сделать вывод о существовании корреляции между силой и глубиной травматического переживания и его влиянием на коллективную идентичность.

Механизмом преодоления травмы первого типа выступает восстановление правдивой истории о травмирующем прошлом. Преодоление травмы второго типа таким образом невозможно, поскольку любое прошлом, любые попытки общества повествование о травматические аспекты будут вестись с использованием символических ресурсов новой идентичности, что лишь подчеркнёт контраст между прежним и новым миром, преумножит чувство «потери» прошлого. Буквально, для травмы второго типа характерно неконструктивное «желание воссоздать давно утраченное, а, возможно, и никогда не существовавшее (с течением времени образ утраченного прошлого может обрасти существенным количеством мифов и преувеличений, не без помощи политической спекуляции, о риске возникновения которой мы уже упомянули выше). Для травмы первого типа характерно, напротив, «желание знать»: чётко определять источник боли и логику произошедшего.

Ф.Р. Анкерсмит пишет: «Преодоление прошлого может состояться только при условии нашей способности рассказать окончательную историю о том, от чего мы откажемся именно благодаря нашей способности рассказывать эту историю» 176. Историзация события в свою очередь нуждается в свидетельской объективации, которая может быть либо непосредственной (фигура свидетеля), либо косвенной (свидетельстворепрезентация, зачастую, в художественной форме). Также можно предположить необходимость наличия фигуры переводчика, лица, которое сможет трансформировать речь свидетеля или информацию, заключённую в

 $<sup>^{176}</sup>$  Анкерсмит Ф.Р. Указ соч. – С. 467.

свидетельстве, в эффективную репрезентацию, которая обеспечит «примирение». Аналогичную фигуру можно встретить в рассматриваемых в следующем параграфе работах представителей культурно-социологического подхода.

Следует отметить, что в качестве философского эквивалента психологического понятия травмы Ф. Р. Анкерсмитом предлагается категория «возвышенное» ("sublime" – в духе идеи сублимации как защитного механизма борьбы с внутренним напряжением З. Фрейда), относящаяся именно к травме второго типа – подлинной утрате идентичности («Между идентичностями (старой и новой) возникает пустота, и нет даже прослойки бессознательного» 177).

Категория травмы неразрывно связана с исследованиями ещё одного апологета интеллектуальной истории Д. ЛаКапра, противопоставившего идее нерепрезентируемости опыта («кризис свидетельства» (Ш. Фелман, Д. Лауб), «возвышенности» (Ф.Р. Анкерсмит), «невостребованности» (К.Карут)) идею частичной репрезентации с помощью стратегий проработки.

Как и для последователей фрейдистской трактовки травмы, в концепции Д. ЛаКапры травма не сводима к завершённому событию в прошлом; это нарушение мнемонического порядка: травматический эффект сопряжён с искажением памяти после соприкосновения с травмирующим опытом: «То, что мы называем травматической памятью, по сути, является симптомами травматического опыта: это ночные кошмары, испуг, страх, компульсивное поведение» 178.

В теории травмы Д. ЛаКапры выделяются две категории «структурное отсутствие» (absence) и «исторические утраты» (loss). Они не являются бинарными оппозициями, но и не тождественны друг другу: исследователь разграничивает их. Во-первых, подмена понятия «отсутствие» понятием

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Анкерсмит Ф.Р. Указ соч. – С. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> La Capra D. Traumatropisms: From Trauma via Witnessing to the Sublime? // History and Its Limits: Human, Animal, Violence. – Ithaca: Cornell University Press, 2009. – P. 59–89.

способствовать искусственному «утрата» может навязыванию травматических переживаний тем группам, которые изначально его не испытывали; во-вторых, в результате «механического паралича» или «маниакального возбуждения» возможно обобщение свойств и уравнивание значимости отдельных травм, несопоставимых по своей силе и природе. Следует специфической отметить, что тема уникальности травм затрагивалась в таких работах учёного как «Представляя Холокост: история, теория, травма», «История и память после Аушвица», «Говоря об истории, описывая травму». В трудах этого периода (1990–2000-е гг.) предметом исследовательского интереса Д. ЛаКапры стала полемика о Холокосте, которую он рассматривал сквозь призму психоаналитических категорий. Целью данных работ было устранение непримиримого противоречия между сформировавшимися В исторической науке базовыми стратегиями объяснения Холокоста: упрощения (признания его тождественным иным формам политического террора, имевшим место в истории человечества) и избыточной исключительности. Следуя логике интеллектуальной истории, Д. ЛаКапра подчеркивает, что сравнимость И уникальность отдельных травматических эпизодов зависят от контекста анализа и участников диалога.

Однако, необходимо вновь обратиться к категориям «отсутствие» и «утрата» в теории Д. ЛаКапры. Первое обычно имеет абстрактный характер, это явление, понятие, категория, лишённое практического выражения в истории коллективной общности<sup>179</sup>. В работе «Травма, отсутствие, утрата» Д. ЛаКапра пишет: «Признание и утверждение отсутствия требует признания неясной природы окончательных решений и тревоги, которая не может быть исключена из самосознания и спроецирована на других»<sup>180</sup>. «Отсутствие» представляет собой искусственно созданный и чрезвычайно опасный

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Например, отсутствие набора гражданских прав у женщин в Саудовской Аравии отличается от повторного ограничения гражданских прав женщин в Иране после предшествующих этому реформ Пехлеви, предоставивших их, как отсутствие идеала отличается от его уничтожения, поскольку в таком случае идеал не может быть восстановлен впоследствии.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> LaCapra D. Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. – Vol. 25. – N 4. – P. 706.

конструкт, особенно в вопросах политической пропаганды: общество, страдающее от коллективной тревоги неясной этиологии, предрасположено принимать предлагаемые ему политическими акторами объяснения данного состоянии, в том числе и построенные на идее утраты некого идеала, не имевшего места в реальной истории.

В отличие от отсутствия утрата реальна, исторична, материальна её можно идентифицировать, отследив последовательность конкретных событий, ассоциировать её с отдельным эпизодом: убийством, революцией, войной, террором.

Структура травматического нарратива, по мнению Д. ЛаКапры, выглядит следующим образом. Началом нарратива выступает исходная ситуация, когда показатели присутствия максимальны, покушение на позже утраченное отсутствует. Середина – утрата показателей исходной ситуации причине травматического события. Окончание – восстановление первоначального состояния, если не на структурном, то хотя бы на ментальном уровне<sup>181</sup>. Как и У. Сантнер, Д. ЛаКапра обращается к проблеме нарративного фетишзма, когда травматический нарратив утрачивает своё первоначальное предназначение и приобретает самостоятельную смысловую нагрузку и социальную значимость. Нарративный фетишизм блокирует благоприятную, конструктивную работу скорби: травматический опыт «набором речевых артефактов»; эффективного подменяется вместо преодоления и имплементации ценных уроков травматического опыта в коллективное сознание, обществу предлагается лишь текстовое (в различных формах) повествование об утрате 182. У. Сантнер противопоставляет такие ответы на утрату как нарративный фетишизм и скорбь: в то время как «работа скорби» нацелена на осмысление травматической утраты, адаптацию к жизни в изменившихся условиях, нарративный фетишизм направлен на и

-

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> LaCapra D. Opt. Cit. – P. 703.

 $<sup>^{182}</sup>$  Сантнер Э. История по ту сторону принципа наслаждения: размышляя о репрезентации травмы // Травма: пункты: Сборник статей / Под. ред. Ушакина С.А. и Трубиной Е.Г. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – С. 392.

конструирование жизни, подчёркивая, что работа скорби направлена на «изоляцию травмы от реальной жизни» сохранение памяти о ней только как о некотором завершённом эпизоде и едва ли не абстрактном образе, отдалённом от реальности средствами художественной выразительности.

Д. ЛаКапра выделяет два небинарных процесса переживания травмы: «проигрывание» (acting out) и «прорабатывание» (working through). Первое аналогично предложенному 3. Фрейдом понятию «меланхолия», второе – понятию «скорбь». В теории Д. ЛаКапры это взаимосвязанные, но не тождественные формы реакции на травму. В духе фрейдистской традиции «проигрывание» выражается в стремлении к навязчивому повторению, буквально возрождению прошлого в настоящем, что ведёт к социальной дезадаптации субъекта, утрачивающего связь с актуальной реальностью и способность к дальнейшему развитию.

«Прорабатывание» же, наоборот, выражается максимально рациональном стремлении субъекта создать чёткое разграничение между травматическим прошлым, конструктивным настоящим и перспективным будущим, что создает потенциал критической оценки как самого события и пережитого опыта, так и сформированного восприятия их $^{184}$ , в том числе, как отмечает Д. ЛаКапра, препятствует «аффективному повторению травматического опыта эстетическими средствами» 185. Прорабатывание травм ведет к их осмыслению, осознанию и смягчению, описанному Ф.Р. Анкерсмитом «примирению» с прошлым.

С позиции прорабатывания Д. ЛаКапра проводит границу между двумя типами травмы: структурной и исторической. Структурная травма является скорее некой совокупностью условий, обладающих высоким травматическим потенциалом, набором травматических показателей. Субъектами такой

 $^{184}$  Николаи Ф.В., Кобылин И.И. Интеллектуальная история Д. ЛаКапры: контекст и метод // Диалог со временем. – 2011. – Вып. 34. – С. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Сантнер Э. – С. 392.

La Capra D. Representing the Holocaust: History, Theory, Trauma. – Ithaca, Cornell University Press, 1994. – P. 138.

травмы являются все, существующие в рамках структуры. Такая травма не может быть излечена или преодолена, а может только проживаться различными путями<sup>186</sup>.

Историческую травму отличает «привязка» к конкретному историческому эпизоду, соответственно, лицо или общность, не связанная с этим событие, не испытавшее его непосредственного эффекта или последствий, не могут рассматриваться в качестве его субъекта. На основе подобной травматической привязки возможно формирование коллективной идентичности.

Таким образом, в теории Д. ЛаКапры травма нуждается не только в самом факте артикуляции (который безусловно важен, однако, может оказаться недостаточно эффективным, а в проработке. Д. ЛаКапра критикует предложенные К. Карут и Ф. Анкерсмитом понятия «невостребованный «возвышенный опыт», как базирующиеся опыт» на допущении неосуществимости идеи передачи индивидуального опыта, в то время как само существование и функционирование общества основано на передаче опыта в тех или иных формах. Именно поэтому Д. ЛаКапра делает акцент не выработанный на носителем травматических переживаний навык артикуляции, а на потенциал преодоления последствий травмы через формирование чётких схем работы c травмирующим прошлом. Упорядочение травматических воспоминаний, ИХ трансформация устойчивый нарратив позволяет постепенно снизить уровень «болезненности» переживаний, нивелировать паталогическую необходимость вновь и вновь переживать травмирующее событие мысленно, символически. Проработка травмы – это процесс рационального осмысления пережитого опыта, позволяющий восстановить нарушенный мнемонический механизм и перейти от бесконечного ритуализированного повторения к осознанию, осмыслению и, наконец, включению травмы в коллективную

\_

 $<sup>^{186}</sup>$  LaCapra D. Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. — Vol. 25. — N 4. — P. 722.

идентичность<sup>187</sup>. В целом, можно сделать вывод, что в рамках интеллектуальной истории допускается возможность репрезентации травмы.

### 1.1.4. Трансгенерационный подход в изучении механизмов передачи коллективной травмы<sup>188</sup>

Одним из подходов, используемых в изучении травм в рамках современного психоанализа, выступает т.н. трансгенерационный подход. Под трансгенерационной передачей понимается негенетическая форма наследования, которая представляет собой передачу накопленного опыта благодаря идентификационным между поколениями механизмам. Сторонники трансгенерационного подхода подчёркивают, что поведение человека обуславливается не только факторами современности, но и опосредуется психическим материалом, накопленным предшествующими поколениями<sup>189</sup>. О схожих механизмах опосредования поведения индивида писал ещё Э. Фромм, включая в понятие характера некое устойчивое начало, выступающее продуктом адаптации отдельного сообщества к социальным условиям, результатом общего, зачастую травматического исторического пути<sup>190</sup>. Безусловно, предметом изучения трансгенерационного подхода как самостоятельного направления психоанализа преимущественно выступает, как справедливо отмечает, Н.В. Ханелия, «влияние семейной истории на личность»<sup>191</sup>, однако, можно предположить эвристическую ценность его экспансии на общественную сферу, в плоскость изучения механизмов

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> LaCapra D. Representing the Holocaust: History, Theory, Trauma. – Ithaca: Cornell University Press, 1994. – P. 13–14.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> При написании данного параграфа диссертации использованы статья автора: Самсонова Н.Н. Трансгенерационный подход в изучении механизмов передачи коллективной травмы // Вопросы политологии. − 2023. − Том 13. − №4 (92). − С. 1476—1488

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> 57. Ханелия Н.В. Современные представления о трансгенерационной передачи травмы // Журнал практической психологии и психоанализа. — 2019. — № 1. — URL: https://psyjournal.ru/articles/sovremennye-predstavleniya-o-transgeneracionnoy-peredache-travmy (дата обращения: 22.09.2023).

 $<sup>^{190}</sup>$  Фромм Э. Анатомия человеческой деструктивности. – М.: АСТ, 2007. - 624 с.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Ханелия Н.В. Указ. соч.

возникновения и распространения коллективной травмы, как явления интеграции трагических исторических событий, социальных катастроф (гражданский войн, политических репрессий, геноцида, дискриминации) не только в индивидуальный опыт людей, непосредственно соприкоснувшихся с ними, но и их потомков.

Необходимо отметить, что в рамках современного психоанализа этиология коллективной травмы как социального явления во многом рассматривается по аналогии с механизмами травмы индивидуальной. Как отмечает И.Ю. Романов, в размышлении над коллективным травматическим (например, войны, репрессии) «провести опытом границу индивидуальным и социальным измерениями практически невозможно. <...>. Общей становятся как уязвимость, так и защиты от неё» 192. Сама идея социальных систем как защиты от психотических тревог была впервые предложена Э. Джаксом: в основе объединения индивидов в упорядоченные сообщества лежит потребность в защите от персекуторной тревоги 193. Теория социальных систем как защит позволяет осознать неоднократно описанный перемен»<sup>194</sup>: «парадокс почему исследователями даже логически обоснованные И потенциально выгодные перемены сопряжены адаптационными затруднениями и социальным сопротивлением<sup>195</sup>. Обратная сторона защитных социальных механизмов, заключается в том, что они блокируют аналитические импульсы, препятствуя как индивидуальной, так и коллективной переработке травматического опыта; таким образом, данная задача буквально переходит по наследству следующим поколениям, которые, в свою очередь, могут испытывать затруднения с её решением, так как

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Романов И.Ю. Коллективные травмы — личные преодоления. Памяти Татьяны Николаевны Пушкарёвой // Журнал клинического и прикладного психоанализа. — 2022. — Т. II. — № 4. — С. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup>Jaques E. Social Systems as Defence Against Persecutory and Depressive Anxiety // New directions in psycho-analysis: the significance of infant. London: Tavistock. – P. 478-498.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Штомпка П. Социальное изменение как травма // Социологические исследования. -2001. - № 1. - C. 6–16.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Klein M. Some Theoretical Conclusions regarding the Emotional Life of the Infant in: J. Riviere, Joan (Hg.): Developments in Phsycoanalysis. – London: Hogarth, 1952. – 39 p.

наследуют и привычные способы избавления от боли, вины и тревоги.

К числу блокирующих аналитические импульсы механизмов можно отнести описанную М. Кляйн регрессию групп к параноидно-шизоидному функционированию, основанную на конфликтогенной схеме «свой – чужой» 196. Как отмечает П. Фонда, такая позиция представляется группе более релевантной для выживания (например, для скорейшего достижения победы во время войны) и выражается в формировании образа общего врага, на которого проецируется агрессия и деструктивность, благодаря чему общество, с одной стороны, приобретает дополнительные основания для консолидации, а, с другой стороны, получает объект для отработки тревожности, снижая градус внутреннего напряжения 197.

Основываясь на идее риска как неотъемлемого фактора поздней современности Э. Гидденса и предложенной им классификации типичных коллективных реакций на риск, П. Штомпка выделяет такие формы травматический реакций как прагматизм (фокус на повседневных действиях и ритуалах, табуировании тревожных симптомов); оптимизм (убеждение в том, что общественное развитие способно само нивелировать травматические последствия); циничный пессимизм (фокус на сегодняшнем дне и его достижениях, подавление аналитических импульсов); активное противостояние потенциальным источникам опасности (превентивное конструирование травмы и борьба с источниками потенциальных угроз) 198.

В рамках теории классической аномии Р. Мёртона также можно выделить две основные группы адаптационных моделей: активные (инновации – спонтанное или преднамеренное «культурное творчество», изменение культурных паттернов отдельной группы для её адаптации к

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Klein M. Some Theoretical Conclusions regarding the Emotional Life of the Infant in: J. Riviere, Joan (Hg.): Developments in Phsycoanalysis. – London: Hogarth, 1952. – 39 p.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Фонда П. Война и ментадьное функционирование группы // Журнал практической психологии и психоанализа. — 2017. - № 1. URL: https://psyjournal.ru/articles/voyna-i-mentalnoe-funkcionirovanie-gruppy (дата обращения: 22.09.2023).

 $<sup>^{198}</sup>$  Гидденс Э. Последствия современности. – М.: Праксис, 2011.-352 с.; Штомпка П. Указ. соч. – С. 15.

изменившейся среде; бунт – контркультурное движение, предлагающее альтернативу разрушенным ценностям) И пассивные (ритуализм культивирование традиций как укрытие  $\mathbf{OT}$ травмы; ретриаризм игнорирование травмы) $^{199}$ .

Очевидно, что описанные выше пассивные типы адаптации имеют деструктивный способствуют эффективной проработке характер, не травматического опыта, напротив, продлевают травматический эффект, способствуя «сращиванию» социума с травмой и её передаче последующим поколениям.

Н. Абрахам и М. Тёрёк в качестве основной характеристики травматического опыта выделяют невозможность его осмысления и артикуляции, что препятствует его последующей интеграции в структуру представления индивида о себе или группе, к которой он принадлежит<sup>200</sup>. В качестве такого опыта может выступать некое действие, не соответствующее положительным представлениям группы о себе, вызывающее чувство вины или стыда. Так, описанная Б. Гизеном травма преступника возникает в изменения рамочных условий результате радикального осмысления собственных действий и их последствий и сопряжена с получением критических оценочных суждений извне И невозможностью НИ рациональным, ни насильственным образом доказать свою прежнюю правоту постыдного осознания абсолютной условиях «драматично лица $^{201}$ . В собственного темпоральном измерении данная категория особенно тесно сопряжена c феноменом «травмы вины», распространяющейся на дальнейшее поколения. Примером может послужить формирование немецкой транспоколенческой идентичности, проистекающее из свидетельствования преступлений современниками Рейха. Чувство стыда,

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Мертон С.К. Социальная теория и социальная структура. – М.: Хранитель, 2006. – 873

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Abraham N., M. Torok L'écorce et le noyau. – Paris: Aubier-Flammarion, 1978. – 494 p.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Giesen B. Triumph and Trauma. – London: Paradigm publishers, 2004. – 196 p.

блокирующее работу с травматическим опытом, может быть связано и с т.н. «нарциссическим ущербом»», когда ранее привилегированная социальная общность утрачивает своё положение в иерархии и вместе с ним консолидационные основания (травма расказачивания, травма посткоммунистического общества и т.д.).

Парадокс артикуляции травматического заключается в том, что требование забвения становится своего рода констатацией памяти: запрет на проговаривание не позволяет устранить негативное влияние «беспокоящего» факта прошлого. В результате в психике образуется своего рода «лакуна», передающаяся из поколения в поколение. Специфика этого разрыва заключается в одновременном видимом отсутствии и имманентности представлений о травматическом опыте социальной системе. Не будучи артикулированной, такая информация вытесняется в сферу бессознательного, при этом практические её проявления носят весьма непредсказуемый характер. С позиций фрейдистского психоанализа, вытесненное обладает способностью «прорваться В сознание» В случае снижения силы противоположной фиксации, усиления вытесненной части побуждения, например, появления новых переживаний, созвучных вытесненному в такой способны буквально мере, что они «ОЖИВИТЬ» его (например, прослеживаемая с 1995 г. тенденция к огосударствлению современного казачества, с одной стороны, способствовала к интеграции казачества как культурно-этнической общности, репрессий пережившей травму (большевистской политики расказачивания) в жизнь российского общества и аккумуляции его потенциала в решении задач государственной безопасности, а, с другой стороны, привела к усугублению порождённого репрессиями советского периода травматического кризиса идентичности казачества, что выразилось возникновении противоречий между T.H. реестровым (преемником царского казачеством казачества как военно-служилого сословия) и казаков, находящихся вне официальных структур казачьих сообществ и позиционирующих себя как носителей отличительных

этнокультурных черт) $^{202}$ .

В соответствии с гипотезой механизма «эндокриптической идентификации» «лакуна», как элемент психического не интегрируется во внутреннюю жизнь индивида наряду с другими интроектами (переходящими «по наследству» взглядами, мотивами и установками»), а, напротив, образует в психике субъекта некий инородный объект, который невозможно осмыслить, интегрировать в собственную идентичность<sup>203</sup>.

Кроме того, необходимо отметить, что реакция на травматическое событие определяется не только психологическими механизмами (забвение, вытеснение, самооправдание, но и спланированными стратегиями и директивами, которые могут иметь деструктивный характер и направляться на подавление аналитических импульсов и построение квазирепрезентаций (стратегии фальсификации, взаимного зачёта вины, экстернализации Подобные процессы затрудняют осмысление трагического события и могут вести к коллективным неврозам межпоколенческого характера.

Достижения современного психоанализа в области изучения травмы как социального феномена раскрываются в плоскости исследования механизмов трансгенрационной передачи травм в трудах В. Волкана, М. Хирш и других учёных.

В. Волкан вводит понятие «избранной травмы» — «бессознательного «выбора» большой группы по добавлению психического представления разделяемого события в число значимых маркеров собственной идентичности большой группы, т.е. протосимвола, который принадлежит исключительно этой группе»<sup>204</sup>. В основе избранной травмы может лежать как одно специфическое событие (в таком случае велика вероятность его

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Подробнее о специфике отражения травматического события в коллективной памяти культурно-этнических общностей на примере последствий большевистской политики расказачивавния см. Параграф 2.3.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Abraham N., M. Torok L'écorce et le noyau. – Paris: Aubier-Flammarion, 1978. – 494 р.

<sup>204</sup> Волкан В. Влияние массовой травмы. URL: <a href="https://psychoanalysis.by/2019/05/09/влияние-массовой-травмы/">https://psychoanalysis.by/2019/05/09/влияние-массовой-травмы/</a> (дата обращения: 22.09.2023).

ритуального воспроизведения в траурную годовщину), либо с историческим путём общности в целом (так, В. Волкан пишет об избранной травме эстонского народа, связанной с историческими фактами политического влияния других государств (например, Швеции, Российской империи и т.д. 205 Явление трансгенерационной передачи связано с передачей «аффективных и когнитивных откликов прошлого поколения на травму», а также «травматизированных образов самости и объектов» 206.

Проблема транзитивности травматического опыта между поколениями раскрывается в трудах создательницы концепции постпамяти М. Хирш. Следом Ш. Фелман К. Карут, М. Хирш И сохраняет противопоставления истории и памяти, «экзистенциального свидетельства» о предельных событиях и свидетельских показаний, отмечая, что стремление памяти к справедливости имеет субъектный характер<sup>207</sup>. В её концепции постпамять представляет собой механизм передачи травматического знания и материализованного опыта», происходящий как трансгенерационно, так и внутрипоколенчески в результате социального взаимодействия. Концепция постпамяти обладает существенным объяснительным потенциалом феномена коллективности травмы: как и посттравматическое расстройство, постпамять становится следствием травматических событий, однако, при этом не предполагается, что данное воспоминание присуще лишь одному поколению, принадлежащему к общей временной эпохе.

Обращение к событиям прошлого в рамках постпамяти реализуется не благодаря непосредственному воспоминанию о произошедшем событии, его точном воспроизведении в сознании очевидца, а благодаря процессам репрезентации, воображения, осмысления, т.е., используя терминологию Р.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Волкан В. Влияние массовой травмы. URL: https://psychoanalysis.by/2019/05/09/влияние-массовой-травмы/ (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Волкан В. Д. Расширение психоаналитической техники: руководство по психоаналитическому лечению. – СПб: Издательско-Торговый Дом «Скифия», 2021. –С. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Хирш М. Поколение постпамяти: Письмо и визуальная культура после Холокоста. – М.: Новое издание, 2021. – С. 59–95.

Дж. Лифтона, в ходе процесса «разработки»<sup>208</sup>. В отличие от сторонников отмечающих неопосредованный характер studies, прошлого, М. Хирш подчёркивает значимость посредничества свидетельств (фотографии, текст, устные свидетельства и т.д.). В результате процесса интернализации, когда внешние структуры становятся внутренними регуляторами, история трансформируется в постпамять, которая, как отмечает Ф.В. Николаи, «с одной стороны, объединяет различные поколения, передавая силу аффекта и сохраняя память о прошлом, с другой стороны, не предполагает его прямых репрезентаций»<sup>209</sup>.

Необходимо отметить, что объяснительный потенциал концепции трансгенерационной передачи опыта ещё не разработан в полной мере. Так, не отрицая факта трансгенерационной передачи, Р.П. Гомолин выступает с критикой данной концепции за упрощённое понимание механизмов травматизации, в частности за постулирование отнюдь неочевидных связей между депрессией и «неспособностью скорбеть», последующим агрессивным поведением жертвы и интернализации агрессора в её сознании<sup>210</sup>.

Особую изучении межпоколенческой передачи сложность представляет трансформации травматического опыта отслеживание нарратива. Когда мы говорим о травме в сфере травматического политического, это особенно опасно, т.к. возникает риск проекции фигуры виновного на современное общество и его институты. Осложнение процесса травматического переживания деконструкции течением времени обусловлено и трансформацией рамок памяти. Артикуляция травматического начала осложняется тем, что с течением времени разрыв между собственно травмой и культурой становится всё глубже, и т.н. «вторичные» носители

 $<sup>^{208}</sup>$  Лифтон Р.Дж. Травмированное «Я» // Психологическая помощь мигрантам: травма, смена культуры, кризис идентичности. – М.: Смысл, 2002. – С. 78–89.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Николаи Ф.В., Хазина А.В. На перекрестках гендерных и визуальных исследований: концепция постпамяти М. Хёрш // Диалог со временем. – 2013. – Вып. 43. – С. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Романов И.Ю. Коллективные травмы — личные преодоления. Памяти Татьяны Николаевны Пушкарёвой // Журнал клинического и прикладного психоанализа. — Том II. — № 4. — С. 85—90; Gomolin R.P. The Intergenerational Transmission of Holocaust Trauma: A Psychoanalytic Theory Revisited // Psychoanalytic Quarterly. — 2019. — N 88(3). — P. 461—500.

травмы испытывают затруднения в поиске категорий для описания своего переживания. Данное явление А. Конноли описывал как феномен «смерти языка»: «Вследствие радикального разрыва между травмой и культурой, жертвы часто не могут отыскать категорий мысли или слов для описания своего переживания»<sup>211</sup>. Принимая во внимание, что для формирования трансгенерационной травмы необходимо около трех поколений (в первом поколении табуирование конструктивно, оно является механизмом борьбы с чувствами боли и стыда; во втором поколении табуирование обретает устойчивый институциональный характер; ДЛЯ третьего поколения переживание область травматическое оказывается вытесненным бессознательного, не переставая вызывать проблемы психологического функционирования $^{212}$ .

Экстраполируя психоаналитический подход на общественную жизнь, можно заключить, что проработка травмы возможна благодаря ликвидации практик осознанного забвения (табуирования) и восстановления подлинной памяти посредством грамотной разработанной схемы коммеморационных практик, направленных на поиск адекватного выражения подавляемых (сдерживаемых) травматических переживаний. Однако, не каждый акт проговаривания обладает потенциалом в работе преодоления травмы. Вопервых, автоматическое, рефлекторное, бессистемное проговаривание лишь травматический эффект, способствуя более усиливает глубокому пространство погружению В травматического, бесконечному, неконструктивному «переживанию» травматической ситуации; во-вторых, описанного Э. Сантнером феномена логике «нарративного фетишизма», в результате бесконтрольного повествования о травматическом опыте может быть сформирован контекст «удобного» сосуществования с

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Konnolly A. Healing the wounds of our fathers: intergenerational trauma, memory, symbolization and narrative // Journal of Analytical Psychology. – 2011. – Vol. 5(56). – P. 607–626.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Ханелия Н.В. Указ. соч.; Yassa M. Nicolas Abraham and Maria Torok – the inner crypt // The Scandinavian Psychoanalytic Review. – 2002. – Vol. 2(25). – P. 82–91.

травмой, препятствующий выявлению причин боли и стресса и конструктивной проработке травматического состояния<sup>213</sup>.

В целом, поскольку историческая травма является результатом разрыва в коммуникации как между отдельными социальными группами, так и между поколениями, обращение к трансгенерационной природе травмы позволяет снизить риски инструментализации травматического переживания, восстановить подлинную природу травматической боли и обеспечить восстановление саморегулирующихся механизмов коллективного сознания.

Артикуляция травматического начала осложняется тем, что с течением времени разрыв между собственно травмой и культурой становится всё глубже и т.н. вторичные носители травмы испытывают затруднения в поиске категорий для описания своего переживания. Сосуществование в публичном пространстве и индивидуальной и семейной памяти старых и новых коллективных травм сопровождается пролиферацией и размыванием сообществ, которым репрезентации травм так или иначе адресованы.

### 1.2. Культурно-социологический подход в исследованиях травмы

#### 1.2.1. Культурные травмы в диалектике социального изменения

В то время как в рамках психоаналитического подхода к исследованию травмы акцент делается на проблеме нерепрезентируемости травматического опыта, вызванной феноменом «кризиса свидетельствования» как результата нарушения мнемонического процесса, представители социологического подхода фокусируются на процессе осмысления трагического события на общем уровне именно через конструирование травматического нарратива.

П. Штомпка связывал возникновение и проникновение в сферу социальных наук «парадигмы травмы» с разложением доминирующей в XIX «парадигмы прогресса» и ростом влияния «парадигмы кризиса», а ключевую

 $<sup>^{213}</sup>$  Сантнер Э. История по ту сторону принципа наслаждения: размышляя о репрезентации травмы // Травма: пункты: Сборник статей / Под. ред. Ушакина С.А. и Трубиной Е.Г. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – С. 390–392.

применения концепции травмы определял как исследование негативных, дисфункциональных последствий как результата радикальных изменений<sup>214</sup>. Амбивалентность последствий социальных социальных перемен отмечалась в исследованиях «аномии успеха» Э. Дюркгейма<sup>215</sup>, теории культурного лага У. Огборна<sup>216</sup>, анализе «общества риска» Э. Гидденса<sup>217</sup>, теории аномии Р.Мертона<sup>218</sup>, гипотезе социального лага и ценностного синдрома постмодерна Р.Инглхарта<sup>219</sup>.

В теории П. Штомпки «травма – это коллективный феномен, состояние, переживаемое группой, общностью, обществом в результате событий, разрушительных интерпретируемых как травматические»<sup>220</sup>. Исследователь вводит термин «культурная травма», понимая под ним «культурно интерпретируемую рану на ткани культуры», при этом под культурой в теории П. Штомпки понимается совокупность как нормативных (ценности, нормы, социальные роли), так и когнитивных компонентов (идеологии, верования, доктрины). Травматический эффект заключается в возникновении «двойственности» культуры: переозначении ранее единых трактовок истории, переосмыслении моделей поведения, изменении критериев социального статуса и т.д.

Исследователь отмечает, что макрообщественные травматогенные изменения сочетают в себе деструктивное воздействие как на общество в так и на функционирование малых групп и целом, индивидов микромасштабе, т.е. результатом изменений таких становится дезорганизация институтов, индивидуальная так социальная И

 $<sup>^{214}</sup>$  Штомпка П. Социальное изменение как травма // Социологические исследования. - $2001. - N_{2} 1. - C. 6.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Дюркгейм Э. Аномия успеха. – М.: АСТ, 2018. – 448 с.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Ogburn W.F., Nimkoff M.F. Sociology. – Boston: Houghton Mifflin, 1950. – P. 561–563.

 $<sup>^{217}</sup>$  Гидденс Э. Последствия современности. – М.: Праксис, 2011. - 352 с.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Мертон С.К. Социальная теория и социальная структура. – М.: Хранитель, 2006. – 873

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Инглхарт Р. Постмодерн: меняющиеся ценности и изменяющиеся общества // Полис. Политические исследования. – 1991. – № 4. – С. 6–32.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Штомпка П. Указ. соч. – С. 10.

дезориентация<sup>221</sup>. Таким образом, некое трагические событие, вне зависимости от количества вовлечённых жертв, само по себе не является исторической травмой: травматический характер ему сообщает разрушение ранее сформированного у субъекта (как индивидуального, так и коллективного) пула представлений о себе и набора устоявшихся ожиданий от реальности (например, онтологической безопасности, укорененных в коллективном сознании привилегий и т.д.), в условиях невозможности эти конструкции восстановить или заменить с течением времени более выгодными.

Логику процесса травматизации учёный представил в форме шестифазной схемы, основанной на предложенной Н. Смелзером концепции «динамики прирастающей ценности» (как проявления социальных движений), в соответствии с которой коллективное поведение определяется в первую очередь социальными условиями, а не психологическими факторами. Рассмотрим подробнее каждый из выделенных П. Штомпкой элементов травматической последовательности.

Первая стадия процесса травматизации («готовность к травме», в терминологии Н. Дж. Смелзера — «структурная благоприятность», совокупность базовых факторов, определяющих коллективное поведение (например, учащение столкновений между отдельными группами населения и правоохранительными органами в условиях массовых волнений)<sup>222</sup> предполагает наличие набора культурных и структурных предпосылок, ведущих к «десинхронизации» существующей социальной системы. дезорганизации, несогласованности в социальной структуре или культуре, особенно в отношении ее основных элементов — ценностей, верований, норм. Общество перестает быть однородным, возможен кризис идентичности.

Вторая стадия характеризуется наличием потенциально

 $<sup>^{221}</sup>$  Штомпка П. Социология. Анализ современного общества. – М.: Логос, 2005. – С. 477–483.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Smelser N. J. Theory of Collective Behavior. – New York: The Free Press. 1963. – 436 p.

травматического события (ситуации). В модели Н. Дж. Смелзера данная стадия описывается как «структурное напряжение»<sup>223</sup>. Необходимо отметить, что, хотя П. Штомпка, как один из основоположников социологического (рационального) подхода к исследованию травмы в первую очередь говорит о значимости социокультурного контекста в процессе травматизации, он всё же отдельно подчеркивает, что далеко не каждое событие может быть использовано для выстраивания травматического дискурса. Основными характеристиками, определяющими травматический потенциал события, являются скорость и непредсказуемость его наступления (что соответствует рассмотренному ранее в рамках психоаналитического подхода пониманию травмы; ещё 3. Фрейд писал, что травматическое событие происходит с индивидом с такой скоростью и настолько неожиданно, что последний не успевает ни подготовиться к нему (испытывает лишь травматический испуг вместо превентивной боязни), ни осмыслить 224; глубина и радикальность; экзогенность (травматическое событие воспринимается как нечто пришедшее навязанное, произошедшее без инициативы доброй извне, воли пострадавшего; негативная коннотация.

Исследуя этиологию культурной травмы, П. Штомпка выделил возникновения<sup>225</sup>. ситуаций ee Травма несколько типичных возникнуть как результат столкновения нового образа жизни с прежними, устоявшимися традиционными паттернами (то, что английский социолог Маргарет «промежуточную фазу морфогенеза Арчер описала как культуры»<sup>226</sup>); как результат коллективной территориальной мобильности (например, травма мигрантов, не способных адаптироваться к социальным реалия и культурным особенностям новой страны); как результат культурной глобализации (в данном случае, столкновение локальной и иностранной

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Smelser N. J. Theory of Collective Behavior. – New York: The Free Press. 1963. – 436 p.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Фрейд 3. По ту сторону принципа наслаждения // Малое собрание сочинений. – СПб: Азбука Классика, 2010. – C.742.

 $<sup>^{225}</sup>$  Фрейд 3. Указ. соч. – С.742.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Archer M. Cuture and Agency. – Cambridge, 1986.

культур можно интерпретировать как культурно пагубное явление: например, травма коренного населения Северной Америки при столкновении с колонизаторами). Наконец, что представляется наиболее значимым в рамках данного диссертационного исследования, возникновение культурной травмы возможно в случае несоответствия потенциально травматического При этом темпоральная принадлежность события основам культуры. травматического события может быть различной: речь может идти как о синхронизации события и переживаний (в случае интерпретации актуального события как противоречащего основам культуры, например, политизированная полемика 70-х о войне во Вьетнаме), так и о памяти о поступках, совершённых социальной группой В прошлом не соответствующих актуальным культурным принципам (в данном случае травматическое событие принадлежит временной плоскости прошлого; например, история рабства в ныне демократических государствах, память о бомбардировках Хиросимы и Нагасаки, апартеиде в ЮАР, политических репрессиях советского периода (в Концепции увековечения памяти жертв политических репрессий (2015) закреплён тезис о невозможности «стать в полной мере правовым государством и занять ведущую роль в мировом сообществе, не увековечив память многих миллионов своих граждан, ставших жертвами политических репрессий»<sup>227</sup>). В втором случае, природа возникновения травмы – диссонанс между неким историческим фактом государства) («поведением» власти, народа, нации И И высокими нравственными стандартами современной культуры. Актуализация подобных травм характерна для обществ, испытавших за короткие сроки радикальную трансформацию политического режима, вызвавшую диссонанс между ранее сформировавшимся у населения комплексом ценностей и механизмом вынесения оценочных суждений, с одной стороны, и предлагаемой новой

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Распоряжение Правительства РФ от 15.08.2015 № 1561–р (ред. от 26.03.2019) «Об утверждении Концепции государственной политики по увековечению памяти жертв политических репрессий» // Собрание законодательства РФ. – 24.08.2015. – № 34, ст. 4930.

политической элитой оценкой и интерпретацией ранее знакомых событий, с другой стороны.

Кроме того, как отмечает П. Штомпка, истоки травмы могут иметь сугубо внутрикультурный характер. К таковым можно отнести культурное (несинхронное отставание отдельных сегментов развитие институциональных сфер права, политики, экономики онжом охарактеризовать фактор высокого потенциала как травматизации постсоветских обществах); появление открытий, представляющих подход, несоответствующий прежним культурным паттернам (например, новаторские религиозные идеи Мартина Лютера). В качестве ещё одного значимого внутрикультурного источника травмы может выступать раскрытие фактов, выставляющих значимые исторические личности в ином свете и требующих иной интерпретации прежних суждений. В таком случае травма, зачастую, получает бинарный характер: появляется возможность говорить не только о травме жертвы, но и о травме преступника (например, о травматическом шоке, испытанном нацистскими преступниками, оказавшимися вне ранее одобряемого идеологического контекста).

Следуя логике рассуждения Э. Дюркгейма об «анатомии успеха»<sup>228</sup>, П. Штомпка допускает возможность того, что кодироваться как травматические могут и весьма амбивалентные по своему социальному значению события. Например, трансформации государств Восточной Европы в результате смены вектора социального развития с коммунистического на капиталистический, привела, согласно статистическим данным, к общему повышению уровня имплементации общественную жизни, формированию И В демократических практик, стремительному развитию рыночной экономики и международного сотрудничества, всё стимуляции же привела К возникновению у определённой части населения т.н. «боли перехода», вызванной временной безработицей, трансформацией системы социальной

<sup>228</sup> Дюркгейм Э. Указ. соч.

иерархии, утратой аксиологических ориентиров<sup>229</sup>. Подобный парадокс указывает на особую важность следующей фазы процесса травматизации.

Данная (третья) фаза связана c определением подходящих репрезентаций травматического события рамках существующих культурных паттернов и, фактически, формированием травматического дискурса (у Дж. Н. Смелзера – «общие представления»)<sup>230</sup>. П. Штомпка подчеркивает, что травма, как и большинство социальных состояний, одновременно объективна и субъективна. Ее истоком чаще всего выступает объективный факт, реальное событие, исторический эпизод; однако, она может не проявляется до тех пор, пока ее не подвернут процедуре «операционализации», буквально не дадут ей некое определение. Эффективность такой «операционализации» обуславливается грамотным использованием «фонда унаследованных культурных ресурсов»<sup>231</sup>.

Репрезентация особенно важна, поскольку именно она влияет на восприятие травмы сообществом. Как возможно возникновение травм, не основанных на реальных ситуациях, a ЛИШЬ на распространении представлений о них, так возможно и несведение ситуаций с объективно значительным «травматическим потенциалом» к травме, в случае если они преподносятся оправданными, рационализированными, направленными на достижение общественного блага. О схожем феномене контекстуальности истории пишет и Д. ЛаКапра: экстремальность чрезвычайных событий и переживаний, связанных с травматическим эпизодом, способна задавать новые паттерны поведения, временно приостанавливать действия нормативных ограничений. В этом ключе исследователь размышляет над феноменом «сакрализации жестокости», сопряжённой с травматическим эпизодом<sup>232</sup>: например, оценка каких-либо жёстких, репрессивных мер как

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Дюркгейм Э. Указ. соч. – С. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Smelser N. J. Opt. Cit.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Штомпка П. Указ. соч. – С. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> LaCapra D. Tropisms of Intellectual History // History and Its Limits: Human, Animal, Violence. – Ithaca: Cornell University Press, 2009. – P. 7.

необходимых для государственного благополучия, убийство во благо, государственный переворот для преодоления неразрешимых социально-политических проблем.

Таким образом, социологический подход к изучению травмы как коллективного феномена основывается на теореме Томаса: «Если люди видят ситуации как реальные, они реальны в своих следствиях».

Четвертая фаза процесса травматизации включает в себя экспансию травматических признаков (когнитивных и поведенческих схем) внутри коллективной общности. Травматический симптом представляет собой некое нарушение привычных стандартов действительности, ее дезорганизации, противоречащее естественному стремлению людей к экзистенциальной безопасности. П. Штомпка выделяет две закономерности распространения травматических симптомов. Во-первых, чем сильнее дистанция между обществу образом жизни И новой картиной привычным мира, формирующейся под влиянием травматического эпизода, тем сильнее оказывается травматический эффект (например, гибель солдата на войне меньший шок, нежели гибель гражданского человека от вызывает террористического акта в мирное время). Во-вторых, чем сильнее травма затрагивает моральные и нормативные основы жизни общества, тем сильнее её субъективное переживание каждым отдельно взятым его членом.

Необходимо подчеркнуть, что сам по себе культурный диссонанс не обязательно приводит к возникновению травмы. Она возникает в том случае, если подобный диссонанс воспринимается (преподносится) как нечто неестественное, аномальное, требующее вмешательства и коррекции, исцеления. Практическим проявлением такой потребности становится мобилизация общества интеллектуальными, нравственными и эстетическими средствами: травматическая тема может стать источником полемики в СМИ, предметом репрезентации в искусстве, предметом активного обсуждения в общественных структурах, инструментом мобилизации в общественных движениях.

Следует также отметить, что восприимчивость отдельных общественных групп к травме различны. «Аудитория» травмы делится на две части: центральные группы, испытывающие глубокие переживания, и периферийные группы, для которых травма не имеет существенного значения. (Внимание распространению травматических переживаний от центральных групп к периферийным будет уделено позже в параграфе. 1.2.2 при рассмотрении культурсоциологической концепции Дж. Александера).

Пятая фаза предполагает посттравматическую адаптацию (институционализацию дискурса) (в терминологии Н. Дж. Смелзера – установление «социального контроля»<sup>233</sup>. Данная стадия подразумевает активизации ответных реакций («совладание – coping – с травмой»)<sup>234</sup>, основанные на способности сообщества к дальнейшему изменению.

П. Штомпка выделяет две основных подхода к освоению травмы.

В основу первого подхода положена идея классической аномии и адаптации к экономическому состоянию Р. Мертона<sup>235</sup>.

В рамках концепции Р. Мертона выделяются две основные группы моделей адаптации:

- 1) активные (конструктивные): инновация (спонтанное или преднамеренное «культурное творчество», изменение культурных паттернов отдельной группы для её адаптации к изменившейся среде) и бунт (контркультурное движение, предлагающее альтернативу разрушенным ценностям);
- 2) пассивные: ритуализм (культивирование традиций как укрытия от травмы) и ретриаризм (игнорирование травмы)<sup>236</sup>.

Второй подход основан на идее риска как неотъемлемого фактора поздней современности Э. Гидденса и его классификаций типичных коллективных реакций на риск. Он включает в себя такие формы

 $^{234}$  Штомпка П. Указ. соч. – С. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Smelser N. J. Opt. Cit.

<sup>235</sup> Мертон С.К. Указ соч.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Штомпка П. Указ соч. – С. 14–15.

травматических реакций как прагматизм (фокус на повседневных действиях и ритуалах, табуирование тревожных симптомов); оптимизм (убеждение в том, что общественное развитие рано или поздно нивелирует травматические последствия); циничный пессимизм (фокус на сегодняшнем дне и его достижениях, подавление аналитических импульсов); активное противостояние потенциальным источникам опасности (превентивное конструирование травмы и активная борьба с источниками потенциальных угроз)<sup>237</sup>.

Также необходимо отметить такие формы превентивного совладания с угрозой травмы, как сокрытие информации или, напротив, информационное сопровождение тех или иных социальных изменений в намеренно позитивном ключе (например, использование социальных исследований, обосновывающих эффективность потенциально непопулярной реформы, для поддержки среди населения) И Т.Д. Недостаток данных нейтрализации травматического потенциала события заключается в том, что катализатором травматизации может стать такой внутрикультурный источник травмы как обнародование ранее скрытых фактов, способных изменить оценку действий отдельных исторических фигур, например, крупных общественно-политических деятелей. Кроме того, в современную эпоху информационной доступности и транспарентности, когда количество источников информации велико, а возможности интерпретации в силу свободы слова фактически безграничны, сокрытие информации о том или ином событии и установление единственно правильной формы его понимания представляется весьма сложной задачей.

Шестая, завершающая стадия травматического процесса — преодоление травмы предполагает либо завершение травматического цикла, либо начало нового, в случае если неполное преодоление последствий травмы создало благоприятные условия для возникновения травмы нового типа.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Гидденс Э. Указ. соч.

#### 1.2.2. Исследования травм в культурной социологии

Как отмечает, Ф.В. Николаи к началу XXI века культурный контекст полемики о травме претерпел определённые изменения: фокус исследований сместился от проблемы ограниченности репрезентации к вопросам «коммунитарности» опыта, разделяемого благодаря коммеморативным практикам<sup>238</sup>, а также возможности конструирования репрезентации травмы, её способности выступать не только в качестве источника кризиса идентичности, но и основания для консолидации общества, будучи представленной в форме устойчивого посттравматического дискурса.

Существенный вклад в операционализацию понятия «травма» также внес американский социолог Дж. Александер. Отказавшись от свойственного «популярной (натуралистической) теории травмы» ("lay trauma theory") понимания травмы, базирующегося на объективных эмпирических свойствах ключевого события (внезапность, эндогенность, масштаб, негативная коннотация), и индивидуальных реакций индивида, он выработал подход к исследованию травм, основанный на признании общества в качестве архитектора травматических переживаний 239. Критика Дж. Александером психоаналитического подхода основывается на том, что данная версия популярной теории травмы продолжает поддерживать натуралистический подход к травмирующим событиям, следуя схеме «событие – реакция», не уделяя должного внимания влиянию общественных условий на травматический процесс.

Как социолог, Дж. Александер в своих исследованиях особый акцент сделал на изучение роли травмы в жизни общества. Суть травматического эффекта ученый выразил в следующей теоретической модели: «Культурная травма имеет место, когда члены некого сообщества чувствуют, что их

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Николаи Ф.В. Полемика о травме и памяти в американской философии культуры. Дисс. ... доктора философских наук: 09.00.12. – Нижний Новгород: 2018. – С. 153.

 $<sup>^{239}</sup>$  Александер Дж. Культурная травма и коллективная идентичность // Социологический журнал. – 2012. – № 3. – С. 8.

заставили пережить какое-либо ужасающее событие, которое оставляет неизгладимые следы в их групповом сознании, навсегда отпечатывается в памяти и коренным и необратимым образом изменяет их будущую идентичность»<sup>240</sup>. Данная модель содержит в себе несколько признаков травмы: шоковое событие (при этом характеристика «шоковый» является не имманентной, а присуждённой); воздействие на идентичность сообщества; экзогенность травмирующего импульса: как и травмирующее событие, он может идти извне, выступая продуктом преднамеренно созданной репрезентации. Таким образом, травма является «атрибутивной характеристикой», которое общество буквально приписывает событию (при этом возможен темпоральный разрыв между моментом оценки и собственно событием: характеристика может даваться в ходе реконструкции события, так и в формате прогноза), а «социальный процесс травмы» – это «разрыв между событием и его репрезентацией»<sup>241</sup>. Схожее определение травмы даёт и Н. Дж. Смелзер: «память, которую признала и которой оказывает публичное доверие релевантная группа, и вспоминание события или ситуации, (а) нагруженных негативным аффектом, (b) представленных как неизгладимые; (с) считающихся угрожающими существованию общества или нарушающими одну или больше из его фундаментальных культурных предпосылок»<sup>242</sup>. «Культурное конструирование» травмы опосредовано рядом культурных и институциональных процессов.

Теория Дж. Александера во многом построена на использовании аналогии между процессом травмы и речевым актом. Как и речевой акт, травма включает в себя три основных элемента.

1. «Говорящие», фактически «создатели травмы», обладающие достаточным ресурсом для формирования общественного мнения. Данные

 $<sup>^{240}</sup>$  Александер Дж. Смысл социальной жизни: культурсоциология. – М.: Праксис, 2013. – С. 255.

 $<sup>^{241}</sup>$  Александер Дж. Культурная травма и коллективная идентичность // Социологический журнал. -2012. -№ 3. - C. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Smelser N.J. Ibid.

группы могут формироваться по различным принципам: поколенческому, национальному, институциональному (принадлежность к определенному сегменту общества или организации); могут принадлежать как к официально располагающей властным ресурсом элите, так и к оппозиции, и даже «очерненным и маргинальным слоям общества». Именно «говорящий» запускает травматический процесс посредством «выдвижения заявления»: обозначения с помощью символических представлений (описаний) социально значимого события.

- 2. Аудитория, условно подразделяющаяся на две части: центральная (включающая в себя членов группы носителей травматического опыта, разделяющая с ней общие установки, ценности, склонность к интерпретации травматического события в общем ключе) и периферийная (общество в целом, которое включается в число лиц, разделяющих травматические представления по мере формирования травматического дискурса).
- 3. Ситуация: историческое и институциональное окружение, в котором осуществляет речевой акт; культурная среда (банк символов, мифов, образов, ценностных установок), обеспечивающая говорящего ресурсами для репрезентации.

Дж. Александер выделяет несколько институциональных арен, в рамках которых тэжом осуществляться работа ПО рефлексии травматического прошлого: религиозная, эстетическая, правовая, научная, сфера средств массовой информации и государственной бюрократии. Каждая перечисленных ИЗ институциональных арен отличается своими особенностями: как возможностями, так и ограничениями репрезентации. Так, в области эстетического работа со смыслом заключена в рамки определённых жанров и нарративов; репрезентационные процессы в сфере СМИ, с одной стороны, ограничены требованиями краткости и этической нейтральности новостного сюжета, другой, подвергаются преувеличения и искажения события в условиях конкуренции за внимание аудитории; репрезентация в правовой сфере сопряжена с необходимостью

вынесения суждений о распределении ответственности и возмещения ущерба; в научном мире поиск объективной правды о природы боли и жертв зачастую сопряжён с методологическими спорами; и, наконец, в сфере государственной бюрократии велик риск инструментализации травмы и направления репрезентационного процесса в русло выгодное действующему политическому режиму.

Для объяснения механизма репрезентации Дж. Александер использует предложенную К. Томпсоном идею «спирали означения» ("spiral of signification")<sup>243</sup>. В механизме создания господствующего нарратива основную роль важны четыре базовых элемента.

- 1. Определение источника боли: характер события, произошедшего с отдельной группой и более крупным сообществом, частью которого она является): сложность данного элемента нарратива сопряжена с наличием множественности трактовок отдельного исторического события и проблематичностью поиска объективной исторической истины.
- 2. Определение природы жертвы: какая именно группа испытала травмирующую боль? Пострадала ли данная группа в силу того, что её члены выступали носителями определённых специфических признаков (этнических, религиозных, экономических) или это стечение обстоятельств).
- 3. Связь жертвы с более широкой аудиторией (проекция травмы). Периферийная аудитория может символически (например, путём участия в коммеморативных практиках присоединиться к переживанию первоначальной травмы, признать её и испытать схожие травматические переживания, если представленный ей образ жертвы будет иметь черты, которые она разделяет. Разделение травматических переживаний с себе подобными, их имплементация в коллективную идентичность высшего уровня способствуют исцелению травмы: быть понятым означает быть исцелённым, в духе "esse est percipi" Джорджа Беркли.
  - 4. Распределение ответственности: установление или назначение

 $<sup>^{243}</sup>$  Thompson K. Moral Panics. – London: Routledge, 1997. – P. 20–24.

личности преступника.

Таким образом, «переживание травмы» онжом определить «социологический процесс, который определяет болезненную нанесенную сообществу, устанавливает жертву, возлагает ответственность и распределяет идеальные и материальные последствия»<sup>244</sup>. Результатом устойчивого формирования травматического нарратива выступает «перенастройка» коллективной идентичности, закрепляющаяся затем посредством рутинизации cпомощью коммеморационных приёмов, пространственной и временной локализации события, введения устойчивых паттернов коммеморации (Подробнее о механизмах коммеморации в разделе 2.1.1). Таким образом, в терминологии Дж. Александера культурная травма представляет собой процесс конструирования нарратива, нацеленного на проблемы нерепрезентируемости (непроговариваемости) разрешение травматического. Вместе с тем, понимание травмы как социального конструкта неизбежно отсылает исследователя к рискам инструментализации травмы, в частности искусственного навязывания обществам с неясной природой тревоги квазирепрезентаций травматического события (Подробнее о рисках квазирепрезентаций в разделе 2.1.1).

В целом, фокус изучения травмы в работах Дж. Александера, в отличие от исследований травмы в диалектике социального изменения, смещается с анализа травмирующего события (его признаков и условий возникновения) в сторону его репрезентации. В рамках данной модели важную роль играет дифференциация собственно исторического эпизода и различными моделей его осмысления и репрезентации.

Идеи Дж. Александера о понимании травмы как культурного процесса, сопряженного с переработкой коллективной памяти и трансформации идентичности развиваются и в трудах Р. Айермана. Исследователь определяет коллективную травму как «форму воспоминания, лежащую в

 $<sup>^{244}</sup>$  Александер Дж. Указ. соч. – С. 32.

основе человеческой идентичности»<sup>245</sup>. В докладе, сделанном на семинаре «Событие и память: культурсоциологическая теория коллективной травмы», он проводит различие между понятиями травматический дискурс и нарратив. Дискурс – это безличное описание травматического события; он достаточно абстрактен и включает в себя обобщения (для описания используются общие теоретические понятия, как то – «экономический кризис», «гражданская война», «революция пролетариата»), сфокусирован на структуре события (например, описание того или иного кризиса с помощью Стэнфордской модели кризиса Г. Алмонда и С. Флэнэгана будет включать в себя строгое и последовательное деление на четыре фазы: синхронизации предшествующей системы, десинхронизации, прорыва и ресинхронизации<sup>246</sup>, соответствующими каждой из них обязательными структурными элементами); определяется «сверху» (интеллектуальной и политической элитой) и достаточно закрыт. Нарратив представляет собой «эмоционально насыщенное описание, свойственное носителю травмы»<sup>247</sup>. Общность эмоциональных реакций на травматический опыт, лежащий в основе нарратива, выступает фактором идентичности сообщества, производящего данный нарратив $^{248}$ .

Таким образом, дискурс подразумевает трансформацию исторического эпизода в аналитический, а нарратив — в своего рода «художественный». Задачу построения дискурса можно описать как трансформацию представлений о прошлом в соответствии с потребностями настоящего. В этой связи, центральным аспектами травматического процесса выступают

 $^{245}$  2. Айерман Р. Культурная травма и коллективная память // Новое литературное обозрение. -2016. -№ 5. - URL:

https://www.nlobooks.ru/magazines/novoe\_literaturnoe\_obozrenie/141\_nlo\_5\_2016/article/1217 1 (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Almond G.A., Flanagan S.C., Mundt R.J. Crisis, Choice, and Change; Historical Studies of Political Development. – Boston: Little, Brown and company, 1973. – 744 p.

 $<sup>^{247}</sup>$  Аникин Д.А., Головашина О.В. Травмы культурной памяти: концептуальный анализ и методологические основания исследования // Вестник Томского государственного университета. -2017. -№ 425. -C.80.

Eyerman R. Political Assassination, Trauma and Narration // The Cultural Sociology of Political Assassination. – New York: Palgrave Macmillan, 2011. - 9 - 32 pp.

интерпретация и репрезентация исторических событий. Разумеется, данные действия невозможны без специальных агентов, их реализующих. В работе «Культурная травма и коллективная память» Р. Айерман обращается к уточнению отдельных элементов созданной Дж. Александером модели «процесса травмы».

В духе культурсоциологического подхода к исследованию травм Р. Айерман отмечает, что шокирующие происшествия далеко не всегда тождественны непосредственному участию индивида, поскольку они имеют в первую очередь характер «внутренних катастроф», лицо является лишь опосредованным свидетелем катастрофы внешней, НО OT внутренние переживания не менее сильны. Сутью культурной травмы является не непосредственный опыт, не структурные и материальные последствия, а, в духе описанного ранее принципа историзма, коллективная память, форма воспоминания, лежащая в основе человеческой идентичности. Следом за Н. Дж. Смелзером, П. Штомпкой, Д. Александером, Р. Айерман подчёркивает, что многие события могут травмировать ретроспективно, особенно, если они используются намеренно для создания первичной сцены консолидации. Пример такого использования – анализ коллективного дискурса рабства и его репрезентации содержится в одной из наиболее известных работ ученого «Культурная травма и коллективная память», в которой ОН доказывает, ЧТО травматический ОПЫТ рабства, как афроамериканской идентичности, консолидирующее основы результатом культурного вклада поколения интеллектуалов, для которых само рабство, как практическое явление, было уже в прошлом<sup>249</sup>. Следуя концепции Дж. Александера, можно утверждать, что таким образом был осуществлен поиск того, на кого можно возложить ответственность за травматические переживания.

В целом, в рамках культурсоциологического подхода травма интерпретируется в качестве не только психического явления, но и

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Айерман Р. Указ. соч.

общественно обусловленного конструкта. Ключевым методологическим основанием выступает признание социальной среды в качестве наиболее значимого фактора возникновения травматических воспоминаний. Как и в рамках рассмотренного ранее психоаналитического подхода, представители проблема работы социологического направления отмечают, ЧТО травматическим эффектом – это проблема воспоминаний (в т.ч. и коллективных) о нём; однако, механизм травматизации обусловлен не психическими механизмами; его активация опосредуется определенным социокультурным контекстом и, более того, вектор его движения может быть задан преднамеренно определённой группой лиц, преследующей конкретные цели. Ключевую роль в создании травматического конструкта играет медиации и производимая воображением реконструкция, опосредованная историческим, культурным и институциональным окружением, в котором осуществляется речевой акт. Исследователи, работавшие в рамках данного направления, ставили перед собой задачи определить характерные черты не только самой травмы как феномена, но и условий, способных послужить катализаторами ее возникновения.

Проведенный анализ ключевых подходов к исследованию травмы указывает, что несмотря на ряд теоретико-методологических особенностей, связанных в первую очередь с аспектами механизма травматизации и нюансами механизмов детравматизации, изученные подходы не являются взаимоисключающими благодаря ряду общих предпосылок.

- 1. Несводимость травмы к завершенному событию в прошлом: генезис травмы в социальном пространстве сопряжен именно с проблемой воспоминаний (в т.ч. коллективных) о нём, что позволяет оценивать травму как важный составной элемент коллективной исторической памяти.
- 2. Признания «коллективности» как свойства травмы, способности членов одной социальной группы испытывать схожие травматические переживания, в том числе и вне зависимости от непосредственного

соприкосновения с травмирующим событием<sup>250</sup>.

3. В фокусе исследовательского внимания в рамках каждого из исследуемых подходов находится проблема репрезентации травматического опыта: в то время как представители психоаналитического подхода большее внимание уделяют проблеме непрезентируемости опыта, её причинам (напр., кризис свидетельства» (Ш. Фелман, Д. Лауб), «возвышенности» (Ф.Р. Анкерсмит), «невостребованности» (К. Карут) и способам преодоления (напр., идея частичной репрезентации с помощью стратегий проработки Д. ЛаКапры), сторонники культурно-социологического подхода фокусируются на контексте создания посттравматического нарратива (П. Штомпка) и его необходимых элементов, отсутствие которых усугубляет риск возникновения квазирепрезентаций травмирующего прошлого (Дж. Александр, Р. Айерман).

необходимость методологической комбинации Аргументируя психоаналитического культурно-социологического И подходов В исследовании исторических травм, следует отметить, что как разрыв между переживанием и социальным конструктом может усугубляться защитными механизмами коллективного создания, так и порождённые спланированными стратегиями фальсификации, экстренализации, взаимного зачёты вины и др. квазирепрезентации прошлого могут вести к коллективным неврозам, обесцениванию публичной сферы, низкому уровню гражданской активности<sup>251</sup>. Транспоколенческая передача травматического опыта, составляющая суть исторической травмы, во многом опосредуется именно специфическими психическими механизмами, препятствующими чёткой артикуляции пережитого опыта, ограничивающегося лишь сообщениями об ощущениях тревоги неясного генеза или необоснованным актуальных переносом происходящее. В случае, ответственности за если сконструированная репрезентация травматического имеет «квазихарактер»,

 $^{250}$  Подробнее см.: Параграф 1.3. Коллективная историческая травма как элемент исторической памяти.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Подробнее см.: 2.1. Модели работы с коллективными историческими травмами.

созданный нарратив не отвечает субъективным потребностям сообщества, паталогические механизмы, препятствующие артикуляции переживания, лишь усугубляются, а преодоление травмы требует, в первую очередь, деконструкции нерелевантной репрезентации.

## 1.3. Коллективная историческая травма как элемент исторической памяти<sup>252</sup>

В условиях трансформации мирового порядка как властная, так и интеллектуальная элиты сталкиваются с необходимостью изыскания средств обеспечения консолидации и стабильного развития общества. Роль фактора построения устойчивой идентичности вопросе государственности неоднократно подчёркивалась в работах современных исследователей<sup>253</sup>. В свою очередь важнейшим фактором формирования идентичности сообщества выступает коллективная память. Рассматривая коллективную память, как один из видов коллективных представлений<sup>254</sup> в духе функционалистского подхода Э. Дюркгейма, её можно охарактеризовать как источник социальной солидарности, лежащей в основе стабильного общественного устройства<sup>255</sup>. Как отмечает О.В. Головашина, память во многом определяет нормативную сферу сообществ и групп и наряду с иными видами коллективных представлений предопределяет содержание представлений индивидуальных

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> При написании данного параграфа диссертации использованы следующие статьи автора: Самсонова Н.Н. К вопросу об использовании категории «коллективная историческая травма» в политической науке // Вопросы политологии. — 2023. — Том 13. — №1 (89). — С. 48—57; Самсонова Н.Н. Механизмы преодоления исторической травмы: основные исследовательские подходы // Вестник Московского университета. Серия 12: Политические науки. — 2021. — № 3. — С. 69—76.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Гаджиев К.С. Национальная идентичность: концептуальный аспект // Вопросы философии. -2011. -№ 10. - С. 3-16; Кузнецов К.А., Щелин П.А. Национальная идентичность и устойчивость государственность // Comparative Politics. -2014. -№ 1(14). - С. 31-35.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Головашина О.В. Назад к представлениям: в поисках оснований для коллективной памяти // Социологическое обозрение. -2022. - T. 21. - № 3. - C. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Дюркгейм Э. О разделении общественного труда. – М: Канон, 1996. – 432 с.

и конструирует общество<sup>256</sup>.

Вместе с тем, необходимо учитывать амбивалентность коллективной памяти, которая не только является фактором укрепления национальной идентичности, но и заключает в себе риски создания напряжения в политической системе, связанного вероятностью возникновения конфликтогенных интерпретаций прошлого<sup>257</sup>, особенно его травматических страниц. По верному замечанию К. Майера, память не только препятствует повторению трагических сценариев, но и обладает способностью сохранять деструктивные силы в коллективном сознании участников конфликта<sup>258</sup>. Расширение и углубление проблематики исследований памяти в этом ключе влечёт за собой взаимопроникновение анализа исторической памяти и иных областей социальных исследований, одной из которых выступает trauma studies.

Частота использования понятия *«травма»* и производных от него (как то – «коллективная травма», «историческая травма», «культурная травма», «преодоление травмы») в научной и особенно научно-популярной литературе усугубляет существующий плюрализм интерпретаций: лишь его перечисленные выше термины зачастую используются в различных значениях, в зависимости от контекста исследования, например: травма как патология артикуляции, недоступный для обработки и имплементации в коллективное сознание трагический опыт (Ш. Фелман, Д. Лауб), травма как стратегия индивидуального и коллективного выживания (К. Карут), травма как инструмент политической манипуляции (Д. ЛаКапра, У. Сантнер), травма как разрыв репрезентации: историческое событие, проигнорированное темпоральным режимом модерна (А. Ассман), травма как кризисное событие, (А. Нил), травма как результат социальных изменений, ведущих к кризису

\_

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Головашина О.В. Указ. соч. – С. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Наумов Д.И. Коллективная память как фактор национальной идентичности: социальнофилософский аспект // Теология. Философия. Право. – 2019. – № 3(11). – С. 35.

Meier Ch. Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns. Vomöffentlichen Umgang mit schlimmer Vergangenheit. – München, 2010. – 160 p.

идентичности (П. Штомпка, Н. Дж. Смелзер), травма как форма воспоминания, лежащая в основе коллективной идентичности (Р. Айерман), травма как культурный процесс репрезентации трагического прошлого (Дж. Александер), «дискурс травмы как расколотого субъективного опыта, становящийся моделью для тиражирования и модификации культурных практик»<sup>259</sup> (Ф.В. Николаи) и т.д.

Значимая роль в означении и разрешении методологических проблем выработки механизмов преодоления исторической травмы принадлежит Ε.Г. отечественным исследователям C.A. Ушакину И Трубиной, выпустившим в 2009 г. сборник статей «Травма: пункты». Проанализировав массив отечественной и зарубежной литературы, посвящённой изучению травмы как психологического и социального феномена, учёные выделили три основных линии понимания травмы: «травма как опыт утраты», «травма как символическая матрица» и «травма как консолидирующее событие»<sup>260</sup>. Методологическим основанием первой линии понимания травмы является принцип историзма: механизм работы с травмой как разрушающим событием деструктивным основан на ретроспективных попытках реконструкции логики произошедшего. Невозможность символического назначения причин травмы в прошлом приводит к «активному производству следов утраты в настоящем». При этом посттравматическое состояние само по себе не включает в себя желания и намерения уйти от травмы: цель данного состояния – вписать следы травмы в структуру повседневности, что зачастую чревато возникновением описанного 3. Фрейдом патологического состояния меланхолии.

Вторая линия понимания травмы («травма как сюжет») предполагает, что травматическое событие становится не только катализатором для

<sup>259</sup> Николаи Ф.В. Полемика о травме и памяти в американской философии культуры. Дисс. ... доктора философских наук: 09.00.12. – Нижний Новгород: 2018. – С. 296.

 $<sup>^{260}</sup>$  Ушакин С.А. «Нам этой болью дышать?» О травме, памяти и сообществах // Травма: пункты: Сборник статей / Под ред. Ушакина С.А., Трубиной Е.Г. — М.: Новое литературное обозрение, 2009. — С. 7—8.

переоценки минувшего: оно становится матрицей понимания мира определяет мировоззрение, через его парадигму оцениваются события настоящего, строятся прогнозы на будущее. В данном случае общество фактически начинает жить в состоянии хронического стресса, что затрудняет дальнейшее конструирование позитивных образов будущего. Все наследие прошлого переосмысляется в контексте травматического опыта, его фиксация наблюдается в лингвистических конструкциях, бытовых ритуалах и т.д.

Третья линия понимания травмы — «травма как консолидирующее событие». Будучи основанием для самоидентификации пострадавших, опыт травматического переживания становится основой для новой идентичности. Попытка проработать его чревата разрушением данной идентичности.

В рамках описанных подходов к пониманию травмы тема преодоления интерпретируется не только как нереалистичная (поскольку травма оказывается полностью интегрированной во все сферы общественной ненужная $^{261}$ . Подобная жизни), НО «зачастую как устойчивость коллективном уровне обусловливает травматического опыта на необходимость учёта исследователем при работе с травматическим дискурсом двух особенностей:

- 1) феномен диссоциации речи И травматического опыта (паталогическое, неконструктивное повторение, при котором аналитический аспект работы с травмой полностью вытесняется художественным: самоцелью становится поддержание И преумножение нарративной целостности, а не проработка подлинных причин травмы);
- 2) феномен посттравматических сообществ и проблема вторичных свидетельств: с течением времени происходит смена поколения непосредственных участников и очевидцев травматического эпизода поколениями преемниками, располагающими лишь «сакрализованным

\_

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Ушакин С.А. Указ. соч. – С. 9.

образом травмы» <sup>262</sup>.

Существенный вклад в устранении проблемы полисемии trauma studies принадлежит российским исследователям. Так, Д.А. Аникин и О.В. Головашина разграничивают понятия «коллективная травма» и «культурная травма». Коллективная травма определяется исследователями как «комплекс психологических ощущений, возникающий у очевидцев или участников определенного трагического события и являющийся общим, но при этом в полной мере не передаваемым опытом не просто выживания, но и последующего переживания данной ситуации»<sup>263</sup>. Культурная же травма представляет собой «нарратив, вписывающий произошедшее событие в совокупность образов, значимых коллективной ДЛЯ идентичности определенного сообщества»<sup>264</sup>. В первом случае механизмы преодоления исторической травмы сопряжены с восстановлением психологического климата сообществе, снижением конфликтогенного потенциала, носителями которого являются объекты травматического опыта, адаптацией носителей травматических переживаний к изменившимся социальнополитическим условиям, новому образу жизни; во втором – с достижением символического баланса и формирования устойчивых связей между сообществами<sup>265</sup> (как-то – сообщество отдельными носителей периферийная аудитория (в ходе конструирования связи жертвы с более широкой аудиторией;<sup>266</sup> поляризированные различными взглядами на травматический эпизод группы; работы с травмой «жертвы» и травмой

\_

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Аникин Д.А. Травматизация исторической памяти: европейский проект vs национальный дискурс // Studia Humanitatis. – 2019. – № 4. – URL: http://sthum.ru/en/node/854 (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Аникин Д.А., Головашина О.В. Травмы культурной памяти: концептуальный анализ и методологические основания исследования // Вестник Томского государственного университета. – 2017. – № 425. – С. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Аникин Д.А. Травматизация прошлого: методология исследования и основные подходы // Studia Humanitatis. -2018. -№ 4. - URL: http://st-hum.ru/content/anikin-da-travmatizaciya-proshlogo-metodologiya-issledovaniya-i-osnovnye-podhody (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Александер Дж. Указ. соч. – С. 23.

«преступника» и т.д.).

необходимости разграничивать психоаналитическое социологическое (культурное) понимание травмы писал и Н. Дж. Смелзер: в то время как психологическая травма возникает по отношению к носителю спонтанно, травматического опыта eë индивидуальные невозможно спрогнозировать, культурная травма моделируется осознанно, она выступает результатом намеренного конструирования, ей свойственно целеполагание. Исследователь подчёркивал: «Культурная травма – это захватывающее и подавляющее событие, которое, как считается, подрывает или подавляет один или несколько ключевых элементов культуры или культуру целиком»<sup>267</sup>. Следует упомянуть, что, анализируя взгляды Н. Дж. Смелзера, Р. Айерман в работе «Культурная травма и коллективная память» одним из наиболее важных предположил, что элементов определения следует полагать словосочетание «как считается», поскольку это уточнение допускает, что само по себе историческое событие может быть нейтральным<sup>268</sup> (о возможности положительного эффекта травматического события, как мы уже отмечали ранее, писал и П. Штомпка).

Присоединение же к столь индивидуальному, на первый взгляд, явлению как *травма* характеристики *«коллективный»* тем более нуждается в дополнительном разъяснении.

Представляется, ЧТО коллективная травма нарушение как мнемонического механизма, выражающееся в невозможности освоить пережитый опыт, должна включать в себя два аспекта: а) существование общего травматического импульса (пережитого опыта); б) общность обработки (схожесть нарушений его мнемонических механизмов). Закономерным образом возникают два вопроса. Во-первых, каковы должны быть масштабы, пространственно-временные рамки события, чтобы задействовать в себя целую социальную общность? Во-вторых,

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Smelser N. J. Opt. Cit.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Айерман Р. Указ соч.

реальна ли (и если да, то по каким причинам?) общность травматических реакций?

Как Π. отмечает Штомпка, основными характеристиками, определяющими травматический потенциал события являются скорость и непредсказуемость его наступления (о схожих механизмах травматизации пишет ещё 3. Фрейд: травматическое событие случается с индивидом с такой скоростью и настолько неожиданно, что последний не успевает ни осмыслить $^{269}$ . подготовиться К нему, НИ T.e. испытывает ЛИШЬ травматический испуг вместо превентивной боязни); экзогенность (событие воспринимается как произошедшее не по воле носителя травмы); негативная глубина и радикальность. Исследователь коннотация; отмечает, макрообщественные себе травматогенные изменения сочетают деструктивное воздействие как общество на целом, так на функционирование малых групп и индивидов в микромасштабе, т.е. результатом таких изменений становится как дезорганизация институтов, так и индивидуальная социальная дезориентация<sup>270</sup>. Таким образом, некое трагические событие, вне зависимости от количества вовлечённых жертв, само по себе не является травмой: травматический характер разрыва ему сообщает разрушение ранее сформированного субъекта (как индивидуального, так и коллективного) пула представлений о себе и набора устоявшихся ожиданий OT реальности (например, онтологической безопасности, укорененных в коллективном сознании привилегий и т.д.), в условиях невозможности эти конструкции восстановить или заменить с течением времени более выгодными. В этом смысле можно не в полной мере выделенным П. Штомпкой критерием экзогенности и травматического эффекта коллективной предположить схожесть ответственности (например, травма немецкого народа, вовлечённого в

 $<sup>^{270}</sup>$  Штомпка П. Социология. Анализ современного общества. – М.: Логос, 2005. – С. 477–483.

преступления фашистского режима) и жертвенного травматического эффекта группы, испытавшей ассиметричное насилие (например, политические репрессии, геноцид) и не получившей затем должного их признания.

*Коллективность* как свойство травмы обосновывается представителями основных аналитических подходов различными путями.

В рамках психоанализа коллективность травмы связана в первую очередь с общностью механизмов обработки травматического опыта, в частности с его влиянием на способность к воспоминанию.

Сама по себе травма как социальное явление не сводима к одному конкретному эпизоду, завершённому событию, имевшему место в прошлом: генезис травмы в социальном пространстве связан именно с болезненным воспоминанием. К. Карут характеризует травму как «невостребованный опыт», «радикальный темпоральный разрыв между видением и знанием»<sup>271</sup>. Исследуя данный разрыв, С.И. Ушакин характеризует травму как «дискурсивный И эпистемологический паралич», вызванный несоответствием пережитым, между тремя элементами опыта: артикулированным И осмысленным (представленным, На схожие черты травматического репрезентированным) $^{272}$ . невозможность «вписать» то или иное событие в единый исторический нарратив, буквально «осмыслить» его, что ведёт к разрушение коллективной идентичности, указывает и Ф.Р. Анкерсмит<sup>273</sup>.

Как отмечает Ж. Лакан, источником страданий является не само трагическое событие, а негативные последствия эффекта его встречи с реальным в результате эффекта возврата вытесненного<sup>274</sup>. Вытеснение травматического эпизода по своей сути является защитным механизмом, процессом отстранения от сознания патогенного вытеснения в силу

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Карут К. Травма, время и история // Травма: пункты: Сборник статей / Под ред. Ушакина С.А., Трубиной Е.Г. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – С. 527.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Ушакин С.А. Указ. соч. – С. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> Анкерсмит Ф.Р. Указ. соч.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Лакан Ж. Семинары. Книга 1. Работы Фрейда по технике психоанализа. – М.: Гнозисс, 2019.-432 с.

несовместимости представления с «Я»<sup>275</sup> (т.е. буквально ведущим к эрозии идентичности); в социуме оно может быть сопряжено с желанием сконцентрировать коллективные силы для движения вперёд, без чувства вины или неконструктивной жалости к себе; однако такое мнемоническое обнуление и подавление аналитических импульсов, отсутствие артикуляции травматических переживаний не проходят бесследно: будучи вытесненным в подсознание, травматическое воспоминание может привести к психическим расстройствам, коллективным неврозам.

Существенный объяснительный потенциал коллективности реакций себе травматических содержат В труды сторонников культурсоциологического подхода к пониманию травм, основанном на признании социальной среды в качестве важнейшего фактора формирования травматического Если нарратива. ДЛЯ психоанализа травма конструируется, а существует априори, то в рамках социологического подхода фактически любое событие при наличии определённого набора факторов (культурной среды, структурных предпосылок, демографических условий) может быть «сконструировано» в травму.

В предложенной Н. Дж. Смелзером схеме процесса травматизации выделяется отдельная стадия «структурной благоприятности» (в терминологии П. Штомпки — «готовности к травме»<sup>276</sup>): совокупности базовых факторов, определяющих коллективное поведение)<sup>277</sup>. П. Штомпка отмечает, что природой возникновения травмы может стать диссонанс между неким историческим фактом («поведением» власти, народа, нации и государства) и высокими нравственными стандартами актуальной культуры. Подобные травмы зачастую характерны для обществ, испытавших за короткие сроки радикальную трансформацию политического режима: в

 $<sup>^{275}</sup>$  Фрейд 3. Торможение, симптом и тревога (1926) / Влечения и неврозы. – М.: Академический проспект, 2007. – С. 151–228.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Штомпка П. Социальное изменение как травма // Социологические исследования. − 2001. - № 1. - C. 6-16.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Smelser N.K. Ibid.

таком случае возникает диссонанс между сформировавшимся у населения набором ценностей и механизмом вынесения оценочных суждений, с одной стороны, и предлагаемыми новой политической элитой оценками и интерпретацией ранее знакомых событий, с другой<sup>278</sup>.

Кроме того, в рамках социологического подхода, как отмечает О.В. Головашина, травма может выступать источником солидарности членов сообщества, буквально формировать его<sup>279</sup>. Так, Р. Айерман пишет о роли травмы принудительной неволи В формировании уникальной идентичности $^{280}$ . афроамериканской При ЭТОМ одним основных механизмов трансформации индивидуальных воспоминаний об общем травматическом событии в коллективный нарратив является коммуникация, «опосредование воспоминания через язык описания»<sup>281</sup>. В исследованном механизме создания господствующего Александером культурной травмы одним из важнейших элементов является т.н. «проекция травмы», установление связи жертвы с более широкой аудиторией. Процесс травмы в этом отношении можно сравнить с речевым актом, в котором цель говорящего заключается в том, чтобы как можно убедительнее представить заявление о травматической боли аудитории-реципиенту, опираясь на доступные символические ресурсы с учётом возможностей и ограничений институциональной среды<sup>282</sup>. Таким образом, в рамках социологического подхода коллективность как свойство травмы представляет собой результат распространения травматических симптомов от индивидуальных носителей на более широкую аудиторию с использованием репрезентативных средств.

Описывая переход от индивидуальной памяти к коллективной, А. Ассман выделяет три уровня конструирования воспоминаний: биологический

-

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Штомпка П. Указ. соч.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Головашина О.В. Как боль становится общей? Культурная травма как процесс // Studia Humanitatis.2018. № 4. <a href="https://st-hum.ru/content/golovashina-ov-kak-bol-stanovitsya-obshchey-kulturnaya-travma-kak-process">https://st-hum.ru/content/golovashina-ov-kak-bol-stanovitsya-obshchey-kulturnaya-travma-kak-process</a>.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Айерман Р. Указ. соч.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Головашина О.В. Указ. соч.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Александер Дж. Указ. соч. – С. 20.

(нейронный), социальный и культурный, каждый из которых не лишён влияния коллективного начала. Даже на биологическом уровне средой формирования памяти выступает «социальное окружение и его рамки памяти»<sup>283</sup>. На социальном уровне памяти, носителем которого выступает индивидов, обмен индивидуальными общих группа вариантами воспоминаний между участниками коммуникации происходит с опорой на доступные им символические медиаторы. Культурная же память коллективна априори, т.к. основывается на передаваемых культурных объективациях  $T.Д.)^{284}$ . Понимание (символах, практиках И же коллективности травматических переживаний (как общности реакций на болезненное воспоминание) черпается из понимания феномена «коллективной памяти», как некоего пространства, в котором таковая травма разворачивается или же, используя терминологию, Д. ЛаКапры «проигрывается»<sup>285</sup>. В концепции М. Хальбвакса общность памяти заключается в закреплении или, напротив, индивидуальных впечатлений В благодаря вытеснении памяти социальным рамкам: особому роду устойчивых воспоминаний, которыми члены общества пользуются для припоминания и реконструкции прошлого. Такие устойчивые воспоминания становятся своего рода критериями, которыми отдельная общность оперирует для выявления и запоминания значимых фактов $^{286}$ .

Рассматривая историческую память в качестве «механизма отбора и переработки представлений о прошлом, являющихся основанием не индивидуального, а минимально коллективного сознания (группы и более широких общностей)», Ю.Д. Артамонова выделяет такие основные свойства коллективной исторической памяти как общность представлений, разделяемых членами определенной группы; эмоциональная окраска (в этом

\_

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> Ассман А. Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и историческая политика. –М.: Новое литературное обозрение, 2014. – С. 29.

<sup>284</sup> Там же. – С. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> LaCapra D. Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. – Vol. 25. – N 4. – P. 722.

 $<sup>^{286}</sup>$  Хальбвакс М. Социальные рамки памяти. – М.: Новое издательство, 2007. - 348 с.

отличий исторического основных опыта OT нейтральной одно информации, аналогичное описанному Р. Айерманом различию между дискурсом – безличным описанием событий, и нарративом – эмоционально насыщенным изображением, свойственным носителям травмы, черпающим дополнительное подтверждение своей коллективной идентичности общности реакций, переживаний и оценок)<sup>287</sup>; потенциал практического использования (коллективная память формируется не набором знаний, а пригодным к использованию (или представляющимся таковым) опытом) $^{288}$ . Полагаем, что данные свойства в полной мере присущи феномену исторической травмы как части коллективной исторической памяти.

Как отмечает А. Ассман, собственно категория «историческая травма» возникла не в исторической науке, а восходит к риторике мультикультурной политики признания<sup>289</sup>. Д. Чакрабарти понимает под «исторической травмой» «результат взаимодействия истории и памяти»<sup>290</sup>. Историческая травма – это разрыва в коммуникации, который возможен как между отдельными социальными группами (например, в результате ассиметричного насилия), так и между поколениями (в случае памяти о поступках, совершённых социальной группой, не соответствующих современным культурным принципам: история рабства и политических репрессий в ныне демократических государствах, память о бомбардировках Хиросимы и Нагасаки, память об апартеиде в ЮАР и т.д.). Подобный разрыв ведёт к дестабилизации механизмов саморегуляции коллективного общности, эрозии коллективной идентичности, актуализации коллективных неврозов, недоверия к будущему.

В целом, под коллективной исторической травмой можно понимать

\_

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Айерман Р. Указ. соч.

<sup>288</sup> Артамонова Ю.Д. Указ. соч.

 $<sup>^{289}</sup>$  Ассман А. Новое недовольство мемориальной культурой. — М.: Новое литературное обозрение, 2016. — С. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Chakrabarty D. History and the Politics of Recognition // Jenkins K., Morgan S., Munslow A. (Eds.). Manifestos for History. – New York, 2007. – P. 77–87.

явление рассогласования между испытываемым коллективным переживанием исторического события и его последствий, с одной стороны, и сконструированной репрезентаций данного переживания, возникшей в результате либо отсутствия условий для его артикуляции, либо некорректной расшифровки (интерпретации) данного переживания, с другой стороны.

В результате анализа основополагающих работ таких исследователей травмы как Д. ЛаКапра, К. Карут, Э. Сантнер, Ф.Р. Анкерсмит, П. Штомпка, Р. Айерман, Дж. Александер, А. Ассман и других представляется возможным выделить еще несколько определяющих свойств и особенностей исторической травмы как социального феномена.

особенность исторической Первая травмы зависимость OT культурного контекста и социальных условий. Актуализация того или иного травматического инцидента, а также специфика его интерпретации зависят от целей, поставленных перед собой коллективным агентством (правящей элитой, партией, общественным движением), будь TO укрепление идентичности, мобилизация отдельных групп населения, смещение фокуса общественного внимания, и т.д. В условиях изменения канонов памятований (перехода от сакрифицирвоанных к жертвенным (виктимизированным) формам памяти возникает потребность в новом «символическом языке травмы». В то время как героическая память об участнике боевых действий героической национальной символикой, жертва, «объект кодируется радикального ассиметричного насилия», нуждается в иных выразительных единицах, использование ее образа в политическом дискурсе требует иных символов $^{291}$ .

Эта необходимость отсылает нас ко второй особенности исторической травмы, описанной К. Карут как «парадокс невысказанности и адресата»: непосредственное высказывания носителя травмы зачастую сопряжено лишь с артикуляцией своих непосредственных актуальных переживаний и не подразумевает анализа генезиса тревоги, пояснения и передачи аудитории-

99

 $<sup>^{291}</sup>$  Артамонова Ю.Д. Указ. соч. – С. 82.

реципиенту собственного опыта столкновения с травматическим событием, буквально: «свидетельство создает адресата, травма его стирает».

В этой связи исследования травмы закономерно включают себя поиск, в духе фрейдистского похода, «следов травматического», обнаруживаемым в различных типах свидетельствования, в том числе имеющих форму культурных объектов (литература, живопись, кинематограф) <sup>292</sup>, поскольку в них в иносказательной, образной форме может быть заложено «сообщение», дешифровка которого позволит решить проблему артикуляции травматического переживания. Принимая во внимание метафору К. Карут о языке травмы как о возможности перевода<sup>293</sup>, в исследовании травм большое значение имеет использование контент-анализа текстов, также герменевтических и иных социальных и психологических методов.

Из этого следует еще третье свойство исторической травмы, обуславливающее необходимость сочетания психологического и социологического подхода в ее изучении: двойственности структуры — сочетание субъективного (нарратив носителя) и объективного (дискурс, выстраиваемый коллективным агентом) начал.

Четвертая характерная черта исторической травмы – резистентность во T.H. феномен «временного поскольку времени, лага»: источником травматических переживаний является не сам факт события в прошлом, а между историческим событием и собственно воспоминание о нём, травматическим опытом возникает определённый промежуток времени, в течение которого реальные представления о событии буквально «стираются из памяти»: как в силу описанного П. Жане феномена диссоциации, бессознательной стратегии недопущения травматического события сознание<sup>294</sup>, так и по причине осознанного табуирования травматической

<sup>293</sup> Карут К. Литература и травма. Расшифровка видеолекции. – URL: https://urokiistorii.ru/article/52661 (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Суверина Е. Указ. соч.

 $<sup>^{294}</sup>$  Жане П. Психологическая эволюция личности. – М.: Академический проспект, 2010. – 399 с.

темы ради перспективы стабильного роста благополучия последующих поколений, когда вектор энергии направлен в будущее, основные политические, социальные и культурные ресурсы ориентированы на строительство нового государства.

Пятая особенность выражается в следующей бинарности исторической травмы: она выступает одновременно и средством изменения социально-политического контекста, и его непосредственным продуктом.

В целом, историческая травма имеет двойственный характер. Она включает в себя как комплекс эмоциональных переживаний первичных и вторичных носителей травмы, нуждающихся во всесторонней проработке, так и непосредственно процесс выстраивания коллективным агентом устойчивого социального конструкта, представляющего собой значимый коллективной исторической памяти, посредством репрезентаций, предлагаемых участниками (прямыми и опосредованными) травмирующего события (носителями травмы), и ИХ интерпретации с конкретной смысловой нагрузкой в зависимости от поставленных коллективным агентом целей.

#### Выволы к Главе 1

В Главе 1 представлен анализ развития основных методологических направлений исследования травмы: психоаналитического и культурносоциологического, выявлены методологические особенности каждого из подходов, проведён их сравнительный анализ, на основе методологических положений изученных подходов обоснована возможность исследования травмы как «коллективного» явления, предложена авторская концептуализация коллективной исторической травмы.

Наиболее значимые различия данных подходов заключаются в следующих аспектах.

1. Отличное понимание механизма травматизации.

психоаналитической парадигме травма рассматривается как проявление деструктивное памяти, выраженное В неспособности разграничить актуальное и прошлое состояние носителя травмы. В корне подобного нарушения лежит описанный 3. Фрейдом механизм вытеснения травматического воспоминания в сферу бессознательного, ведущий к образованию «лакун памяти». Прорыв вытесненного в сознание возможен в случае усиления вытесненной части побуждения, например, появления новых переживаний, созвучных вытесненному. Проведение анализа необходимого вытесненного прошлого, ДЛЯ объяснения причинносвязей происходящего и прогнозирования дальнейшего следственных развития событий, возможно посредством изучения т.н. следов-симптомов, косвенно проявляющихся в ткани бытия индивида и обществ в форме нарушения логики изложения исторических событий, разрывов и лакун а описании исторического процесса. Достижения современного психоанализа в области изучения травмы как социального феномена раскрываются в плоскости исследования механизмов трансгенрационной передачи травм. проработки Осложнение процесса травматического переживания усугубляется в каждом новом поколении усугублением разрыва между травмой и культурой: жертвы и их потомки зачастую не могут отыскать категорий мысли или слов для описания своего переживания.

культурно-социологического подхода травмой рамках ПОД понимается не только ментальный процесс, но и социальный конструкт, ключевую роль в создании которого играет медиация и производимая травматического опыта, опосредованная историческим, реконструкция культурным и институциональным окружением, в котором осуществляется речевой (репрезентация травмы). В TO время как рамках психоаналитического подхода к исследованию травмы акцент делается на проблеме травматического нерепрезентируемости опыта, вызванной феноменом «кризиса свидетельствования» как результата нарушения представители мнемонического процесса, социологического подхода

фокусируются на процессе осмысления трагического события на общем уровне именно через конструирование травматического нарратива. Если для психоанализа травма не конструируется, а существует априори даже в отсутствии конструирования, то в рамках социологического подхода фактически любое событие при наличии определённого набора факторов (культурной среды, структурных предпосылок, демографических условий) может быть сконструировано в травму, при этом травма способна выступать не только в качестве источника кризиса идентичности, но и основания для консолидации общества, будучи представленной в форме устойчивого посттравматического дискурса (Р. Айерман, Дж. Александер).

#### 2. Различное понимание механизмов преодоления травмы.

В рамках психоаналитического подхода механизмы нивелирования последствий неконструктивных сопряжены c восстановлением психологического климата в сообществе, снижением конфликтогенного потенциала (носитель – окружающая среда; травмированная группа – основное население; травмированная группа – виновные (или их преемники) и т.д.). Основным механизмом преодоления исторической травмы выступает артикуляция травматических переживаний. При этом травма сама по себе не «проговаривается» так, чтобы ввести ситуацию в нормальное русло. Напротив, автоматическое, рефлекторное проговаривание способно усилить травматизацию, поскольку механизм тождественен механизму его неконструктивной меланхолии и ведёт к «сращиванию с травматическим контекстом». В парадигме культурно-социологического подхода исторической преодоление травмы направлено достижение на баланса и формирование устойчивых связей между символического сообществами путём конструирования отдельными травматического дискурса: установления на сознательном уровне наличия и источника страданий и распределение (в том числе и принятие на себя) ответственности за них.

Несмотря на описанные различия данные подходы не являются взаимоисключающими: унифицирующая методологическая предпосылка психоаналитического и культурно-социологического подходов заключается в признании несводимости травмы к завершенному событию в прошлом: генезис травмы в социальном пространстве сопряжен именно с проблемой воспоминаний (в т.ч. коллективных) о нём, что позволяет оценивать травму как важный составной элемент коллективной исторической памяти.

Оба подхода фиксируют «коллективность» как свойство травмы: с позиции психоанализа коллективность объясняется общностью механизмов обработки травматического опыта; для культурно-социологического подход коллективность является результатом распространения травматических симптомов от индивидуальных носителей на более широкую аудиторию с использованием репрезентативных средств.

В фокусе внимания обоих подходов находится проблема репрезентации травматических переживаний: психоаналитический подход ориентирован на исследования преодоления проблемы нерепрезентируемости, культурносоциологический подход исследует травму как реконструкцию травматического опыта, опосредованную институциональным окружением.

Таким образом, комбинирование подходов заключается В необходимости не только исследования «продуктов проговаривания травмы», но и анализа социально-политического контекста, в котором данные сообщения были созданы. Репрезентация травмы может осложняться как защитными механизмами коллективного сознания (психоанализ), так и стратегиями умолчания (культурно-социологический спланированными подход). В случае, если сконструированная репрезентация травматического «квазихарактер», паталогические имеет механизмы, препятствующие артикуляции переживания, лишь усугубляются, а преодоление травмы требует, в первую очередь, деконструкции нерелевантной репрезентации.

В основе коллективной исторической травмы, как рассогласования между испытываемым коллективным переживанием исторического события

и его последствий, с одной стороны, и сконструированной репрезентаций данного переживания, возникшей в результате либо отсутствия условий для его артикуляции, либо некорректной расшифровки (интерпретации) данного переживания, лежит вынужденное изменение коллективной идентичности и потребность переработке коллективной памяти последующим формированием устойчивой посттравматической репрезентации. При этом обязательным условием проработки травмирующего прошлого выступает субъекта устойчивой наличие сложившегося коллективного c самоидентификацией.

свойствами Специфическими исторической травмы являются зависимость от культурного контекста и социальных условий; проблема переживаний, усугубляющаяся артикуляции травматических трансгенерационном характере травмы растущим разрывом между языком и культурой; двойственность структуры, выраженная сочетании субъективного (нарратив носителя) и объективного (дискурс, выстраиваемый коллективным агентом) начал; резистентность во времени; двойственность функциональной нагрузки (травма выступает одновременно и средством изменения социально-политического контекста и его непосредственным продуктом).

# Глава 2. Механизмы преодоления исторической травмы в современном политическом пространстве

### 2.1. Модели работы с коллективными историческими травмами<sup>295</sup>

Анализируя основополагающие научные работы, посвящённые феномену травматического прошлого, представляется возможным выделить несколько уровней работы с коллективной травматической памятью.

#### Уровень 1. Модели забывания истории.

Императив забвения (как противоположность императива памятования), выраженный в формуле "perpetua, oblivio et amnestia" в тексте заключённого в 1648 г. по итогам Тридцатилетней войны мирного договора, считался ориентиром в разрешении социальных конфликтов вплоть до XX в., когда в условиях формирования в мировом сообществе новых, все более высоких правовых стандартов, как властная, так и интеллектуальная элита столкнулись с необходимостью переоценки таких явлений как колониализм, политическое насилие, дискриминация по расовому, религиозному и иным признакам и их включения в официальный исторический нарратив.

Исследуя проблематику разрешения внешних и внутренних вооружённых конфликтов, К. Майер отмечает, что, хотя память традиционно рассматривают в качестве средства, препятствующего рецидиву насильственных преступлений (что отражается в формуле X. Арендт «помнить, чтобы не забывать» <sup>296</sup>), она обладает и способностью сохранять деструктивные силы в коллективном сознании участников конфликта <sup>297</sup>. Вкупе с излишней самовиктимизацией память способна спровоцировать

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> При написании данного параграфа диссертации использованы следующие статьи автора: Самсонова Н.Н. Механизмы преодоления исторической травмы: основные исследовательские подходы // Вестник Московского университета. Серия 12: Политические науки. — 2021. — N 3. — С. 69—76; Самсонова Н. Н. Модели работы с коллективными историческими травмами // Вестник Томского государственного университета. — 2022. — N 481. — С. 84—89.

 $<sup>^{296}</sup>$  Арендт X.Vita activa, или О деятельной жизни. — СПб.: Алетейя,  $2000 \, \text{г.} - 437 \, \text{c.}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Meier Ch. Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns. Vomöffentlichen Umgang mit schlimmer Vergangenheit. – München, 2010. – 160 p.

новый виток спирали насилия, особенно если мирные средства восстановления общественного равновесия были исчерпаны<sup>298</sup>.

психоаналитического подхода рамках вытеснение памяти событии представляет собой травматическом естественную психики. Как отмечал В. Болебер, дефицит скорби (как описанного 3. Фрейдом благотворного осмысления утраты контрасте на cнеконструктивным состоянием меланхолии: зацикливания на травматическом событии)<sup>299</sup> сам по себе является симптомом травмы, люди отстраняют от себя, чтобы жить дальше<sup>300</sup>. Однако мнемонические обнуление не способствует преодолению травмы: будучи вытесненной В подсознание, она может привести К психическим расстройствам, неврозам, психосоматике.

Как уже отмечалось ранее в параграфе 1.1.3, Ф.Р. Анкерсмит описывает применительно к групповому сознанию два варианта подобного вытеснения. В первом случае, речь идёт о намеренном вытеснении из коллективной памяти исторических эпизодов, переживание которых сопряжено со слишком большим эмоциональным напряжением для их немедленной имплементации в коллективную ментальность. При этом травмирующее событие не приводит коллективной идентичности: она сохраняется утрате вместе действующими психологическими законами И механизмами, определяющими возможную реакцию общества на травматический опыт. Вытеснение травматического эпизода сопряжено желанием сконцентрировать коллективные силы для движения вперёд, без чувства неконструктивной жалости к себе. О сходных коллективных реакций на риск пишет и Э. Гидденс, выделяя в числе прагматический (фокус поведенческих паттернов повседневных на

 $<sup>^{298}</sup>$  Ассман А. Новое недовольство мемориальной культурой. – М.: Новое литературное обозрение, 2016. – С. 196.

 $<sup>^{299}</sup>$  Фрейд 3. Скорбь и меланхолия // Художник и фантазирование. — М.: Республика, 1995. — С. 252—259.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> Bohleber V. Trauma, Trauer und Geschichte. // Liebsch B., Rosen J. (Eds). Trauer und Geschichte. – Koln, 2001. – 131–145 pp.

действиях, табуирование тревожных симптомов) и оптимистический (убеждение в том, что общественное развитие рано или поздно само нивелирует травматические последствия)<sup>301</sup>.

Подавление аналитических импульсов не проходит бесследно. Описывая германский опыт коммуникативного замалчивания, А. Ассман отмечает такие его негативные последствия, как усугубление раскола между частной жизнью и политикой, атрофия общественной жизни, героизация молчания, постепенно распространившаяся на все сферы общественной жизни, обесценивание публичной сферы, низкий уровень развития средств общественной коммуникации<sup>302</sup>.

Во втором случае забвения в классификации Ф.Р. Анкерсмита, речь идёт о подлинной утрате идентичности, следующей за радикальными историческими преобразованиями, вызывающими ощущение тяжёлой и невосполнимой потери, сопровождающееся упадком культуры и общей дезориентаций, буквально: «Между идентичностями (старой и новой) возникает пустота, и нет даже прослойки бессознательного» 303. Примером может послужить уничтожение триединства «православие, самодержавие, народность» после революции 1917 г., а также радикальный отказ от коммунистической риторики в посткоммунистических государствах в 90-е годы. Столкнувшись с осознанием, что прежний порядок, сформированные каналы социальных отношений, сложившаяся иерархия разрушены, а система ценностей более не актуальна и даже порицаема, коллективная общность не может уже основывать на них свою идентичность.

Таким образом, возникновение моделей забывания истории сопряжено либо с «перерывностью истории», изменением типа цивилизации, утратой органического единства (распад таких государств как СССР, Югославия и т.д.), либо с коренным переформатированием общества (например, Германия

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Гидденс Э. Указ. соч.

 $<sup>^{302}</sup>$  Ассман А. Длинная тень прошлого. Мемориальная культура и политика. — М: Новое литературное обозрение, 2018. С. 193.

 $<sup>^{303}</sup>$  Анкерсмит Ф.Р. Указ. соч. – С. 404.

после Второй Мировой Войны), когда субъекту необходимо иначе конструировать и понимать себя. Вместе с тем, идентичность необходимо выстраивать исходя из прошлого, а заблокированные в течение долгого времени фрагменты заменяются мифами, манипулятивными псевдоисторическими конструкциями.

## Уровень 2. Модели квазирепрезентации прошлого.

В ситуации, когда субъект не может в полной мере осознать травматический опыт по ряду причин (например, когда численность жертв была велика, а палачи не наказаны), вероятна подмена правдивых образов прошлого эрзац-репрезентациями, которые могут вести к коллективным неврозам. К совокупности стратегий отрицания вины, используемых при построении квазирепрезентаций прошлого, исследователи относят экстренализацию, взаимный зачёт вины, фальсификацию, инструментализацию травмы<sup>304</sup>.

В основе стратегии взаимного зачёта вины лежит идея допущения уравновешивания одной вины другой с целью аннулирования. Примером подобной риторики могут служить множащиеся представления о характере Второй мировой войны, по верному замечанию В.И. Коваленко, как минимум «уравнивающие» политики СССР и нацисткой Германии, а, в крайних своих выражениях, объявляющие Союз страной, утвердившей в сравнении с гитлеризмом оккупационный режим в десятке стран Центральной и Восточной Европы<sup>305</sup>.

Стратегия экстернализации предполагает отрицание собственной вины и приписывание её другому. Её использование характерно для описанной Б. Гизеном «травмы преступника» или «травмы стыда», вызываемой стремительной деконструкцией положительного представления о себе в

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> Ассман А. Указ. соч. С. 98–126.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Коваленко В.И. Историческая память и историческая ответственность: против фальсификации истории второй Мировой войны / Политология: к осмыслению национальных интересов России. – М.: Издательство Московского университета, 2016. – С. 146.

результате радикального изменения рамочных условий осмысления собственных действий и их последствий, массовым получением критических оценочных суждений извне и невозможности ни рациональным (для молчаливого свидетеля), ни насильственным способом (для палача) доказать свою прежнюю правоту<sup>306</sup>.

Возможность фальсификации травматической памяти сопряжена с пластичностью социальной памяти в целом. Пользуясь терминологией М. Хальбвакса, процесс воспоминания можно охарактеризовать как «работу по прошлого»<sup>307</sup>: преобразованию формирование репрезентаций травматического события происходит под влиянием изменчивой социальной конъюнктуры, особенно с учётом естественной с течением времени замены живой памяти опыта на медиальную память. Однако, если М. Хальбвакс рассматривал такую работу с прошлым как естественный коллективный мнемонический механизм, то современные представители социологического подхода к пониманию травмы, в частности, П. Штомпка, Дж. Александер, Р. Айерман, Дж. Смелзер подчеркивали, что травматическое переживание не только активизируется и трансформируется сообразно социокультурному контексту, но и собственно вектор его движения может быть преднамеренно Подобная задан группой лиц, преследующих конкретные цели. представлять собой инструментализация травмы может попытку легитимизации политических целей за счёт потенциально травматических эпизодов. Обладая значительным консолидирующим исторических потенциалом, отмечает Д.А. Аникин, конструирует травма, как определённую интерпретацию исторического прошлого, задавая выбор события, трагическое восприятие которого становится поддержания коллективной идентичности<sup>308</sup>. Примером может послужить

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Giesen B. Triumph and Trauma. – London: Paradigm publishers, 2004. – 196 p.

 $<sup>^{307}</sup>$  Хальбвакс М. Социальные рамки памяти. — М.: Новое издательство, 2007. - 348 с.

 $<sup>^{308}</sup>$  Аникин Д.А. Коллективные травмы как предмет memory studies: специфика российского дискурса // Studia Hunanitatis. –  $^{2020}$ . – № 4. – URL:  $\frac{\text{http://st-}}{\text{http://st-}}$ 

использование критического нарратива «старой России» и трагических событий 1917 г. в предвыборной риторике Б.Н. Ельцина,

Особую опасность инструментализация травмы представляет в случае, если речь идёт об использовании в конфликтогенной схеме «свой – чужой» травматических переживаний отдельных культурно-этнических групп, проживающих в многонациональном и мультикультурном государстве. При определённых условиях искусственное разжигание чувства исторической несправедливости может привести к повышению уровня напряжённости в межэтнических отношениях и выразиться в конфликтах, росте этнической преступности и экстремистских настроений.

## Уровень 3. Модели проработки (детравматизации), сопряженные с полноценной работой над травмами.

Организация полноценной проработки травмирующего прошлого требует определённого комплекса условий. В первую очередь речь идёт о наличии сложившегося коллективного субъекта с устойчивой самоидентификацией. Второе условие — институционализация перехода от травмирующей среды к безопасной (например, от диктатуры к демократии) и создание условий для артикуляции травматических переживаний как в правовом, так и культурном поле. Кроме того, в работе с коллективной травмой необходимо учитывать естественные психологические механизмы.

Специфика травматического эффекта заключается в том, что травма с высокой долей вероятности лишает индивида возможности связано артикулировать свои переживания, поэтому «голос травмы» может «звучать» посредством, на первый взгляд, непрозрачных действий или образов. Исследователи (в частности, К. Карут, Р. Айерман и др.) отмечают необходимость изучения литературных и иных форм искусства как сообщений, способных преодолеть границы неартикулируемого. Особое

<u>hum.ru/content/anikin-da-kollektivnye-travmy-kak-predmet-memory-studies-specifik</u> (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Caruth C. Unclaimed Experience: Trauma, Narrative, and History. – Baltimore, Maryland: The John Hopkins University Press, 1996. – P. 2–3.

перформативные акты плоскости проработки значение имеют В трансгенерационных травам: позволяя, используя метафору А. Ассман, «преобразовать цепь неосознанной передачи традиции от поколения к переработки эмотивной И когнитивной поколению формы дистанцирования. Обретая художественную форму, персонифицированный травматический опыт объективируется, что позволяет автору буквально «разграничить» прошлое и настоящее, воспроизвести временную дистанцию между собственным переживанием и событием в прошлом»<sup>310</sup>. Что же касается аудитории, то «носители» травмы получают возможность отрефлексировать схожий травматический опыт, а периферийная аудитория символически присоединиться К переживанию репрезентации травмы жертв политических репрессий в отечественном культурном пространстве во многом формировалась в жанре т.н. «лагерной литературы»: «Крутой маршрут» З.С. Гинзбург, «Архипелаг ГУЛАГ» А.И. Солженицына, «Колымские рассказы» В.Т. Шаламова и т.д. (Подробнее о лагерной литературе и трансформации её функциональной нагрузки от информационного до нравственного и даже эстетического средства в параграфе 2.2.). Артикулированные воспоминания становятся в данном случае социально-терапевтическим средством, перформативным кризисного периода, подготавливающим почву для следующего этапа, вписания события в общепринятый исторический нарратив.

Ещё одно условие успешной детравматизации – упорядоченная организация памяти о прошлом. Как уже отмечалось ранее, хотя артикуляция травматических переживаний выступает одним из основных механизмов исторической себе преодоления травмы, сама травма «проговаривается» так, чтобы ввести ситуацию в нормальное русло. Напротив, автоматическое, рефлекторное проговаривание, как отмечает Д. ЛаКапра, способно усилить травматизацию, поскольку его механизм неконструктивной меланхолии тождественен механизму И ведёт

<sup>310</sup> Ассман А. Указ. соч. – С. 234.

сращиванию с травматическим контекстом<sup>311</sup>. «Прорабатывание» наоборот, выражается в максимально рациональном стремлении субъекта создать чёткое разграничение между травматическим прошлым, конструктивным настоящим и перспективным будущим, что создает потенциал критической оценки как самого события и пережитого опыта, так и их сформированного восприятия 312. В описанном 3. Фрейдом механизме травматических реакций принципиальным отличием между деструктивной меланхолией И конструктивной скорбью выступают «системность», «регламентированность» и «дозированность» травматического повторения<sup>313</sup>. Примером конструктивного такого повторения, «осовременивания прошлого» являются коммеморационные практики.

Основными коммеморационными приемами в работе с травмами выступают приём определённой пространственной локализации за счёт устойчивых форм сохранения и приём временной локализации благодаря достижению универсальных форм повторяемости.

К способам пространственной локализации относятся как организация мемориалов, музеев и исторических памятников на нейтральных территориях с расширением информированной и сопереживающей аудитории (например, Музей ГУЛАГа и мемориал «Стена скорби» в Москве, памятный знак «Пострадавшим в годы гонений и репрессий» в Сергиевом посаде), так и означение непосредственно травматических мест (мемориальный комплекс «Катынь», Еланский казачий музейно-мемориальный комплекс, мемориальный комплекс «Двенадцатый километр» в Свердловской области и др.). Временная локализация представляет собой чествование травматических годовщин. Такие даты могут быть комплексны и нести в себе память о пережитом страдании, память о победе, память об извлеченных

<sup>311</sup> .LaCapra D. Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. – Vol. 25. – N 4. – P. 722.

 $<sup>^{312}</sup>$  Николаи Ф.В., Кобылин И.И. Интеллектуальная история Д. ЛаКапры: контекст и метод // Диалог со временем. – 2011. – Вып. 34. – С. 36.

 $<sup>^{313}</sup>$  Фрейд 3. Скорбь и меланхолия // Художник и фантазирование. — М.: Республика, 1995. — С. 235.

уроках, а также вмещать в себя определённые политические цели (так, назначение годовщины Октябрьской революции (7 ноября) Днём Согласия и примирения в 1996 г. можно рассматривать как попытку нивелировать идеологический раскол в постсоветском обществе). При этом, формального назначения годовщины недостаточно для выстраивания упорядоченной социальной коммеморации: необходимо сформированное мемориальное сообщество, способные придать публичному призыву, отражающему ассоциированные с установленной датой специфические проблемы, некую обобщённую форму, обеспеченную институциональным закреплением, в том числе служащим привлечению периферийной аудитории<sup>314</sup>.

Как отмечает А. Ассман, модели воспоминания представляют собой идентификационные маркеры, предлагают императивы действия для будущих поколений, дают возможность в одно и то же время выражать свои чувства и соблюдать установленные в обществе правила поведения<sup>315</sup>. При этом травматическому событию должна приписываться определенная социальная значимость, выражаемая в его закреплении в нормативнозначимых текстах, и упроченная с помощью перформативного потенциала сферы эстетического. Этим целям соответствует модель интеллектуальной историзации.

Ф.Р. Анкерсмит описывает механизм преодоления травмы как восстановление правдивой истории о травмирующем прошлом. С позиций психоанализа представление травматического опыта в форме нарратива способствует его излечению, в силу чёткого разграничения травмирующего прошлого и настоящего. В плоскости коллективной памяти историзация события должна основываться на двух аспектах: обзор потерь, которые могут быть трансформированы в нарратив и, тем самым, представлены в настоящем или транслированы в будущее (буквально: «Преодоление прошлого может состояться только при условии нашей способности рассказать

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> Ассман А. Указ. соч. – С. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Там же. – С. 249.

окончательную историю о том, от чего мы откажемся именно благодаря нашей способности рассказывать»<sup>316</sup>) и свидетельской объективации.

Вместе с тем модель интеллектуальной историзации сопряжена с определёнными рисками. Как отмечают представители социологического подхода к пониманию исторических травм, специфика институционализации дискурса напрямую зависит от социально-политического контекста, целей, «переводчик» закладывает В формируемое ИМ сообщение которую (примечательно, что в модели Н. Дж. Смелзера фаза посттравматической адаптации носит название «социального контроля»<sup>317</sup>). Так, в числе разнообразных доминирующих в различные периоды нарративов советского прошлого можно выделить актуальный в 90е годы критический нарратив, созданный с целью сформировать образ «новой, сильной России» на контрасте с «Россией прежней» (советской и дореволюционной); сменивший его нарратив «сталинизма как авторитарной модели ускоренной сформированный для решения проблемы избыточной модернизации», предложенный Д.А. Медведевым самовиктимизациии; и, наконец, сохраняющий свою актуальность нарратив «невозможности нормализации сталинизма» и признания равновеликой важности сохранения памяти как победах, так и поражениях прошлого, нашедший своё отражении и в тексте принятой в 2015 г. Концепции государственной политики РФ по увековечению памяти жертв политических репрессий: «Страна не может стать в полной мере правовым государством и занять ведущую роль в мировом сообществе, не увековечив память многих миллионов своих граждан, ставших жертвами политических репрессий»<sup>318</sup>. Как подчёркивает А. Ассман, в условиях глобализации реконструкция памяти национальной

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Анкерсмит Ф.Р. Указ. соч. – С. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> Smelser N. J. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> Об утверждении Концепции государственной политики по увековечению памяти жертв политических репрессий: Распоряжение Правительства РФ от 15 августа 2015 № 1561–р (ред. от 26 марта 2019) // Собрание законодательства РФ. – 24.08.2015. № 34, ст. 4930.

утрачивает свою направленность исключительно на собственную нацию<sup>319</sup>. Безусловно, каждая социальная группа обладает правом на собственную память, однако, её история, по замечанию Р. Козеллека, будет иметь значение лишь при признании другими социальными группами и при устойчивой взаимосвязи с их картинами прошлого<sup>320</sup>, что приводит к необходимости использования моделей компромиссного и диалогического памятования.

Компромиссное памятование, как модель преодоления коллективной травмы, основано на выстраивании диалогической взаимосвязи между памятью преступников, памятью жертв и свидетельской памятью в целом. Каждый из составных элементов памятного нарратива данной модели отличается характерными особенностями. Травма жертвы связана с такими характеристиками травматического эпизода как экзогенность, внезапность, чужеродность, насильственный характер трагических перемен. Понятие «жертвы» имеет амбивалентный характер, а жертвенная память, в свою очередь, может подразделяться на героическую (подвиг) и травматическую (мученичество). Последний вид памяти особенно сложно имплементировать в общественное сознание, поскольку данный опыт зачастую вступает в противоречие с положительными представлениями социальной группы о себе. Виктимизированные свидетельства особенно нуждается в публичном признании, т.е. в памяти, выходящей за пределы групповых интересов. Травма преступника имеет принципиально иной характер. В данном случае возникновение травматических переживаний сопряжено с радикальным изменением рамочных условий осмысления собственных действий и их последствий, получением критических оценочных суждений извне и невозможностью ни рациональным, ни насильственным способом доказать свою правоту. Как отмечает Б. Гизен, травматический поворот сознания преступника заключается не «во внезапном пробуждении совести, но в

-

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Ассман А. Новое недовольство мемориальной культурой. – М.: Новое литературное обозрение, 2016. – С. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> Kosseleck R. Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeite. – Frankfurt a. M.: Schurkamp, 1995. – 389 b.

драматично постыдном осознании абсолютной потери собственного лица»<sup>321</sup>. Таким образом, травму преступника можно описать как «травму стыда», вызванную стремительной деконструкцией положительного представления о себе самом. В темпоральном измерении данная категория тесно сопряжена с феноменом свидетельской распространяющейся «травмы  $\beta UHbl >>$ , дальнейшие поколения. Примером может послужить формирование немецкой транспоколенческой идентичности, проистекающей из травмы зрителей, а не палачей, исполнителей преступления.

Свидетельская память значима для внешней оценки травматического события и распределения ролей между преступником и жертвой. Исследуя роль фигуры свидетеля, А. Ассман выделяет несколько видов свидетельствования.

- 1) Судебное свидетельство беспристрастное описание непосредственно чувственного восприятия произошедшего, субъективная справедливость которого подкреплена институционально.
- 2) Религиозное свидетельство подразумевает присутствие двух фигур: погибшего присутствие мученика, символическое насилия, фактического присутствие вторичного свидетеля, констатирующего жертвенность гибели мученика приписывающего ей значение И символической победы над источником зла.
- 3) Моральное свидетельствование тип свидетельствования сформировавшейся в культурной парадигме Холокоста как предельного события. Моральный свидетель сочетает в себе роль жертвы и очевидца. Следуя логике за Б. Гизена, А. Ассман отмечает, что сама категория «жертва» является «социальным конструктом, формируемый моральным сообществом в публичном пространстве»<sup>322</sup>. Статус жертвы придаётся объекту насилия сообществом непричастных третьих лиц, «способных

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Giesen B. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> Ассман А. Указ соч. – С. 93.

услышать свидетельство»<sup>323</sup>.

- 4) Историческое свидетельство это свидетельство лица, благодаря непосредственной близости к важному событию повествующего потомкам о нём; если свидетельство включается судом в систему доказательств, то оно входит в реконструирующую работу историографии. Особое значение приобретает данный ТИП свидетельствования рамках «устной историографии». В отечественной научной традиции рост интереса к свидетельствам устной истории связан с основание в 1980-х гг. Клуба устной истории Московского государственного историко-архивного института (современный Центр визуальной антропологии и устной истории РГГУ), проводившего исследования Голодомора 30-х годов в Украинской ССР $^{324}$ . Необходимо отметить ряд методологических сложностей, сопряжённых с исторического темпорально-удалённого использованием свидетельствавоспоминания:
- 1) допущение в историческую науку множества субъективностей, в том числе и личной интерпретации исследования;
- 2) затруднения в формировании единой картины прошлого в условиях признания за каждым респондентом равных прав на оценку и опыт;
- 3) проблема соотношения устной и «обычной истории» («сопротивляемость интервью по отношению к упрощающим обобщениям»<sup>325</sup>);
- 4) специфика проговаривания жертвами травматического переживания (описанный К. Карут «парадокс травматической артикуляции»);
- 5) проблема временной дистанции (высказывание интервьюируемого опосредованно накопленным опытом, а не жизненными установками на момент травматизации, осложнены как самостоятельными, так и

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> Giesen B. Ibid. − P. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> Орлов И.Б. Устная история. Глава 17. // Теория и методология истории. / Отв. ред. Алексеев В.В., Крадин Н.Н., Коротаев А.В., Гринин Л.Е. – Волгоград: Учитель, 2014. – С. 346

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Там же. – С. 351.

полученными извне интерпретациями опыта; необходимость учитывать ситуационный контекст интервью — ожиданий, обстановки и т.д.). Достоверность таких свидетельств может быть подтверждена при сопоставлении с иными свидетельствами на схожую тему.

Специфическим институтом, позволяющим реализовать модель компромиссного памятования на практике, выступают, т.н. комиссии правды и примирения – официально уполномоченные государственной властью организации, занимающиеся исследованиями спорных исторических событий. Прообразом современной модели комиссий стала учреждённая в 1974 г. в Уганде Комиссия Правды (Комиссия по расследованию исчезновений граждан Уганды с 25 января 1971 г.). Одной из первых эффективно функционирующих комиссий стала Национальная Комиссия по расследованию исчезновений, созданная в 1983 г. президентом Аргентины Раулем Альфонсином. Результатом деятельности комиссии стал доклад Más" "Nunca («Никогда более»), В котором были официально задокументированы преступления военного режима. Формула «правда и примирение» в названии комиссии была впервые использована в названии чилийской организации, основанной в 1990 г. Широкую известность, получила деятельность комиссий в Уганде, Непале, Сальвадоре, Гватемале, Ирландии и ЮАР. Особое место в числе комиссий занимают т.н. «комиссии примирения» с коренными народами (например, в Австралии, Канаде, Норвегии, Швеции).

Рассуждая о возможных моделях работы с трудным прошлым, Н. Эппле подчёркивает, что комиссия памяти является не судебным, а институциональным способом работы с прошлым, ориентированным, в первую очередь, на воздействие на массовое восприятие прошлого сообщества<sup>326</sup>. Целью комиссий памяти выступает заполнение сформировавшихся в результате как защитных психических механизмов, так

3

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Эппле Н.В. Неудобное прошлое: память о государственных преступлениях в России и других странах. – М.: Новое литературное обозрение, 2021. – С. 481.

и политических стратегий «лакун памяти», описанных выше. Заполнение мнемонических пробелов имеет существенное значение для обеспечения общественной стабильности: памятные пустоты порождают чувство тревоги и неопределённости; по верному замечанию Д. ЛаКапры люди с неясной природой тревоги легко внушаемы, что ведёт к риску инструментализации травмы, посредством смещения акцентов травматической боли и приписывания ответственности за неё произвольным группам (например, действующей власти).

Кроме того, функционирование таких институтов как комиссии правды и примирения позволяет снизить уровень коллективной вины и дать ответы на необходимые в создании устойчивого нарратива вопросы: установление источника боли и личности преступника, определение природы жертвы и т.д. Однако, как верно замечает Н.В. Эппле, подобные организации «едва ли раскрывают что-то принципиально новое и ранее неизвестное обществу» 327, функцию легитимации травматического события, они выполняют сочетающего в себе свойства имманентности и видимого отсутствия в системе, общественной проводят обзор потерь, исключая риски инструментализации травмы за счёт подмены конкретной исторической утраты структурным отсутствием, буквально, предоставляют обществу конкретный объект для скорби, восстанавливая тем самым механизмы коллективной саморегуляции общественного сознания. В отличие от судебного разбирательства, фиксирующего статус жертвы и преступника, опираясь на свидетельские показания, исторические факты и правовые нормы, комиссии правды и примирения выступают в первую очередь в качестве институционализированной социальной и политической практики общественного признания травмы, вносят свой вклад в формирование мемориальной культуры, проникнутой солидарностью с жертвами. В этом смысле существенную роль приобретает совместная деятельность комиссий профессиональных экспертных сообществ, а также правозащитных И

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Эппле Н. Указ соч. – С. 482.

организаций.

Таким образом, как деятельность комиссий правды и памяти и судебных органов легитимируют и легализуют соответственно знанием о травматическом опыте, не имевшее ранее вербального воплощения; однако, этого недостаточно для формирования устойчивого посттравматического невозможного без применения дискурса, описанных выше моделей интеллектуальной историзации и упорядоченной организации памяти о прошлом – устойчивых коммеморационных практик, позволяющий вовлечь в пространство воспоминания максимально широкую аудиторию ДЛЯ знания об общей постоянного производства истории. Этой цели соответствует использования модели диалогического памятования.

Модель диалогического памятования характеризуется ослаблением монологизма групповой памяти, открытостью травматического дискурса. В отличие от компромиссного памятования оно подразумевает не соглашение об определённой интерпретации исторических событий, требующее от сторон определённых уступок и трансформации «рамок памяти», совместное производство исторического знания в общей истории нанесённой и пережитой травмы. Речь идёт не столько о выработке единого нарратива (shared narratives) для всех социальных общностей (в том числе, государств), что невозможно с учётом рамок социальной памяти, но о взаимном истории (shareable narratives)<sup>328</sup> признании и совместимости картин (например, деятельность группы по сложным вопросам истории российскопольских отношений под руководством бывшего министра иностранных дел Республики Польша А. Ротфельда и ректора МГИМО А.В. Торкунова).

Политический потенциал диалогического памятования раскрывается в случаях, когда целью мемориальной политики становится устранение потенциально конфликтной асимметрии памяти (например, в условиях необходимости работы с последствиями гражданской войны (например,

Passerini L. Shareable Narratives? Intersubjectively. Life Stories and Reinterpreting the Past // Berkely Paper. -2006. - August. -11-16 pp.

противоречия между потомками красного и белого казачества в России) или иного менее радикально выраженного общественного раскола (идеологические разногласия между сторонниками и противниками распада СССР). Как отмечает А. Ассман, подлинное разрешение конфликта возможно только тогда, когда «противоборствующие стороны сумели включить своё противоположное видение событий в общий контекст более высокого уровня»<sup>329</sup>. Данная модель нивелирует имплицитно присущий травме эффект дезадаптации, как неспособности отказаться от утверждённой травматическим переживанием символической матрицы в оценке событий прошлого и настоящего.

Использование модели диалогического памятования значимо не только на общемировом, но и на внутригосударственном уровне. Как показал Дж. Александер, для конструирования травматической репрезентации, способной помочь носителям травматических переживаний преодолеть их, особое значение имеет формирование связи жертвы травмы с более широкой аудиторией<sup>330</sup>. Это особенно важно, когда речь идёт о коллективных травмах этнических групп, проживающих в многонациональном государстве: диалог памяти, как акт коммуникации, позволяет устранить асимметрию памяти, достичь символического баланса и сформировать устойчивые связи между отдельными сообществами (как- то – сообщество носителей и периферийная аудитория, поляризированные различными взглядами на травматический эпизод группы и т.д.).

Формируя универсальную теоретическую модель работы с травмой, представляется возможным описать процесс детравматизации метафорой двухэтапного перевода: первый этап предполагает деконструкцию травматического свидетельства в результате анализа (интерпретация), второй – «перевод» травматического переживания на язык «принимающей группы»,

-

 $<sup>^{329}</sup>$  Ассман А. Длинная тень прошлого. Мемориальная культура и политика. — М.: Новое литературное обозрение, 2018. — С. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> Александер Дж. Указ. соч. – С. 23.

более широкой аудитории (репрезентация).

Остановимся подробнее на первой фазе «перевода». На данном этапе понятие травма имеет обыденный смысл: «результат шокирующих происшествий, меняющих основы жизни человека»<sup>331</sup>. При этом, как отмечалось ранее, подобные происшествия, далеко не всегда тождественны непосредственному участию индвида: они имеют в первую очередь характер «внутренних катастроф», лицо является лишь опосредованным свидетелем катастрофы внешней, но этого его внутреннее переживания не менее сильны.

В работе «Социальная теория и травма» Р. Айерман рассматривает влияние «травматического опыта» на творческую деятельность таких исследователей как З. Фрейд, М. Хорхаймер, Т. Адорно и др. Как известно, последняя книга 3. Фрейда «Человек по имени Моисей и монотеистическая религия» была завершена в эмиграции. Учёный был вынужден покинуть стремительно поглощаемую идеями фашизма Германию. Вспышка антисемитских настроений, оказавших столь трагическое влияние на судьбу самого учёного, имела значительное влияние на специфику рассматриваемой работы. Фактически, 3. Фрейд и его семья стали жертвами религиозной и этнической идентификации, оказавшейся причиной вынужденного переселения и связанных с самоанализом теоретических рассуждений. Таким образом, личная травма и травма группы, с которой так или иначе ассоциировал себя учёный, нашла отражение в содержании и форме его научного труда. Аналогичным образом, по мнению Р. Айермана, может быть прочтена и понята работа 3. Баумана «Современность и Холокост».

Как справедливо отмечает Р. Айерман, хотя для художественной литературы форма, безусловно, имеет существенное значение. Касается это и теории. Речь литературы ПО социальной идет об использовании литературного произведения В качестве средства трансляции

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> Айерман Р. Социальная теория и травма // Социологическое обозрение. Т. 12. - 2013. - № 1. -С. 121-122.

«непредставимого» опыта<sup>332</sup>. Для использования текстов как способа выражения травмы необходимо анализировать текст на предмет тех разрывов, которые лежат в его начале, становятся импульсом для его что Дж. Хартман именует «изначальной внутренней описания. TO, катастрофой»<sup>333</sup>. Эти разрывы в текстах по социальной теории можно определить по «разрыву потока аргументации», неожиданным сбоям, оговоркам, пропускам, отступлениям. Чтение социальной литературы в свете теории травмы – поиск смысла в аспектах, которые иначе могут быть восприняты как нечто ненаучное, непрофессионализм автора, гипербола, разрозненность явная непоследовательность. ИЛИ заключается специфика первой фазы перевода.

Вторая фаза перевода подразумевает репрезентацию полученной от носителя и расшифрованной информации о травматическом эпизоде и построение устойчивого посттравматического дискурса, способного эффективно заполнить существующие «лакуны» памяти или заменить возникшие «квазирепрезентации».

методологического комбинирования психоаналитического и культурсоциологического подхода к изучению травмы как социального феномена в разработке данной модели заключается в необходимости не только исследования «продуктов проговаривания травмы» (полученных, результате глубинных например, В интервью cнепосредственными «живой» памяти-опыта или носителями же поиска травматических сообщений в литературных или иных произведениях, способных, как отмечает К. Карут, «сломать барьеры неартикулируемого»), но и анализа социально-политического контекста, в котором данные сообщения были созданы. По верному замечанию П. Штомпки, попытки репрезентации не

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> Аейрман Р. Указ. соч. С. 135–136.

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Hartman G. On Traumatic Knowledge and Literary Studies // New Literary History. – 1996. – N 3. – P. 537–563.

происходят в вакууме<sup>334</sup>: в этой связи важно понимать, почему сконструированный травматический дискурс принял именно такой характер, кем и при каких обстоятельствах осуществлялось определение виновного и источника травматических переживаний.

## 2.2. Преодоление исторических травм в отечественной политике памяти: основные политические практики.

ХХ век, описанный множеством историков, как век потрясений, не стал исключением и для российского общества, испытавшего в течение ста лет две радикальные трансформации государственного устройства, социальной иерархии и системы ценностей. Амбивалентность последствий социальных перемен отмечается в исследованиях «аномии успеха» Э. Дюркгейма<sup>335</sup>, теории культурного лага У. Огборна<sup>336</sup>, анализе «общества риска» Э. Гидденса<sup>337</sup>, теории аномии Р. Мертона<sup>338</sup>, гипотезе социального лага и ценностного синдрома постмодерна Р. Инглхарта<sup>339</sup>. Идея социокультурной травмы как последствия социальных трансформаций, ведущих к эрозии идентичности, описана в трудах Н. Смелзера<sup>340</sup>, П. Штомпки<sup>341</sup>. О травматической утрате идентичности, сопровождаемой ощущением невосполнимой потери, упадком культуры и дезориентацией, пишет и Ф.Р. Анкерсмит<sup>342</sup>.

Кроме того, период советской государственности завершился, оставив

 $<sup>^{334}</sup>$  Штомпка П. Социальное изменение как травма // Социологические исследования. −  $2001.- \ensuremath{\mathbb{N}}\!\!_{2} 1.- C.$  6–16.

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> Дюркгейм Э. – Аномия успеха. М.: АСТ, 2018. – 448 с.

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> Ogburn W.F., Nimkoff M.F. Sociology. – Boston: Houghton Mifflin, 1950. – P. 561–563.

 $<sup>^{337}</sup>$  Гидденс Э. Последствия современности. — М.: Праксис, 2011. — 352 с.

 $<sup>^{338}</sup>$  Мертон С.К. Социальная теория и социальная структура. — М.: Хранитель, 2006. — 873 с.

 $<sup>^{339}</sup>$  Инглхарт Р. Постмодерн: меняющиеся ценности и изменяющиеся общества // Полис. Политические исследования. -1991. - № 4. - С. 6-32.

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> Smelser N. J. Theory of Collective Behavior. – New York: The Free Press. 1963. – 436 p.

 $<sup>^{341}</sup>$  Штомпка П. Социальное изменение как травма // Социологические исследования. − 2001. - № 1. - C. 6-16.

 $<sup>^{342}</sup>$  Ф.Р. Анкерсмит. Возвышенный исторический опыт. – М.: Европа, 2007. – С. 443.

непроработанными травматические последствия революционных событий 1917 гражданской войны, красного террора, раскулачивания, Подобное коллективизации, политических репрессий. подавление аналитических импульсов в отношении травматических событий весьма опасно, т.к. создает риски обесценивания публичной сферы, атрофии общественной жизни<sup>343</sup>, а в ситуации, когда субъект не может в полной мере осознать травматический опыт, вероятна подмена правдивых образов прошлого эрзац-репрезентациями, способными привести к коллективным неврозам.

Таким образом, в начале 90-х гг. новая политическая элита столкнулась с необходимостью проработки комплекса как унаследованных, так и приобретённых в результате социальных изменений коллективных травм. Работа с трудным прошлым составляет значительный элемент культурной и исторической политики государства, становящейся в современном мире одним из ключевых инструментов управления, представляющим собой как средство консолидации, так и основу для социального договора между государством и обществом. При этом, ведя разговор о трудном прошлом, важно оценивать не только эффективность государственного участия в работе с ним, но и сбалансированную систему сдержек и противовесов, позволяющую ограничить как избыточное вмешательство властных акторов свободу интерпретаций В коллективного прошлого, так И «избранных сообществ инструментализацию травм» отдельными политическими акторами в спекулятивных целях.

В этой связи представляется важным изучить собственно механизмы преодоления исторических травм в отечественном пространстве памяти с использованием ретроспективно-исторического и структурнофункционального подходов.

В качестве гарантии устойчивости, как условия непрерывного

 $<sup>^{343}</sup>$  Ассман А. Длинная тень прошлого. Мемориальная культура и политика. — М: Новое литературное обозрение, 2018. — С. 193.

развития, каждое сообщество нуждается если не в идентичности, то в сходных паттернах идентификации, одним ИЗ которых историческая память как «механизм отбора и переработки представлений о прошлом, являющихся основанием не индивидуального, а минимально коллективного сознания» <sup>344</sup>. В этом смысле коллективный травматический опыт нуждается в осмыслении не меньше, нежели иные аспекты исторического наследия.

В.Э. Багдасарян определяет историческую политику как «политику, реализуемую теми или иными политическими субъектами через обращение к прошлому, использование представлений о прошлом в политических целях»<sup>345</sup>. Схожее определение даёт и А.Ю. Миллер, описывая политику памяти как набор практик, с помощью которых отдельные политические силы стремятся утвердить определённые интерпретации исторических событий, по которым в обществе нет консенсуса, как доминирующие, И финансовые административные ресурсы государства, идеологическую индоктринацию в сфере коллективного осуществить сознания и исторической памяти. Исследователь отмечает, что феномен присущ демократическим исторической политики плюралистическим обществам, декларирующим свободу слова и не отягощённых «официальной презумпцией идеологической монополии, на механизмах цензуры  $\kappa$ онтроля $\gg$ <sup>346</sup>: административного ЭТИ условия необходимы ДЛЯ возникновения политики как конкуренции точек зрения в отличие от официальной презумпции идеологической монополии с использованием механизмов цензуры и административного контроля над историографией. При этом взаимосвязь политики и истории имеет естественный характер,

Дж. Александер выделяет несколько институциональных арен, в рамках которых может осуществляться работа по рефлексии

 $<sup>^{344}</sup>$  Артамонова Ю.Д. Указ. соч. – С. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Багдасарян В.Э. Указ. соч. – С. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Миллер А.Ю. Указ. соч. – С. 10.

травматического прошлого: религиозная, эстетическая, правовая, научная, сфера средств массовой информации и сфера государственной бюрократии. Каждая из перечисленных институциональных арен отличается своими особенностями: как возможностями, так и ограничениями репрезентации. Так, в области эстетического работа со смыслом заключена в рамки определённых жанров и нарративов; репрезентационные процессы в сфере СМИ, с одной стороны, ограничены требованиями краткости и этической нейтральности новостного сюжета, другой, подвергаются преувеличения и искажения события в условиях конкуренции за внимание аудитории; репрезентация в правовой сфере сопряжена с необходимостью вынесения суждений о распределении ответственности и возмещении ущерба; в научном мире поиск объективной правды о природы боли и жертв зачастую сопряжён с методологическими спорами; и, наконец, в сфере государственной бюрократии велик риск инструментализации травмы и направления репрезентационного процесса в русло, выгодное действующему политическому режиму<sup>347</sup>.

В отечественной политике памяти первые попытки оформления пространства для работы с наследием травматического прошлого сопряжены, прежде всего, со сферой государственной бюрократии и восходят к инициированному в 1953 г. после смерти И.В. Сталина процессу юридической реабилитации жертв политических репрессий, в первую очередь, т.н. «большого террора» 1937-1938 гг. Начиная с сентября 1953 г. в прокуратуре могли рассматривать жалобы осужденных тройками НКВД и коллегией ОГПУ об отмене решений и снятий судимости<sup>348</sup>. В 1955 г. начала формироваться нормативно-правовая база для регулирования правового положения реабилитируемых граждан. По различным оценкам, в период с

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> Александер Дж. Указ. соч. – С. 24–32.

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> Об упразднении Особого совещания при Министре внутренних дел СССР: Указ Президиума ВС СССР от 01 сентября 1953 г. // СПС «Консультант-Плюс». URL: http://www.consultant.ru/cons/cgi/online.cgi?req=doc&base=ESU&n=9149#ZV3S6aTqKPPScc rc1 (дата обращения: 22.09.2023).

1953 по 1960 гг. в СССР было реабилитировано более полумиллиона осуждённых, при этом, большая часть из них – посмертно.

Вместе с тем, необходимо отметить, что процесс реабилитации не протекал в условиях транспарентности: в свидетельствах о смерти жертв, которые по запросу родственников погибших выдавали органы ЗАГС, не указывались подлинные причины гибели, а места массовых захоронений жертв по-прежнему не подлежали огласке. Кроме того, процесс не имел достаточного информационного сопровождения: реабилитированному лицу не разъяснялись в полной мере действия по восстановлению нарушенных прав, что не способствовало социальной адаптации бывших осужденных после выхода на свободу, усугубляя пережитые травматические переживания и формируя новые.

Опосредованный политическими целями (сужение круга виновных, реабилитация коммунистической партии как внутри страны, так и в рамках мирового сообщества, повышение политического рейтинга Н.С. Хрущёва) процесс реабилитации осуществлялся под контролем Политбюро и имел существенные категориальные (из него были фактически исключены значительные категории жертв: политические оппозиционеры (социалдемократы, эсеры, духовенство, противники коллективизации и т.д.)) и реабилитации хронологические (поскольку целью провозглашалось возвращение к нормам ленинизма, он строился на предпосылке, что до начала «культа личности» Сталина политические репрессии не имели места) ограничения. Примером асимметричного характера процесса реабилитации может выступить правоприменительная практика отношении депортированных народов, не предусматривавшая компенсации за потерю имущества.

Существенно затруднена была и публичная дискуссия о политических репрессиях: практики коммуникативного умолчания были обусловлены желанием советского руководства консолидировать общественные силы для движения вперёд и сохранения основ коллективной идентичности как залога

устойчивости советской государственности. Помимо этого, затруднения в осмыслении политических преступлений были сопряжены с их масштабами, длительностью, централизованностью, долговременным пропагандистским обеспечением моральной оправданности террора эндогенностью (репрессии осуществлялись легитимным правительством над гражданами; жертвами преследования становились и убеждённые коммунисты со значительным партийным стажем). Таким образом, используя типологию психологических травм Ф. Рупперта, основанную на характере влияния травмирующих фактов на индивидуального и группового носителей, травма репрессий может быть определена политических не экзистенциальная (сопряженная с угрозой существования отдельных социальных общностей), но и как травма системных отношений 349.

В целом, несмотря на существенное число реабилитированных советских граждан, итогом асимметричного реабилитационного процесса стало формирование устойчивой квазирепрезентации, включавшей в себя существенное сужение временных рамок политических репрессий и формирование нарратива культа личности

Особое значение в работе с трудным прошлым приобрела сфера эстетического. В 1961 г. в журнале «Новый мир» было напечатано произведение «Один день Ивана Денисовича» А.И. Солженицына. Вместе с тем подавляющее большинство т.н. «лагерная литература» публиковалась в форматах т.н. «самиздата» и «тамиздата». Исследователи отмечают активизирующуюся к середине 60-х гг. роль «препятствующей аудитории»: практически любое произведение советской литературы должно было пройти редакторские чтения и обсуждения на нескольких уровнях публикации. Например, в американском издании «Бабьего яра» А.В. Кузнецова отдельно даются материалы, не пропущенные в 1966 г. в журнале «Юность». Вызовы цензуры получаются художественный ответ. Широко известен пример

2

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Ruppert F. Trauma, Bonding and Family Constellations: Understanding and Healing Injuries of the Soul. – Trudoxhill: Green Balloon Publishing, 2008. – 356 p.

иносказаний в произведении А.В. Жигулина «Урановая удочка».

В период руководства Н.С. Хрущёва производится ревизия школьных учебников с целью устранения проявлений «культа личности», получают первое упоминание политические репрессии. Например, в учебнике «История КПСС» появляется упоминание о репрессиях против «бывших идейных противников» и «коммунистов, боровшихся за ленинскую генеральную линию». В изданном в 1982 г. учебнике И.А. Федосеева и И.Б. Берхина упоминается о «допущенных ошибках и перегибах» в ходе проведения коллективизации<sup>350</sup>.

С 1964 г. политическое значение процесса реабилитации претерпело изменения, а тема репрессий из официального перешла в плоскость общественной полемики, при этом в обсуждении трудного прошлого преимущественно идиоматический язык, преобладала использовался осторожность оценок. На официальном уровне очевидна трансформация оценок исторической фигуры И.В. Сталина и НКВД. Сфера эстетического при активной поддержке государства насыщалась произведениями, реабилитирующими скомпрометированные публичным признанием политических репрессий органы НКВД, формировавшими положительные героические образы советских следователей, разведчиков и т.д. (картины «Щит и меч» (1967), «Развязка» (1970), «17 мгновений весны» (1973), роман «В августе 1944» (1973) и др.).

Период «перестройки», ознаменовавший начало глубинных перемен в культурной, политической и экономической сферах жизни советского общества, характеризовался усилением общественного интереса к прошлому. Иллокутивный успех способствовал расширению периферийной аудитории и спектра обсуждаемых тем, включавшего в себя уже не только политические репрессии сталинского периода, но и проблематику «красного террора», раскулачивания, расказачивания, депортации, оценку эффективности

 $<sup>^{350}</sup>$  Федосеев И.А., Берхин И.Б. История СССР. Учебник для 9 класса. — М.: Просвещение, 1982. — С. 329.

коммунистического режима в целом. Воздействие «лагерной литературы» в данный период перешло из информативного плана в план общественно-моральный и даже эстетический<sup>351</sup>.

формирования правового пространства работы с трудным прошлым и восстановлением исторической справедливости в 1987 г. была учреждена Комиссия Политбюро ЦК КПСС для дополнительного изучения материалов, связанных с репрессиями: по итогам её работы процесс реабилитации впервые утратил свой исключительно заявительный характер: в 1988 г. было принято Постановление Политбюро ЦК КПСС от 11.07.1988 завершению работы, «O дополнительных мерах ПО связанной реабилитацией лиц, необоснованно репрессированных в 30-40е годы и начале 50-х годов», в соответствии с которым органы прокуратуры и КГБ СССР получили указание продолжить работу по пересмотру уголовных дел, независимо от наличия жалоб и заявлений граждан<sup>352</sup>.

16 января 1989 г. был принят Указ Президиума Верховного Совета СССР «О дополнительных мерах по восстановлению справедливости в отношении жертв репрессий, имевших место в период 30 – 40-х и начала 50-х годов», содержащий положение о создании «памятников жертвам репрессий» усилиями Комиссий народных депутатов и представителями общественности<sup>353</sup>: закладываются первые предпосылки увековечения памяти и коммеморационных практик.

Принципиально новым началом в понимании травматических событий советского прошлого в 90е годы стало законодательное признание факта политических репрессий не только в сталинское, но и досталинское и

 $<sup>^{351}</sup>$  Токер Л. Лагерная литература и её читатель. // Славянский альманах. -2002. - Т.8. - № 11. - С. 119-134.

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> О дополнительных мерах по завершению реабилитации необоснованно репрессированных лиц : Постановление Политбюро ЦК КПСС от 11 июля 1988 г. // Известия ЦК КПСС. – 1989. – № 1.

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> О дополнительных мерах по восстановлению справедливости в отношении жертв репрессий, имевших место в период 30-40-х и начала 50-х годов Указ Президиума ВС СССР от 16 января1989 г. № 10036-ХІ (ред. от 31 июля 1989 г.): // Ведомости ВС СССР. -1989. - № 3, ст. 19.

послесталинское время и изменение типа ответственности за травму с персонифицированной («фигура палача») на коллективную. В то время как в тексте Декларации ВС ССР от 14.11.1989 г. «О признании незаконными и преступными репрессивных актов против народов, подвергшихся насильственному переселению, и обеспечении их прав» использовались формулировки, возлагавшие ответственность на конкретную историческую фигуру («трагические годы сталинских репрессий», «варварские акции сталинского режима»)<sup>354</sup>, а рассмотренные ранее Постановления Политбюро и Указ Президиума ВС СССР очерчивали временные рамки репрессий формулировкой «репрессии 30-40-х и начала 50-х годов», Указ Президента СССР от 13 августа 1990 г. «О восстановлении прав всех жертв 20-x-50-xрепрессии фактически политических  $\Gamma\Gamma.\rangle\rangle$ хронологическую границу признания репрессий ещё на одно десятилетие, затрагивая эпоху ленинского руководства государством. Особое внимание в Указе репрессий: уделено мотивам «политическим, социальным, национальным, религиозным»; Указ обращён и к мировому сообществу (репрессии признаются несовместимыми с «нормами цивилизации»), в нём фиксируются многочисленные нарушения норм права<sup>355</sup>. Закон о «О реабилитации репрессированных народов» 1991 Γ. вновь расширил хронологические рамки репрессий: в соответствии с ним политических репрессий признаются лица, «подвергнутых таковым на территории Российской Федерации с 25 октября (7 ноября) 1917 г.» – т.е. с первого дня установления советской власти, «в отношении которых по признакам национальной или иной принадлежности проводилась

\_

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> О признании незаконными и преступными репрессивных актов против народов, подвергшихся насильственному переселению, и обеспечении их прав : Декларация ВС СССР от 14 ноября 1989 г. // Ведомости СНД СССР и ВС СССР. − 15.11.1990. − № 23, ст. 449.

 $<sup>^{355}</sup>$  О восстановлении прав всех жертв политических репрессии 20-50-х годов : Указ Президента СССР от 13 августа 1990 г. // СПС «Гарант». — URL: https://base.garant.ru/6323285/ (дата обращения: 22.09.2023).

государственном уровне политика клеветы и геноцида»<sup>356</sup>. В период с 1994 г. по 1996 г. категориальный перечень носителей травмы на законодательном уровне был расширен и конкретизирован: объектами политического террора признавались жертвы событий в Кронштадте в 1921 г.<sup>357</sup>, жертвы крестьянских восстаний 1918–1922 гг.<sup>358</sup>, военнопленные<sup>359</sup>, священнослужители и верующие<sup>360</sup>, жертвы тоталитарных репрессий в Катыни и Медном<sup>361</sup>, лица, пострадавшие в результате подавления волнений в Новочеркасске в 1962 г.<sup>362</sup>

После 1993 г., когда стала очевидной невозможность проведения судебного процесса над КПСС, фокус внимания властных структур надолго сместился со сферы политики памяти на насущные социально-экономические сложности. Фактически работа с травмой репрессий в 90-е гг. сводилась к установлению источника боли и назначению преступника, проведения обзора потерь с возможностью их трансформации в нарратив, политизированность которого нельзя не отметить. По верному замечанию О.Ю. Малиновой, «новая Россия представлялась по контрасту со старой

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> О реабилитации репрессированных народов : Закон РСФСР от 26 апреля 1991 г. №1107-1 (в ред. от 1 июля 1993 г.) // Ведомости СНД и ВС РСФСР. — 02.05.1991. — № 18, ст. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup> О событиях в г. Кронштадте весной 1921 года: Указ Президента РФ от 10 января 1994 г. № 65 // Собрание актов Президента и Правительства РФ. -17.01.1994. - № 3, ст. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> О крестьянских восстаниях 1918–1922 годов : Указ Президента РФ от 18 июня 1996 г. № 931 // Собрание законодательства РФ. – 24.06.1996. – № 26, ст. 3059.

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> О восстановлении законных прав российских граждан — бывших советских военнопленных и гражданских лиц, репатриированных в период Великой Отечественной войны и в послевоенный период : Указ Президента РФ от 24 января 1995 г. № 63 // Собрание законодательства РФ. — 30.01.1995. — № 5, ст. 394.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> О мерах по реабилитации священнослужителей и верующих, ставших жертвами необоснованных репрессий : Указ Президента РФ от 14 марта 1996 г. № 378 // Собрание законодательства РФ. – 18.03.1996. – № 12, ст. 1063.

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> О создании мемориальных комплексов в местах захоронений советских и польских граждан — жертв тоталитарных репрессий в Катыни (Смоленская область) и Медном (Тверская область) : Постановление Правительства РФ от 19 октября 1996 г. № 1247 // Собрание законодательства РФ. – 28.10.1996. – № 44, ст. 5029.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> О событиях в городе Новочеркасске в июне 1962 года: Постановление ВС РФ от 22 мая 1992 г. № 2822-1 // Ведомости СНД и ВС РФ. – 04.06.1992. – № 22, ст. 1184.

Россией», с целью укрепить авторитет новой перспективной власти<sup>363</sup>. Травматическая тема «октябрьской катастрофы» активно использовалась в электоральной кампании Б.Н. Ельцина: в 1996 г. гражданам буквально выбор сделать между демократическим будущим предлагалось возвращением к тоталитарному прошлому («Голосуй, или проиграешь!»). Когда же итоги выборов 1996 г. обнаружили лояльность населения к кандидату коммунистической партии, курс символической претерпел некоторые изменения. Так, стремясь достигнуть консенсуса в многообразии оценочных суждений и интерпретаций событий прошлого, «в противостояния целях смягчения И примирения различных общества»<sup>364</sup> власти объявили 7 ноября (годовщину Октябрьской революции) Днём согласия и примирения. В 2004 г. фракция «Единая Россия» выступила с инициативой перенести праздник с 7 на 4 ноября, приурочив его к дате освобождения Москвы от иностранной и нтервенции, и дать ему название – День народного единства.

Совершенствовалось и законодательство о жертвах политических репрессий. В Закон «О реабилитации» 1991 г. вносятся поправки, признающие детей, находившихся вместе с родителями в лагерях жертвами репрессий, а также детей, оставшихся по причине репрессий без попечения родителей решениями Конституционного суда.

В основе коллективной исторической травмы лежит вынужденное изменение коллективной идентичности и потребность в переработке коллективной памяти с последующим формированием устойчивой посттравматической репрезентации. Распад СССР как резкое и глубинное

-

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Малинова О.Ю. Политика памяти в постсоветской России. Расшифровка видеолекции. – URL: https://postnauka.ru/video/41333. (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> О Комиссии при Президенте Российской Федерации по противодействию попыткам фальсификации истории в ущерб интересам России» (вместе с «Положением о комиссии при Президенте Российской Федерации по противодействию попыткам фальсификации истории в ущерб интересам России»): Указ Президента РФ от 15 мая 2009 г. № 549 (ред. от 08 сентября 2010 г.) // Собрание законодательства РФ. – 25.05.2009. – № 21, ст. 2541.

социальное изменение повлёк за собой утрату чувства принадлежности людей единой общности. Кроме τογο, период советской государственности были утеряны многие региональные элементы идентичности, выступавшие ранее основой культурной групповой идентичности граждан Российской империи (например, казачества). С крахом же идентичности советской опорных точек для самоидентификации, способных связать между собой разные социальные группы и поколения, фактически не осталось. Для описания кризиса идентичности, с которым столкнулось общество в 90е годы представляется возможным использовать ЛаКапрой травматические "absence" предложенные Д. категории («структурное отсутствие») и "loss" («исторические утраты») $^{365}$ . Утрата реальна, исторична, материальна, её можно идентифицировать, отследив последовательность конкретных событий, И пережить, восстановив первоначальное состояние, если не на структурном, то хотя бы на ментальном уровне. Категория же "absence" имеет абстрактный характер и строится на неких утраченных устремлениях и идеалах. Такой конструкт особенно опасен в вопросах политической пропаганды: людей с неясной природой тревоги легко убедить, что они тревожатся именно после утраты того, что на самом деле никогда не имели, и склонить к дестабилизирующим общество действиям.

В этой связи, с начала 2000-х годов работа с коллективным сознанием включала в себя уже не только преодоление травматических последствий политических репрессий советского периода, но и работу с травмой постсоветской идентичности с использованием модели «интеллектуальной историзации»: приписывание историческому событию социальной значимости посредством закрепления их в нормативно-значимых, в т.ч. обязательных для изучения текстов. Особого внимания в данном контексте заслуживают два аспекта, реализуемых государством: реабилитация имиджа СССР и охранительная политика в отношении памяти о Великой

 $<sup>^{365}</sup>$  LaCapra D. Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. 1999. N 4. P. 696–727.

отечественной войне («трагедия, но не травма»). Функциональную нагрузку формирования и закрепление образа «сильного государства-победителя» можно определить как создание точек консолидации российского общества в борьбе с возникшим после распада СССР кризисом идентичности.

С позиции социологического подхода к изучению травмы как социального феномена, фактически любое событие, удовлетворяющее критериям масштабности, экзогенности, внезапности и радикальности, может травму<sup>366</sup>. быть Учитывая «сконструировано» В возросшую фрагментированность коллективной памяти в первое десятилетие после распада СССР, а также обострение «исторических споров» постсоциалистическими государствами Европы, российскими властями было уделено особое внимание сакрификации памяти о подвиге советского народа в годы Второй Мировой Войны. Так, в 2009 г. была создана Комиссия по противодействию попыткам фальсификации истории в ущерб интересам России; в 2014 г. в Уголовный кодекс РФ была введена статья 354.1 (реабилитация нацизма), предусматривающая уголовную ответственность за «распространение заведомо ложных сведений о деятельности СССР в годы Второй мировой войны»  $^{367}$ ; в 2020 г. в ст. ч. 3 67.1 Конституции РФ были закреплены необходимость защиты исторической правды и недопущение «умаления значения подвига народа при защите Отечества»<sup>368</sup>; в 2021 г. был введён запрет публичного отождествления целей, решений и действий руководства СССР и нацисткой Германии и отрицания решающей роли советского народа в разгроме нацистской Германии и гуманитарной миссии

 $<sup>^{366}</sup>$  Штомпка П. Указ. соч. – С. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> Уголовный кодекс Российской Федерации от 13 июня 1996 г. // Собрание законодательства Российской Федерации. – 1996. – № 25. Ст. 2954.

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> Конституция Российской Федерации (принята всенародным голосованием 12 декабря 1993 г. с изменениями, одобренными в ходе общероссийского голосования 01 июля 2020 г.) // СПС «КонсультантПлюс» – URL:. https://www.consultant.ru/document/cons\_doc\_LAW\_28399/95c44edbe33a9a2c1d5b4030c70b6 e046060b0e8/ (дата обращения: 22.09.2023).

СССР<sup>369</sup>. Наряду с охраной памяти о войне на законодательном уровне, государством вплоть ДО сегодняшнего ДНЯ активно используется перформативный потенциал искусства (особенно, кинематографического), а также приемы пространственной (организация мемориалов, музеев и исторических памятников) и временной локализации памяти (чествование травматических годовщин), вырабатываются особые коммеморационные (минута молчания, ритуалы акция «Бессмертный полк»). В формирование единых паттернов коммеморации героев войны выступает связующим звеном между советским и постсоветским поколением, ведь значимость победы над фашизмом признаётся и разделяется всеми людьми.

Восстановление позитивного имиджа СССР, как способ преодоления травматического кризиса идентичности, не ограничивалось охранительной политикой в отношении памяти о Великой отечественной войне. В 2005 г., обращаясь к Федеральному собранию, Президент РФ В.В. Путин охарактеризовал распад СССР как крупнейшую геополитическую катастрофу XX века.

В 2006 г. по инициативе власти формируется экспертная группа по созданию унифицированного учебника истории России ХХ века, концепция которого, по мнению А.И. Миллера, основывалась на идеи «нормализации ускоренной модернизации»<sup>370</sup>. авторитарной модели сталинизма как Подобный подход отразился на трактовке таких травматических эпизодов как голод 1933 г., события в Катыни и т.д. Вместе с тем, именно в данный период поиска унифицированной репрезентации российской истории, были имплементации предприняты попытки модели T.H. диалогического памятования, построенной на совместном производстве исторического

 $<sup>^{369}</sup>$  О внесении изменений в статью 6 ФЗ «Об увековечении Победы советского народа в Великой Отечественной войне 1941 - 1945 годов» и статью 1 ФЗ «О противодействии экстремистской деятельности» : Федеральный закон от 01 июня 2021 г. № 280-ФЗ (в ред. от 13 июня 2023 г.) // Собрание законодательства Российской Федерации. — 05.06.2021. — № 27, ст. 5108.

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> Миллер А.И. Политика памяти в России: Роль экспертных сообществ // Символическая политика: Сборник научных трудов под ред. Малиновой О.Ю., Ефременко Д.В. и др. / РАН ИНИОН. – М., 2015. Вып. 3: Политические функции мифов. – С. 213.

знания в общей истории нанесённой и пережитой травмы, в частности о взаимном признании и совместимости картин истории отдельных социальных общностей (в том числе и государств): например, деятельность группы по сложным вопросам истории российско-польских отношений под руководством А. Ротфельда и А.В. Торкунова.

Начало второго десятилетия XXI века принесло в работу с коллективной памятью ряд принципиальных изменений. Активное участие с 90х гг. в работе с вопросами трудного прошлого экспертных сообществ (АИРО, «Мемориал»<sup>371</sup>, и др.) способствовало дискредитации стратегии нормализации сталинизма в общественном мнении. В государственной политике памяти обозначается тенденция разграничения в общественном сознании достижений советского государства и собственно политических репрессий, ответственность за которые приобрела персонифицированный характер (фигура Сталина). Заявления о недопустимости нормализации сталинизма и необходимости артикуляции травматических переживаний как внутри государства, так и за его пределами включаются в риторику политических лидеров<sup>372</sup>.

В продолжении институционализации отечественной исторической политики 20 июня 2012 г. основывается Российское историческое общество, а 29 декабря 2012 г. Указом Президента РФ создаётся Российское военно-историческое общество.

События 2014 г., приведшие к обострению войн памяти, оказали своё влияние на работу с исторической травмой политических репрессий в пространстве отечественной политики памяти. Ряд знаковых действий и заявлений со стороны властных структур позволяет сделать вывод о том, что в данный период формат осмысления травматических событий XX век

 $<sup>^{371}</sup>$  Организация признана иностранным агентом на территории Российской  $\Phi$ едерации.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> Напр.: Д. Медведев: Сталинским репрессиям не может быть оправдания // Риа Новости. 2009. – URL: https://ria.ru/20091030/191235764.html (дата обращения: 22.09.2023); Путин: Сталинским репрессиям нет оправдания // Life. 2010. – URL: https://life.ru/p/19963 (дата обращения: 22.09.2023).

существенным образом отличался от установившегося общемирового тренда виктимизированных форм памяти.

Весной 2014 г. были приостановлены переговоры между создателями известного музея «Пермь–36» и администрацией Пермского края о создании общественно-государственного партнерства. В июне 2014 г. министр культуры В.Р. Мединский выступил с заявлением о нецелесообразности принятия программы ПО увековечению памяти жертв политических репрессий. Знаковым стало и выступление в августе 2014 г. патриарха РПЦ Кирилла необходимости преодоления «синдрома исторического мазохизма», в частности, посредством изменения канонов школьного образования.

Тем не менее, 15 августа 2015 г. распоряжением Правительства Российской Федерации была утверждена «Концепция государственной политики по увековечению памяти жертв политических репрессий». Документ был направлен на повышение уровня консолидации российского общества, упрочение национальной идентичности, предотвращение усугубления наметившихся ранее и обострившихся в результате событий 2014 г. линий разлома в интерпретации исторически значимых событий. В Концепции на законодательном уровне закреплялась необходимость «разработки эффективной государственной политики в области обретения обществом согласия по вопросам формирования наиболее значимых социальных ценностей»<sup>373</sup>, предлагалась «дорожная карта» сотрудничества государством И общественными организациями, нивелировать упрочившуюся систему поляризации убеждений, в которой власть традиционно ассоциировалась со стремлением сделать акцент на героических, сакрифицированных страницах истории, в то время как

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup> Об утверждении Концепции государственной политики по увековечению памяти жертв политических репрессий: Распоряжение Правительства РФ от 15 августа 2015 г. № 1561– р (ред. от 26 марта 2019 г.) // Собрание законодательства РФ. – 24.08.2015. – № 34, ст. 4930.

общественные организации отождествлялись попытками развить «общемировые» виктимизированные паттерны коммеморации. В Концепции закреплялась необходимость «осознания трагического опыта октябрьских событий 1917 г.», а также фиксировались такие травматические темы как дискриминация верующих, вынужденная послереволюционная эмиграция, коллективизация, разрушение крестьянского быта и, наконец, массовые репрессии. Практическая новизна Концепции заключалась в выработанном механизме количественной оценки качественных изменений. В частности, эффективность реабилитационных мероприятий предлагалось оценивать в количестве мемориальных объектов, количестве публикаций и сообщений в СМИ, посвящённых теме преодоления травматического опыта; числе пользователей Интернет-ресурсами по теме увековечивания памяти жертв политических репрессий; количестве проведенных научных мероприятий и численности студентов и сотрудников высших учебных заведений, вовлечённых в научную деятельность по данной теме.

Знаковым в вопросах организации коммеморационных практик жертв политических репрессий стал 2017 г., на который пришлось две мемориальные даты: столетие Февральской и Октябрьской революций 1917 г. и восьмидесятилетие событий 1937 г., признанного Концепцией годом пика политических репрессий советского режима. Именно в 2017 г. акция «Возвращение имён» получила всероссийский характер, существенно увеличился масштаб акции «Молитва памяти», а также был открыт мемориал «Стена скорби».

Как отмечает А.Ю. Бубнов, несмотря на укрепление государственных позиций в работе с исторической памятью, к 2017 г. политика памяти была «далека от административного вмешательства в свободу исторических исследований и репрессивного навязывания единой точки зрения с

использованием государственных структур»<sup>374</sup>.

Современное государство продолжает укреплять свои позиции в работе с политическими репрессиями советского периода. С 2020 г. по распоряжению Президента В.В. Путина ведётся создание единой базы данных жертв политических репрессий с участием ФСБ, МВД, ФСИН и Росархива. В 2023 г., выступая на заседании Совета по правам человека, В.В. Путин отметил, что работа по увековечению памяти жертв политических репрессий должна продолжаться, поскольку она имеет принципиальную значимость для будущего страны.

В риторике власти продолжает наблюдаться стремление к сохранению персонифицированной ответственности за политические репрессии, в то время как достижения СССР, в частности, победа над фашизмом, отождествляются именно с подвигом советского народа<sup>375</sup>. Кроме того, усиливается контроль за деятельностью экспертных сообществ: так, в декабре 2021 г. Верховным судом России было ликвидировано Международное историко-просветительское общество «Мемориал»<sup>376</sup>.

В научном сообществе проблемы памяти о советском прошлом так же не остаются без внимания, образ СССР в социальной памяти поколений современных России и бывших советских республик регулярно становится предметом обсуждения на многочисленных научных конференциях и круглых столах, ведущих отечественных высших учебных заведений (МГУ им. М.В. Ломоносова, НИУ-ВШЭ, ГОУП и др.).

В целом, с начала 90-х гг. как политическая, так и интеллектуальная элиты столкнулись с проблемой конструирования новой российской идентичности, осложнённой, с одной стороны, культурной травмой,

Бубнов А.Ю. Историческая политика и борьба интерпретаций коллективного прошлого в публичной сфере // Известия Тульского государственного университета. Гуманитарные науки. -2017.-T.4.-C.4.

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> Putin V.V. The Real Lessons of the 75th Anniversary of World War II // The National Interest. — 18.06.2020. — URL: <a href="https://nationalinterest.org/feature/vladimir-putin-real-lessons-75th-anniversary-world-war-ii-162982?page=0%2C1">https://nationalinterest.org/feature/vladimir-putin-real-lessons-75th-anniversary-world-war-ii-162982?page=0%2C1</a> (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> Организация признана иностранным агентом на территории Российской Федерации.

причинённой значительной части населения распадом СССР; с другой, необходимостью подвергнуть ревизии заблокированные в течение долгого фрагменты травматического советского прошлого, зачастую мифами подменённые И ассиметричными псевдоисторическими конструкциями. Это предопределило значимость поиска баланса между необходимым раскрытием правды о прошлом и воздания справедливости жертвам, с одной стороны, и реабилитацией советского государства и, особенно, общества, с другой стороны. На практике это выразилось в механизме отделения истории политического режима от истории страны и общества в целом.

На сегодняшний день формат осмысления травматических событий советского прошлого всё ещё остаётся не полностью определённым. Использование образа СССР во властной риторике трансформировалось от политизированного критического нарратива «старой» России к идее государственной преемственности в сочетании с признанием политических репрессий, стратегиями коллективного памятования И констатацией невозможности оправдания сталинизма. Столкнувшись с тезисами о синдроме «исторического мазохизма» и избыточности коммеморации жертв политических репрессий, данная общественная позиция тем не менее нашла своё современной Концепции реабилитации отражение жертв политических репрессий.

Как отмечает А.И. Миллер, для современного дискурса о репрессиях по-прежнему характерна фокусировка на жертвах, а не виновниках<sup>377</sup>. Между тем, построение устойчивого посттравматического нарратива не исчерпывается определением природы боли и природы жертвы<sup>378</sup>. Существенное значение имеют и такие элементы как распределение ответственности и формирование связи жертвы травмы с более широкой

-

<sup>378</sup> Александер Дж. Указ. соч. – С. 21–23.

<sup>377</sup> Миллер А.И. Политика памяти в России: Роль экспертных сообществ // Символическая политика: Сборник научных трудов под ред. Малиновой О.Ю., Ефременко Д.В. и др. / РАН ИНИОН. – М., 2015.- Вып. 3: Политические функции мифов. – С. 219.

аудиторией. В первом случае остается перспективной использование модели компромиссного памятования, основанной на выстраивание диалогической взаимосвязи между памятью жертв, свидетельской памятью и памятью виновных. В мировой практике специфическим институтом, отвечающим данной цели, выступают комиссии правды и примирения (профессиональные экспертные сообщества и правозащитные организации). Во втором случае, легитимации артикуляции речь только 0 травматических переживаний, как это было сделано в начале 90-х гг. после отказа от неконструктивных практик замалчивания, но и о популяризации темы репрессий; Дж. Александер, как подчеркивает «аудитория символически присоединиться к переживанию первоначальной травмы, только если жертвы будут представлены в терминах, описывающих их разделяемые более масштабной коллективной ценные качества, идентичностью»<sup>379</sup>. B ЭТОМ смысле эффективным представляется последовательное представление в медиа образов реальных советских людей, ставших жертвами репрессий.

## 2.3. Специфика отражения травматического события в коллективной памяти культурно-этнических общностей (на примере последствий большевистской политики расказачивания)<sup>380</sup>

Одной из ключевых травматических тем отечественного пространства памяти, безусловно, является тема политических репрессий советского периода. Необходимость увековечения памяти о трагических страницах национальной истории неоднократно подчёркивалась лидерами государства. В.В. Путин отмечает, что именно чёткость и однозначность оценки

<sup>380</sup> При написании данного параграфа диссертации использована статья автора: Самсонова

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> Александер Дж. Указ. соч. – С. 21–23.

Н.Н. Травма расказачивания в коллективной памяти культурно-этнической общности // Вестник Пермского университета. Серия "Политология". — 2023. — Том. 17. —  $N_2$  2. — C. 71–81.

политических репрессий позволит не допустить их повторения в будущем<sup>381</sup>.

Как уже подчёркивалось ранее, историческая травма резистентна во времени, в период латентного сохранения травмы в коллективном сознании, зачастую отличающийся значительной продолжительностью, пул подлинно исторических свидетельств травматического эпизода сменяется на набор окрашенных интерпретаций, что может использоваться эмоционально политическими акторами в спекулятивных целях. Как отмечает К. Карут, «исторический опыт невозможно описать, внутри безумия находится неартикулируемое событие, которое ищет способ быть описанным или выраженным»<sup>382</sup>. В случае, если унифицированной и массово приемлемой репрезентации травматического события достичь не удалось, велики риски формирования альтернативной памяти, построенной на подмене понятий. Особенно существенен риск инструментализации травматических переживаний отдельных культурно-этнических сообществ, проживающих в многонациональном И мультикультурном государстве. Активизируя перенося механизмы социального недовольства И испытываемое сообществом чувство стресса в условиях не исцелённой до конца травмы в плоскость отношений этноса и государства, политический актор может намеренно наращивать и мобилизовать заложенный в данных отношениях конфликтогенный потенциал. В качестве примера подобного выстраивания травматического дискурса онжом привести использование «Партией Народной Свободы» событий 1919 г. в риторике, направленной на создание собственной интерпретации травматического опыта такой культурноэтнической общности как казачество.

В статье «Быть сильными: гарантии безопасности России» В.В. Путин

3

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> Путин считает, что прошлые политические репрессии не имеют оправдания // Сайт Tass.ru. — 30.10.2017. — URL: <a href="https://tass.ru/obschestvo/4688362/">https://tass.ru/obschestvo/4688362/</a> (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Суверина Е.Г. Архив, событие и историческая травма. Интервью с профессором Корнелльского университета Кэти Карут // Сайт Publichistorylab.ru. – 14.01.2015. – URL: http://publichistorylab.ru/archives/176 (дата обращения: 22.09.2023).

отмечает: «После революции 1917 года казачество было подвергнуто жесточайшим репрессиям, по сути — геноциду» Зазача современного государства состоит в помощи казакам в сохранении их культуры и традиций, в частности, посредством привлечения их к несению военнопатриотической службы и патриотическому воспитанию молодёжи. Необходимо обратить внимание, что в тексте ст. 2 принятого в 1991 г. Закона «О реабилитации жертв политических репрессий» именно казачество приводится в качестве примера «исторически сложившейся культурноэтнической общности, против которой по признакам национальной или иной принадлежности проводилась на государственном уровне политика клеветы и геноцида» 384.

90-х в регионах традиционного расселения данной уникальной культурно-этнической общности (в частности, в Ростовской и Волгоградской областях, Краснодарском И Ставропольском наблюдается активное движение ПО возрождению казачества, федеральном уровне формируется правовое поле современного казачьего движения. В 2005 г. Федеральным законом «О государственной службе российского казачества» была создана правовая основа участия членов казачьих обществ в несении государственной и иной службы<sup>385</sup>. Значение данного нормативно-правового акта в вопросах преодоления коллективной травмы не менее велико, чем значение Закона «О реабилитации жертв политических репрессий», поскольку Федеральным законом № 154-ФЗ казачеству возвращалась его традиционная роль – несение воинской службы во благо Отечества. 9 августа 2020 г. Указом Президента № 505 была утверждена «Стратегия государственной политики в отношении российского

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Путин: Сталинским репрессиям нет оправдания // Life. 2010. – URL: https://life.ru/p/19963 (дата обращения: 22.09.2023).

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup> О реабилитации репрессированных народов : Закон РСФСР от 26 апреля 1991 №1107-1 (в ред. от 1 июля 1993 г..) // Ведомости СНД и ВС РСФСР. — 02.05.1991. — № 18, ст. 5.

 $<sup>^{385}</sup>$ О государственной службе российского казачества : Федеральный закон от 05 декабря 2005 г. № 154-ФЗ (ред. от 02 августа 2019 г.) // Собрание законодательства РФ. – 2005. – № 50, ст. 5245.

казачества на 2021-2030 годы», в соответствии с которой основными приоритетами развития казачества как исторически социокультурной общности стали обеспечение консолидации российского казачества, сохранение его духовного наследия и обеспечение реализации «потребности казачества» в служении обществу через эффективные механизмы привлечения к несению государственной службы и решению задач в интересах национальной безопасности (укрепление обороны страны, профилактика экстремизма, защита окружающей среды, формирование устойчивых каналов коммуникации с соотечественниками, проживающими за рубежом и т.д.)<sup>386</sup>

Вместе с тем, как отмечает один из ведущих исследователей истории российского казачества А.В. Сопов, сохранение напряжённости в отношениях власти и казачества в разных регионах России позволяет предположить недостаточность теоретических изысканий в данной области<sup>387</sup>.

Представляется, что одним из затруднений на пути возрождения казачества выступает плюрализм подходов самих казачьих сообществ в определении дальнейшего вектора развития: от фокуса на культурной самобытности и сохранении исторического наследия в конструктивном сотрудничестве с властью до сохраняющегося в тех или иных формах партикуляризма казачьего движения<sup>388</sup>, проявляющегося, в частности, в идеях национально-государственного самоопределения казачества<sup>389</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> Об утверждении Стратегии государственной политики Российский Федерации в отношении российского казачества на 2021–2030 годы : Указ Президента РФ от 09 августа 2020 г. № 505 // Собрание законодательства Российской Федерации. — 10.10.2020. — № 32, ст. 5259.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> Сопов А.В. Динамика социально-политического и этнокультурного статуса казачества: дисс. ... доктора исторических наук: 07.00.07. – Москва: 2012. – 504 с.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> Рвачёва О.В. Власть и казачество на юге России в конце XX — начале XXI в.: от конфронтации к сотрудничеству // Власть. — № 5. — 2010. — С. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> К Кислицын С.А., Кириченко А.В., Шолохов В.Л. Южнорусское казачество и этнополитические конфликты на Дону и Северном Кавказе // Конфликты на Северном Кавказе и пути их разрешения. – Материалы международного круглого стола. – Ростов-на-Дону, 2003. – С. 222.

O.B. Последнее, как полагает Рвачёва, В определённой степени 1991 г. обуславливается принятым В Законом «О реабилитации репрессированных народов», закрепившим за казаками статус репрессированной культурно-этнической общности с соответствующими правами на территориальную реабилитацию (возвращение территорий традиционного проживания для создания т.н. «казачьих республик»). Прослеживаемая с 1995 г. тенденция к «огосударствлению» 390 или же «институционализации» 391 казачества, выраженные в создании системы контроля над казачьим движением со стороны государства<sup>392</sup>, с одной стороны, способствовала интеграции казачества в жизнь российского общества и аккумуляции его потенциала в решении задач государственной безопасности, с другой же стороны, привела к усугублению порождённого репрессиями советского периода травматического кризиса идентичности казачества, что на современном этапе выразилось в возникновении противоречий между т.н. реестровым казачеством (преемником царского казачества как военно-служилого сословия) и казаков, находящихся вне официальных структур казачьих сообществ и позиционирующих себя как носителей отличительных этнокультурных черт.

Системное представление особенностей отражения травматического события в коллективной памяти казачества как культурно-этнической общности может быть осуществлено посредством анализа основных элементов травматического нарратива сообщества, изучения особенностей трансформации коллективной идентичности в результате травматизации, выявления моделей обращения с травмирующим прошлым, характерных для изучаемого культурно-этнического сообщества, и факторов, опосредующих течение мнемонических процессов.

<sup>392</sup> Рвачёва О.В. Указ. соч. – С. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> Маркедонов С.М. Неоказачество на Юге России: идеология, ценности, политическая практика // Центральная Азия и Кавказ. Журнал социально-политических исследований. – 2003. – № 5(29). – С. 25–56.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> Озеров А.А. – Политико-правовая институционализация современного казачества. – Ростов-на-Дону: Издательство Ростовского университета, 2006. – 162 с.

Для реализации поставленных исследовательских задач был выбран метод-контент анализа. Эмпирическую базу исследования составили материалы 30 виртуальных сообществ, посвящённых истории, культуре и современному развитию казачества, опубликованные за период с 1 января 2016 г. по 1 июня 2022 г. 393.

Выбор эмпирической базы исследования обусловлен тем, что в условиях массовой «дигитализации» памяти особый пласт формирования травматических репрезентаций представляют собой т.н. «виртуальные площадки»<sup>394</sup>. Благодаря дигитализации памяти на смену институционализированной коллективной памяти приходит множественная, диалогическая память, открытая для трактовок и интерпретаций, что создаёт предпосылки для использования в работе с исторической травмой модели диалогического памятования, построенной на совместном производстве исторического знания об общей истории и взаимном признании и совместимости картин исторического прошлого (shareable narratives)<sup>395</sup>. По верному замечанию Дж. Александера, процесс формирования травматических репрезентаций не разворачивается в ходе, используя терминологию Ю. Хабермаса, «прозрачной речевой ситуации»<sup>396</sup>, в которой не сила, не власть, а лучший аргумент празднует победу. В социальной практике языковое действие опосредуется природой институциональных арен, на которых оно осуществляется, будь то религиозная, научная,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Казаки. Российское Казачество», «Казаки & Казачество», «Скифия», «Донской телеграф», «Кубанский кизяк (казачество, Кубань, казаки)», «Казакия», «Казаки. Казачество История», «Воронежское отдельное казачье общество ВКО ЦКВ», «Возрождённое Казачество Руси», «Стрелы Сары-Азмана», «Переславское казачество», «Донские казаки», «Казачий рубеж», «Казаки-единомышленники», «Крымское казачество», «Православное казачество», «Астраханское казачество», Воронежской области», «Казачий присуд», «Добринское казачество», «Казачья служба», «Симбирско-ульяновское казачество», «Белогвардейцы. Донское казачество. Всевеликое», «Казачество на службу Отечеству», «Донское казачество», «Казачество, казаки», «Пермское казачество», «Донские казаки и казачки: прославляем казачество», «Казачество», «Казачье братство online».

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Ле Гофф Ж. История и память. – М: РОССПЭН, 2013. – С. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Passerini, L. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> Habermas, J. Theory of Communicative Action. Boston: Beacon Press, 1984.

бюрократическая, эстетическая и иные сферы, каждая из которых отличается репрезентации<sup>397</sup>. Пространство определёнными ограничения виртуальной коммуникации представляется максимально свободным от таковых ограничений. Новые формы сетевой мобилизации позволяют институтам гражданского общества и активным индивидам создавать неформализованные объединения, не связанные каркасной вертикальной структурой 398, что способствует активному выражению мнения участников по значимым для них вопросам. Это особенно важно с учётом того, что одним из наиболее эффективных механизмов преодоления травматического переживания является его проговаривание. Вместе с тем, нельзя забывать о том, что далеко не каждое проговаривание эффективно: бессистемное проговаривание способно лишь усилить травматический эффект и привести к росту общественного недовольства, что особенно опасно, если речь идёт о коллективной травме отдельной культурноэтнической группы, являющей частью мультикультурного государства.

В соответствии с поставленными задачами исследование включало в себя два этапа. Первый этап исследования был посвящён изучению с применением частотного контент-анализа основных элементов существующего травматического нарратива расказачивания (с опорой на модель Дж. Александера). На втором этапе исследования с использованием качественного ненаправленного контент-анализа эмпирического массива определены основные аспекты травматической трансформации коллективной идентичности культурно-этнического сообщества, дана оценка наиболее часто артикулируемых в информационном пространстве проблем; рассмотрены особенности трансформации коллективной идентичности в результате травматизации; выявлены модели обращения с травмирующим

2

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> Александер Дж. Культурная травма и коллективная идентичность // Социологический журнал. 2012. №3. С. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup> Бронников И.А. Сетевой гражданский активизм в политическом процессе России // Государственная политика в контексте глобальных вызовов современности / под ред. В.И. Якунина. М.: Издательство Московского университета, 2021. С. 538.

прошлым и дан анализ факторов, опосредующих течение мнемонических процессов.

## Основные элементы травматического нарратива расказачивания

формирования Описывая механизм «господствующего травматического нарратива», Дж. Александер выделяет четыре базовых (1) источника боли события, элемента: определение (характер произошедшего с отдельной группой и более крупным сообществом, частью которого она является); (2) определение природы жертвы (Какая именно группа испытала травмирующую боль? Пострадала ли она в силу того, что её члены выступали носителями определённых специфических признаков (этнических, религиозных, экономических) или в результате стечения обстоятельств?); (3) распределение ответственности (установление или назначение личности преступника); (4) связь носителей с более широкой аудиторией<sup>399</sup>.

Для выявления специфики отдельных элементов травматического нарратива казачества был проведён частотный контент-анализ эмпирического массива.

В течение двух десятилетий после Октябрьской революции на территории Советского Союза погибли тысячи казаков. Определяя источник травматической боли и природу жертвы (элементы травматического нарратива 1 и 2), необходимо уяснить, воспринимается ли в качестве главной причины их гибели голод и вынужденные перемещения во время гражданской войны, «красного террора» и коллективизации, которые испытали на себе множество людей на территории бывшей Российской империи, или же в коллективном сознании казачества укоренено мнение о преднамеренном уничтожении представителей данной культутрноэтнической группы? Вплоть до сегодняшнего дня в научном сообществе ведётся активная полемика о хронологии, форме и масштабах травмы казачества. Исследователями подчёркивается существующий плюрализм

151

 $<sup>^{399}</sup>$  Александер Дж. Указ. соч. – С. 20.

интерпретаций исторических событий и термина «расказачивание» в частности («этническое расказачивание», «сословное расказачивание», «саморасказачивание», «раскулачивание») можно выделить два основных подхода к пониманию расказачивания: как к политике, имеющей классовые основания и как к процессу с ярко выраженной антиэтнической направленностью 402.

Итак, для определения элементов 1 и 2 травматического нарратива были проанализированы ключевые характеристики травматических событий и их последствий.

Важно учитывать, что при упоминании травмы казачества в текстовых сообщениях может использоваться сразу несколько описаний, дополняющих друг друга (от принятого в научном сообществе термина «расказачивание» до эмоционально окрашенных описаний: «геноцид», «террор», «истребление»). В этой связи, при проведении контент-анализа виртуальных сообществ, посвящённых истории и культуре казачества, изучалась не частота упоминания «травмы казачества», а наиболее часто встречающиеся его характеристики, позволяющие определить специфику восприятия события собственно члена травмированного сообщества.

Единицами подсчёта стали выступили 13 описательных характеристик («расказачивание», «геноцид», «этноцид», «демоцид», «истребление», «террор», «репрессии», «депортация», «экспроприация», «раскулачивание», «коллективизация», «ассимиляция», «голодомор»). При анализе 24118 отобранных сообщений (средний показатель — 800 сообщений на одно сообщество), относящих к травме казачества и содержащих в себе всего

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup> Кислицын С.А. «Расказачивание» — стратегический курс большевисткой политической элиты в 20-х гг. // Возрождение казачества: история и современность: Материалы V Всероссийской (международной) конференции. — Новочеркасск, 1994. — С. 98–106; Чернопицкий, П.Г. Советская власть и казачество // Проблемы возрождения казачества: сборник научных статей. Часть 2. — Ростов-на-Дону: издательство РГУ, 1996. — С. 84–88; Лысенко Н.Н. Геноцид казаков в Советской России и СССР: 1918–1933 гг. — М.: Альтаир, 2017. — 636 с.

<sup>401</sup> Чернопицкий, П.Г. Указ. соч.

<sup>402</sup> Кислицын С.А. Указ. соч.

26437 описательных характеристик, было установлено, что наиболее распространёнными оказались следующие характеристики: «геноцид» *«репрессии»* (17,84%), *«расказачивание»* (14,55%), (22,5%),«террор» (14,23%), «истребление» (10,71%). Таким образом, нарратив травмы казачества строится В большей степени на убеждении фактах преднамеренного насилия в адрес отдельной исключительной группы, нежели в том, что данная группа пострадала как часть наиболее крупного сообщества, наравне с другими его представителями (в ходе гражданской войны). Необходимо также отметить, что внутри казачества фактически отсутствует разделение по региональному признаку. Упоминания расказачивании как об общеказачьем горе встречаются значительно чаще (81,88% от общего числа упоминаний), нежели упоминания о жертвах среди отдельных групп казачества (донского (7,06%), кубанского (3,76%), крымского (0.89%), терского (5.35%), сибирского (0.93%) и иных групп (например, «казаки-калмыки» - 0,13%). (См. Приложение 1).

Изучение элемента 3 травматического нарратива (распределение ответственности) требует разъяснения ряда аспектов. Воспринимаются ли потери, понесённые казачеством, как действия отдельных лиц или как политика целого государства? Идёт ли речь о персональной или коллективной ответственности? Достаточно ли усилий прилагает современное государство, или же оно лишь усугубляет негативные последствия пережитого?

С этой целью был вновь применён метод количественного частотного контент-анализа. Для категории персональная ответственность в качестве индикаторов были использованы фамилии партийных функционеров, с которыми традиционно связывают основные волны расказачивания. Категория коллективная ответственность была разделена на две группы: советский период и современный период. В рамках первой группы было 1) выделено 4 подгруппы: политические (индикаторы: силы «большевистская партия», «большевики», «РСДРП (б)», «коммунистическая партия», «коммунисты» и т.д.), 2) вооружённые силы (индикаторы: «Красная Армия», «красногвардейцы», «красные»), государственные органы (индикаторы: «НКВД», «Донбюро», иные наименования), советское государство (индикаторы: «СССР», «Советы», «советская власть» и т.д.), представители казачества (индикаторы: «советское казачество», «красное казачество» и т.д.). Индикаторы второй группы: «современная власть», «современное государство», «правительство» и т.д.

Результаты исследования позволили установить, потери, ЧТО понесённые казачеством, воспринимаются как скорее результат системной (73,43%),государственной политики нежели персональной зона ответственности отдельных политических деятелей (26,57%). Наиболее часто в негативном ключе упоминаются такие исторические деятели как В.И. Ленин (27,54%), И.В. Сталин (19,3%), Г.К. Орджоникидзе (12,03%), Я.М. Свердлов (10,73%), Л.Д. Троцкий (10,45%). (См. Приложение 2). Сообщения, возлагающие на современное государство ответственность за травму казачества, составили 11,66% от общего числа, что указывает на высокий инструментализации (например, eë риск травмы использования несистемными политическими акторами). Так, несистемная оппозиционная «Партия Народной Свободы» регулярно обращалась к травматической теме казачества в своей риторике, подчёркивая существование правовой коллизии между Законом «О реабилитации репрессированных народов», в котором казачество описывается как этнос, и более поздними нормативными актами, где этнический подход сменяется на функциональный. В «Заявлении к столетию геноцида казачества» также содержится критика современной власти за «уничтожение казачьего народа методами обезличивания, очернения и лжи», «глумление над истинными казачьими ценностями» 403. В сферу распределения вины за переживаемую казачьим народом травму

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> Бюро Федерального политсовета Партии народной свободы (ПАРНАС). Заявление ПАРНАС к столетию геноцида казачества. URL: https://www.parnasparty.ru/news/49 (дата обращения: 22.09.2023).

включается и современное государство.

Оценка четвёртого элемента травматического нарратива модели Дж. Александера (связь носителей травмы с периферийной аудиторией) даётся на следующем этапе исследования.

# Влияние коллективной травмы казачества на коллективную идентичность

Говоря об уяснении природы травматической боли, П. Штомпка выделяет три основных типа травматических симптомов (последствий), в областями, соответствие c на которые травма воздействует: демографические, социальные (разрушение сформировавшихся каналов социальных отношений, общественной иерархии) и собственно культурные: трансформация аксиологических и когнитивных компонентов культуры, ведущая к нарушению коллективной идентичности<sup>404</sup>. О схожих чертах травмы как культурного феномена пишет и Р. Айерман: суть травматического эффекта заключается в том, что некогда устойчивая коллективная идентичность расшатывается, а её основания ставятся под вопрос $^{405}$ . Ф.Р. Анкерсмит описывает конфликт утраченной посттравматической идентичностей с помощью метафоры «боль Прометея»: воспоминание об идиллических «утраченных мирах», от которых общество вынуждено отказаться в силу экзогенных факторов 406. Вместе с тем, как Д.А. Аникин, обладая значительным отмечает консолидирующим потенциалом, конструирует определённую интерпретацию травма исторического прошлого 407, а само травмирующее событие может стать

\_

 $<sup>^{404}</sup>$  Sztompka P. Cultural Trauma: The Other Face of Social Change Europe // European Journal of Social Theory. -2000. -№ 3(4). -P. 449–466.

 $<sup>^{405}</sup>$  Айерман Р. Социальная теория и травма // Социологическое обозрение. -2013. − Т. 2. − № 1. − С. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> Анкерсмит Ф.Р. Указ. соч. – С. 443.

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup> Аникин Д.А. Коллективные травмы как предмет memory studies. Специфика российского дискурса // Studia Humanitatis. – 2020. – № 4. – URL: <a href="http://st-hum.ru/content/anikin-da-kollektivnye-travmy-kak-predmet-memory-studies-specifik">http://st-hum.ru/content/anikin-da-kollektivnye-travmy-kak-predmet-memory-studies-specifik</a> (дата обращения: 22.09.2023).

фактором формирования коллективной идентичности<sup>408</sup>.

Для изучения процесса трансформации идентичности казачества был проведён качественный контент-анализ эмпирического материала. В результате декомпозиции текстового массива было выделено и структурировано 24 118 единиц анализа. (См. Приложение 3).

На содержательно-установочном уровне изученные сообщения обращены к проблеме коллективной травмы казачества как уникальной культурно-этнической общности. Основные темы информационного массива: организация памяти о жертвах расказачивания (В1), восстановление исторической справедливости (В2), возрождение казачества (В3).

На проблемном уровне внутри темы B1 определены следующие аспекты: организация коммеморативных мероприятий (C1), память о жертвах расказачивания в образовательной среде (C2).

На целевом уровне состояние перечисленных аспектов можно оценить следующим образом. На локальном уровне сформированы устойчивые модели временной и пространственной локализации травматических событий, определены памятные даты травматических годовщин как для сообщества в целом (24 января – день памяти жертв расказачивания), так и для отдельных его групп (27 марта – памятная дата жертв терского казачества). Кроме того, представители казачества символически присоединяются к потомкам жертв политических репрессий советского периода в официально установленный День памяти жертв политических репрессий (30 октября). Приёмы коммеморации весьма разнообразны: от религиозных ритуалов до научных конференций, что указывает на вовлечение в коммеморативные практики широкого круга лиц. Вместе с тем, необходимо констатировать разногласия в наименовании региональных памятных дат: так, в подавляющем большинстве изученных сообщений 24 января именуется главная дата коммеморации, «днем геноцида казачества», на официальном же сайте ВКО «Всевеликое войско донское»

\_

<sup>&</sup>lt;sup>408</sup> Ушакин С.А. Указ. соч. – С. 7–8.

дата означается как «День поминовения казаков и казачек Войска донского». Организация памяти о жертвах расказачивания в образовательной сфере также носит преимущественно локальный характер.

На атрибутивном уровне возможно указать следующие характеристики перечисленных аспектов темы: сохранение несогласованности в наименовании памятных дат свидетельствует о существовании различных интерпретаций событий травматического прошлого казачества, асимметрия освещения расказачивания в образовательном процессе не способствует выстраиванию связи между носителями травматического переживания и массовой аудиторией-реципиентом.

На проблемном уровне темы B2 были выделены следующие аспекты: проблема наследия большевистской власти (C3), проблема признания расказачивания (C4).

На целевом уровне состояние перечисленных проблем по материалам изученных публикаций оценивается следующим образом: с начала 90-х годов активистами казачьего движения ведётся разрозненная, но непрерывная деятельность по восстановлению исторической справедливости в отношении казачества, принимающая, в том числе, и характер символической борьбы. Современный процесс восстановления исторической правды о казачестве включает в себя два основных компонента: возрождение исторических традиций и реконструкция позитивного героического образа казака как самобытного носителя традиций служения Отечеству (возрождение таких социокультурных институтов как казачий круг, атаманство) и дань трагической памяти казачества (публичное признание потерь культурноэтнической общности во время гражданской войны и периода политических репрессий). Второй компонент включает в себя непрерывную, но плохо структурированную работу по десоветизации казачьего мира: борьба с (переименование проспекта Подтёлкова советскими топонимами В Платовский в Новочеркасске, акции станичного казачьего общества «Станица Казанская», пикеты по переименованию Свердловской области,

инициативы донского казачества по переименованию улиц Свердлова, Шаумяна, Войкова, Атарбекова, Кировского проспекта, Халтуринского переулка в Ростове-на-Дону и т.д.), открытое выражение неприятия политических акторов, аффилированных с коммунистической идеологией (например, инициатива «Красному террору нет!», обращение к КПРФ как историческому правопреемнику ленинской РКП (б) с требованием покаяться за политику расказачивания и «красного террора»). В подавляющим большинстве критических высказываний расказачивание характеризуется как длящийся процесс, принявший латентные формы ассимиляции казачьего народа. Окончание расказачивания в изученных материалах связывается с практическими мерами по устранению негативных последствий данного процесса: восстановление и развитие исторической и традиционной формы самоуправления казачьего народа национального (станиц), признание казаков коренным народом России.

На атрибутивном уровне определены следующие характеристики, составляющие содержание совокупности проблем темы В2. Присутствие в публичном пространстве маркеров советского прошлого является фактором фрустрации для представителей казачества, что позволяет говорить об укорененности травматического опыта в коллективной памяти сообщества. Травматическое событие задаёт матрицу понимания мира: как наследие прошлого реалии настоящего переосмысляют контексте так опыта<sup>409</sup>. O травматического практическом проявлении ЭТОГО травматического алгоритма пишет 3.B. Силкевич своём В очерке «Национальное сознание русских», построенном на использовании в качестве одного из индикаторов современного русского менталитета ассоциативных интерпретаций понятий «социализм» и «капитализм». Автор полагает, что неприятие донским казачеством социализма во многом связано

-

<sup>&</sup>lt;sup>409</sup> Ушакин С.А. Указ. соч. – С. 9.

именно с трагедией расказачивания 410. Она, как элемент исторического прошлого данной культурно-этничекой общности, в существенной степени политической позиции. влияет выбор Травматический построенный на понимании расказачивания как незавершённого процесса, оставляет широкое пространство ДЛЯ ретравматизации, eë посредством инструментализации травмы, использования ДЛЯ легитимации своих целей отдельными политическими акторами.

На проблемном уровне темы В3 были определены следующие вопросы: последствия раскола красного и белого казачества (С5), противоречия институционализации («огосударствления») казачества (С6), этническая самоидентификация казачества (С7).

На целевом уровне состояние отмеченных проблем внутри темы В3 можно оценить следующим образом. «Возрождение казачества» является незавершённым процессом. Обязательным условием организации полноценной проработки травмирующего прошлого является наличие сложившегося коллективного субъекта с устойчивой самоидентификацией. В случае с исторической травмой казачества конструирование идентичности сообщества осложняется рядом факторов, в частности, травма казачества, как и практически любая травма, инициирующим событием которой выступают насильственные революционные преобразования, имеет бинарный характер. одной стороны, это, безусловно, «травма жертвы», при которой пассивность переживания переходит в страдательность; с другой стороны, это ещё и описанная Б. Гизеном «травма преступника» 411, возникшая в результате разделения казачества на «красное» и «белое». Также в актуальной повестке ярко наблюдается противопоставление этнических казаков и современного реестрового казачества, критически оцениваемого как инструмент ассимиляции казачьего народа. Кроме того, анализ

 $<sup>^{410}</sup>$  Силкевич З.В. Национальное самосознание русских (Социологический очерк). — М: Механик, 1996. — С. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup> Giesen B. Ibid.

критических высказываний позволяет обнаружить ещё два внутренних конфликта: межпоколенческий (критика неудавшихся проектов возрождения казачества, осуществлявшихся «старшим поколением») конфликт поведенческих стратегий: критика казаков, поддерживающих различные проявления мультикульутрализма и ассимиляции: например, вступающих в браки». Право T.H. «смешанные казачества на этническую самоидентификацию наравне другими народами, составляющими население Российской Федерации, рассматривается как один из важнейших способов преодоления последствий расказачивания.

На атрибутивном уровне можно выделить следующие характеристики В темы «возрождение казачества». соответствии c типологией психологических травм Ф. Рупперта, основанной на характере влияния травмирующих факторов на индивидуального и группового носителей, травма казачества может быть определена и как экзистенциальная травма, и травма системных отношений 412. Травма экзистенциального типа вызывается угрозой существования сообщества (в случае казачества – результате культурно-этического) преднамеренного физического также политики уничтожения, террора, a ассимиляции, депортации, сформировавшегося социального Последствия уничтожение уклада. переживания такой травмы оказывают различное влияние на коллективную идентичность: от отказа от «негативной» идентичности и ухода из группы до активации процессов её сплочения. При этом такое сплочение может происходить по потенциально конфликтогенной модели «свой – чужой» (представители травмированной группы ориентированы не на поиск точек соприкосновения с внешней средой, а на самоизоляцию), а означение виновных причинённую боль осуществляться В соответствии механизмом каузальной атрибуции: ответственными за негативные событие

-

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> Ruppert F. Trauma, Bonding and Family Constellations: Understanding and Healing Injuries of the Soul. – Trudoxhill: Green Balloon Publishing, 2008. – 356 p.

означаются не отдельные личности, а чуждые группы в целом.

травматической Следует отметить, что ДЛЯ конструирования репрезентации, способной помочь носителям травматических переживаний преодолеть их (в случае казачества реализовать цель «возрождения»), особое значение имеет достижение идентификации аудитории-реципиента сообществом непосредственных носителей травмы (элемент 4 модели Дж. Александера)413. Особую сложность установление такой связи приобретает в случаях, когда речь идёт о травме отдельной культурно-этнической общности. Так, выстраивание новой казачьей идентичности во многом посредством встраивания себя не В мультикультурное российское общество, а за счет противопоставления себя ему. Характерным подобного противопоставления маркером является отрицание государственных праздников как социальных практик, воплощающих «консенсус по поводу смысла социального мира»<sup>414</sup>. Так, 23 февраля в кругах радикально настроенного казачества воспринимается как день создания большевиками Красной Армии, символа репрессий для казачьего народа.

Опираясь на результаты исследования, можно сделать следующие выводы об особенностях отражения травматического события в коллективной памяти культурно-этнических общностей на примере последствий большевистской политики расказачивания.

1. Анализ основных элементов травматического нарратива казачества показал, что последний строится на признании факта преднамеренного насилия в адрес исключительной группы, несогласия с предпосылкой, что казаки пострадали также, как и всё население бывшей российской империи в ходе гражданской войны; потери, понесённые казачеством расцениваются как результат системной государственной политики, при этом расказачивание воспринимается как незавершенный процесс, принимающий

 $^{413}$  Александер Дж. Указ. соч. – С. 23.

 $<sup>^{414}</sup>$  Бурдьё П. Социология социального пространства. — Санкт-Петербург: Алетейя, 2007. — 208 с.

форму ассимиляции и огосударствления.

- 2. В результате анализа информационного массива были выделены следующие особенности трансформации коллективной идентичности казачества.
- 1) Наличие внутренних расколов, указывающее на сохраняющийся коллективного субъекта (конфликт кризис идентичности поколений; историческое разделение казачества на «красное» и «белое»; характерный групп, ДЛЯ культурно-этнических включенных В плюралистические общества, конфликт поведенческих стратегий (сторонники интеграции и «ассимиляции»), конфликт поколений, противопоставление критики «этнических казаков» и «реестрового казачества»). При этом обязательным условием организации полноценной проработки травмирующего прошлого является наличие сложившегося коллективного субъекта с устойчивой самоидентификацией. Выстраивание новой идентичности казачьего сообщества осложняется комплексным характером перенесённой травмы.
- 2) Проблема «временного лага». Реконструируемое общее прошлое восходит к опыту, однако воспоминания о нём опосредуется нарративами, трансформирующимися вместе с рамками памяти. В случае рассмотренной межпоколенческой передачи травмы потомки непосредственных участников трагических событий, повлекших за собой эрозию идентичности сообщества, сталкиваются c необходимостью «поиска самости», опорных точек историческим идентификации. Обращаясь К И художественным свидетельствам, они обнаруживают там следы былого величия сообщества, однако, не могут в полной мере отыскать им подтверждения в настоящем. Понятие новой казачьей идентичности формируется ПОД которого расказачивание – это переживание давнего поколения, для прошлого, а не настоящего; поколения, которое ориентируется, используя терминологию Д. ЛаКапры, не на «историческую утрату» ("loss"), сколько на «структурное отсутствие» ("absence"), абстрактный идеал, сформированный

под влиянием репрезентаций<sup>415</sup>. Как уже отмечалось ранее, далеко не каждое «проговаривание» травматических переживаний имеет конструктивный характер. Представляется, что в случае травмы казачества имеет место феномен «нарративного фетишизма», описанный У.Сантнером<sup>416</sup>. В данном случае бесконтрольное повествование о травматических событиях направлено как на спекуляцию на них в зависимости от индивидуальных целей говорящего, так и на создание некоего «удобного» контекста обесценивания травмы, искажения представлений о ней, смещение акцентов.

3) Специфика выстраивания отношений с внешней средой для культурно-этнической группы группы заключается в том, речь идёт не просто о заключении мемориально-этического договора между носителями сообществом, остальным a 0 совместном производстве исторического знания о пережитой травме, основанной на взаимном признании и совместимости картин истории. В противном случае, велики риски, что реконструкции идентичности группы будет происходить не встраивания себя в сообщество в посредством целом, за счет противопоставления ему, особенно за счёт заложенного в отношения этноса и государства потенциально конфликтогенной схемы «свой – чужой». В этом институционализации казачества можно смысле процессы оценивать положительно. Периферийная аудитория способна символически разделить трагических событий, его переживание только если жертвы будут представлены в терминах, описывающих ценные качества, разделяемые масштабной коллективной идентичностью. Привлечение казачества к решению задач национальной безопасности коррелирует с установившимся в общественном сознании исторического представлением о казаках как о защитника Отечества, способствует формированию позитивного образа казачества, стимулирует рост общественного интереса к истории казачества,

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup> LaCapra, D. Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. – 1992. – N 4. – P. 706

 $<sup>^{416}</sup>$  Сантнер Э. История по ту сторону принципа наслаждения: размышляя о репрезентации травмы // Травма: пункты: Сборник статей / Под. ред. Ушакина С.А. и Трубиной Е.Г. – М.: Новое литературное обозрение, 2009. – С. 392

в т.ч. к её трагическим страницам. С другой стороны, нельзя не согласиться с позицией О.В. Рвачёвой: огосударствление казачьих структур сопряжено как с рисками их дистанцирования от остального населения регионов их проживания в силу специфики внутренних интересов<sup>417</sup>, так и с усугублением конфликтного потенциала раскола этнического и реестрового казачества.

3. Процессы перенастройки коллективной идентичности казачества как культурно-этнической общности опосредуются совокупностью внешних, социальных факторов, так и психологической составляющей, определяющей в значительной степени специфику проявления травматических симптомов. К внешним факторам можно причислить социокультурный контекст, включающий в себя актуальные потребности общества, частью которого является травмированная группа (например, в Концепции государственной политики РФ по увековечению памяти жертв политических репрессий читаем: «Страна не может стать полной мере правовым государством и занять ведущую роль в мировом сообществе, не увековечив память многих миллионов своих граждан, ставших жертвами политических репрессий» 418, господствующая система взглядов, наличие или отсутствие условий для артикуляции травматического переживания как в правовом, так и в культурном поле (в частности, обязательная институционализация перехода от травмирующей среды к безопасной: например, переход от диктатуры к демократии, отмена дискриминирующих законов и т.д.). Психологическая составляющая включает в себя такие элементы как этнический характер, объективизированный в культуре народа, этнический темперамент, как совокупность типичных реакций на фрустрирующую ситуацию, и этнические стабилизирующие обычаи И традиции, общественные отношения, посредством формирования определённых качеств. (Так, в работе А.

-

<sup>&</sup>lt;sup>417</sup> Рвачёва О.В. Указ. соч. – С. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>418</sup> Об утверждении Концепции государственной политики по увековечению памяти жертв политических репрессий. Распоряжение Правительства РФ от 15.08.2015 № 1561–р (ред. от 26.03.2019) // Собрание законодательства РФ. – 24.08.2015. – № 34, ст. 4930.

Митчерлих «Неспособность скорбеть» описывается корреляция между особенностями социализации детей раннего возраста в кайзеровской Германии с акцентом на суровость и дисциплину и сложностями с институционализированный выражением травматических переживаний последствий Второй мировой войны в немецком обществе в 40-60е гг. 419. Такие духовные детерминанты казачества как православное вероисповедание, в сочетании с веротерпимостью, строгая нравственная дисциплина, патриотичное служение родине оказывают положительное влияние в деле реконструирования казачьей идентичности в созвучие с идентичностью общенациональной. С другой стороны, такие свойства казачьего менталитета как независимость, стремление к сохранению самоуправления, исторически сформировавшееся институтов социальной привилегированности не способствуют сокращению разрыва между обществом в целом и казачеством как отдельной культурноэтнической группой.

Как и любая историческая травма, травма культурно-этнического сообщества тесно связана с проблемой временного лага. Реконструируемое общее прошлое восходит к непосредственному опыту, однако воспоминание о нём опосредуется нарративами, трансформирующимися вместе с рамками памяти. Культурные травмы потомков – это, в первую очередь, проблема поиска «самости», «самоидентификации». Обращаясь к историческим свидетельствам, научным исследованиям, тематическим художественным произведениям, они обнаруживают там знаки и символику былого величия сообщества, однако, не могут в полной мере отыскать им подтверждения в настоящем. В данном случае имеет место т.н. «ошибка травматического Р. перевода», которую влечёт описанный Айерманом парадокс формирования посттравматической идентичности: понятие новой казачьей идентичности формируется влиянием ПОД поколения, ДЛЯ которого

<sup>&</sup>lt;sup>419</sup> Mitscherlich, A., Mitscherlich M. The Inability to Mourn: Principles of Collective Behavior. New York: Grove Press. – 322 p.

расказачивание – это переживание давнего прошлого, а не настоящего ориентируется, (Eyerman, 2013); поколение, которое используя терминологию Д. ЛаКапры, не на «историческую утрату» ("loss"), сколько на «структурное отсутствие» ("absence"), абстрактный идеал, сформированный под влиянием банка символов и репрезентаций 420. Как уже отмечалось ранее, далеко не каждое «проговаривание» травматических переживаний имеет конструктивный характер. Представляется, что в случае травмы казачества имеет место феномен «нарративного фетишизма», описанный У.Сантнером<sup>421</sup>.

4. Используя разработанную Р. Мертоном классификацию способов адаптации к аномии, можно сделать вывод, что внутреннее освоение травмы сообществом сегодняшний на день происходит направлениях: конструктивном и пассивном. Конструктивное направление построено на приёме инновации: преднамеренном «культурном творчестве», частичном изменении культурных паттернов культурно-этнической группы для адаптации ее к изменившейся среде (например, возвращение казачества на службу государства в обновлённых формах, поиск новых моделей самоуправления, совместимых с действующей казачьего вертикалью государственной власти). Пассивное направление, напротив, включает в себя модель ритуализма — культивирование традиций как укрытия от травмы $^{422}$ .

На сегодняшний день вопрос возрождения казачества сохраняет свою остроту. Безусловно, в последние 30 лет как федеральными и региональными властями, так и общественными организациями была проделана масштабная работа, сформированы правовые основы развития казачества. Вместе с тем, акцент в работе с выстраиванием казачьей идентичности на государственном уровне делался на сакрифицированных страницах истории, постулирующих героические образы и поступки, канонизирующих участие казачества в

<sup>420</sup> LaCapra D. Ibid. – P. 706

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> Сантнер Э. Указ. соч. – С. 392

<sup>&</sup>lt;sup>422</sup> Мертон С.К. Указ. соч.

коллективном подвиге народа в годы испытаний (например, Великой Отечественной Войны), в то время как виктимизированным формам памяти не уделялось достаточного внимания. Вместе с тем, не обладая масштабными средствами влияния на публичную память, казачеством как культурноэтнической группой была создана собственная коллективная память, где травма расказачивания стала одной из реконструированных контрольных точек идентичности, консолидирующим событием, символической матрицей понимания мира, В таком состоянии сообщество фактически начинает жить в состоянии хронического стресса, дальнейшее конструирование позитивного будущего затруднено, a наследие переосмысляется контексте травматического опыта. В этой связи важно включение травматического опыта казачества в общегосударственный нарратив, его закрепление не только в нормативно-правовых документах, но и в образовательном и научном дискурсах, включение его в коммуникативно-значимые материалы. исторической Преодоление травмы казачества представляет собой перспективную сферу сотрудничества власти и общества: главная задача взаимодействия данного на организационном уровне придать разнообразным коллективным воспоминаниям, не исключая их плюрализм, единообразное направление, которое свяжет индивидов и коллективы в единый субъект с общим прошлым и общим будущим.

### Выводы по Главе 2

Во второй главе диссертационного исследования рассмотрены модели работы с коллективной травматической памятью. На теоретическом уровне выделяются три основные группы моделей реакций на травматическое прошлое: модели забывания истории, сопряженные с утратой органического единства общества, либо его коренным переформатированием, модели квазирепрезентации прошлого (подмена правдивых образов прошлого эрзацрепрезентациями), модели проработки травмы, включающие в себя стратегии интеллектуальной историзации, компромиссного и диалогического

#### памятования.

Делается вывод, что реакция на коллективную травму определяется не только психологическими механизмами, но и спланированными стратегиями и директивами (как конструктивными, так и направленными на подавление аналитических импульсов и построение квазирепрезентаций).

исторической работы с Универсальную теоретическую модель представляется возможным описать метафорой двухэтапного перевода: первый этап предполагает деконструкцию травматического свидетельства в результате анализа (понимание и интерпретация), второй – травматического «перевод» переживания В адаптативные обеспечивающие символическое единство аудитории-носителя травмы и более широкой периферийной аудитории (репрезентация).

Ключевыми задачами исторической политики России на протяжении последних 30 лет выступали преодоление травматических последствий политических репрессий советского периода, но и работа с травмой постсоветской идентичности с использованием модели «интеллектуальной историзации»: приписывание историческому событию социальной значимости посредством закрепления их в нормативно-значимых, в т.ч. обязательных для изучения текстах.

В результате проведённого исследовании травмы казачества был внутренних расколов, свидетельствующих о определен ряд кризисе субъекта, ведущей идентичности коллективного К активизации патологических механизмов социальных защит. Травмирующее событие во самостоятельным фактором формирования много выступает коллективной идентичности. Данная тенденция способна усилить сепарацию травмированной культурно-этнической группы от сообщества в целом.

#### Заключение

В ходе диссертационного исследования была реализована заявленная цель по выявлению механизмов коллективной травматизации и разработке методов работы с коллективной исторической травмой.

В работе даётся системное представление ключевых методологических подходов к изучению травмы как социального феномена.

Наиболее значимые различия данных подходов заключаются в следующих аспектах.

1. Отличное понимание механизма травматизации.

психоаналитической парадигме травма рассматривается деструктивное проявление памяти, нарушение мнемонического механизма, выраженное в неспособности разграничить актуальное и прошлое состояние возникновении носителя травмы, выражающееся В патологического Подобная механизма травматического повторения. патология обуславливается неспособностью травмированной общности к осмыслению пережитого негативного опыта и его интеграции в целостный нарратив представлений о себе в результате т.н. «кризиса свидетельствования», обусловленного как защитными психологическими механизмами, так и совокупностью определённых политических практик (замалчивание, табуирование).

В рамках культурно-социологического подхода под травмой понимается не только ментальный процесс, но и социальный конструкт, ключевую роль в создании которого играет медиация и производимая реконструкция травматического опыта, опосредованная историческим, культурным и институциональным окружением, в котором осуществляется речевой акт (репрезентация травмы). В качестве наиболее значимого фактора возникновения (актуализации) травматических переживаний выступает социальная среда.

2. Возможность травматического конструирования и проблема

репрезентации.

- а) В рамках социологического подхода фактически любое событие, при наличии определённого набора факторов (культурной среды, структурных предпосылок, демографических условий) и необходимого объёма властных ресурсов, может быть «сконструировано» в травму.
- б) Для психоанализа травма не конструируется, а существует априори даже в отсутствии конструирования.
  - 3. Проблема репрезентации.

Изучение рецепции психоанализа в исследованиях общества, истории и культуры позволило выявить эволюцию понимания категории травмы от её осмысления как сбоя репрезентации, вызванного кризисом свидетельствования (Ш. Фелман, Д. Лауб) к функциональному пониманию субъективной И коллективной стратегии как выживания, активизируемой посредством механизма косвенной референции (К. Карут) и возможности косвенной репрезентации травмы в концепциях представителей интеллектуальной истории (Д. ЛаКапра, Ф.Р. Анкерсмит).

В то время как в рамках психоаналитического подхода к исследованию травмы акцент делается на невозможности артикуляции травматического опыта, вызванной феноменом «кризиса свидетельствования» как результата нарушения мнемонического процесса, представители социологического подхода фокусируются на процессе осмысления трагического события на общем уровне именно через конструирование травматического нарратива.

4. Различные механизмы преодоления травмы.

В рамках психоаналитического подхода механизмы нивелирования неконструктивных последствий сопряжены с восстановлением психологического климата в сообществе, снижением конфликтогенного потенциала (носитель — окружающая среда; травмированная группа — масштабное сообщество; травмированная группа — виновные (или их преемники) и т.д.) Основным механизмом преодоления исторической травмы выступает «артикуляция травматических переживаний».

В социологической парадигме преодоление травмы направлено на достижение символического баланса и формирование устойчивых связей между отдельными сообществами путём конструирования травматического дискурса: установления на сознательном уровне наличия и источника страданий и распределение (в том числе и принятие на себя) ответственности за них.

Опираясь теоретико-методологические подходы основные пониманию травмы как социального феномена, автор обосновывает возможность экспансии термина «травма» в плоскость социальных наук. С позиций психоаналитического подхода коллективность обуславливается общностью механизмов обработки травматического опыта, в частности его влиянием на способность к воспоминанию (вытеснение события, артикуляции травматического сложности травматического переживания, частичный возврат вытесненного). В рамках культурносоциологического подхода коллективность травмы является результатом акта коммуникации между носителями индивидуальных воспоминаний с более широкой аудиторией, способствующему распространению травматических переживаний.

В рамках диссертационного исследования предлагается следующая концептуализация исторической травмы как социального феномена. Коллективная историческая травма представляет собой рассогласование между испытываемым коллективным переживанием исторического события и его последствий, с одной стороны, и сконструированной репрезентаций данного переживания, возникшей в результате либо отсутствия условий для его артикуляции, либо некорректной расшифровки (интерпретации) данного переживания, с другой стороны.

В рамках диссертационного исследования даётся анализ моделей обращения с коллективной травматической памятью, обосновывается неэффективность императива забвения в работе с историческими травмами, изучаются модели квазирепрезентации прошлого (экстернализация,

взаимный зачёт вины, фальсификация, инструментализация травмы). Отдельное внимание уделяется моделям проработки травмы. Формулируются условия организации полноценной проработки травмирующего прошлого: наличие сложившегося коллективного субъекта с устойчивой самоидентификацией, институционализация перехода К безопасной правовой и информационной среде.

В результате исследования выделяют три наиболее эффективные модели детравматизации.

- Модель интеллектуальной историзации, В соответствии c психоаналитическим подходом К преодолению травмы, позволяет разграничить воспоминания о травмирующем прошлом и настоящем, механизму патологического препятствуя повторения. Данная предполагает реконструкцию истории о травмирующем прошлом и её последующее закрепление В форме устойчивого нарратива В текстах. Подобная российской коммуникативно-значимых модель исторической политике успешно применяется в работе с памятью о Великой отечественной войне.
- 2) Модель компромиссного памятования основана на выстраивании диалогической взаимосвязи межу тремя элементами памятного нарратива: памятью означенных виновных, памятью жертв и свидетельской памятью. Существенную роль в заполнении сформировавшихся в результате как защитных психических механизмов, так и политических стратегий «лакун памяти» приобретает совместная профессиональных экспертных сообществ (например, в РФ: Ассоциация исследователей российского общества, Российское историческое общество, Российское военное историческое общество и др.).
- 3) Модель диалогического памятования характеризуется ослаблением монологизма групповой памяти, открытостью травматического дискурса. В отличие от компромиссного памятования она подразумевает не соглашение об определённой интерпретации исторических событий, требующее от

сторон уступок и трансформации «рамок памяти», а совместное производство исторического знания в общей истории нанесённой и пережитой травмы.

Основываясь на методологической комбинации основных подходов к изучению травмы, автор разрабатывает теоретическую модель работы с коллективной травмой — модель «двухэтапного перевода». Первый этап предполагает деконструкцию травматического свидетельства в результате анализа (понимание и интерпретация), второй — «перевод» травматического переживания в адаптивные образы, обеспечивающие символическое единство аудитории-носителя травмы и более широкой периферийной аудитории (репрезентация).

Суть комбинирования психоаналитического и культурносоциологического подхода к изучению травмы как социального феномена в разработке данной модели заключается в необходимости не только исследования «продуктов проговаривания травмы», но и анализа социальнополитического контекста, в котором данные сообщения были созданы.

Экстраполируя психоаналитический подход на общественную жизнь, автор приходит к выводу, что проработка травмы возможна благодаря ликвидации практик осознанного забвения (табуирования) и восстановления подлинной грамотной разработанной памяти посредством схеме коммеморационных практик, направленных на поиск адекватного выражения подавляемых (сдерживаемых) травматических переживаний. Вместе с тем, далеко не каждое проговаривание имеет конструктивный характер. Вопервых, автоматическое, рефлекторное, бессистемное проговаривание лишь способствуя травматический эффект, более глубокому усиливает пространство травматического, бесконечному, погружению В неконструктивному «переживанию» травматической ситуации; во-вторых, бесконтрольное повествование о травматических событиях может быть использовано в целях создания т.н. «удобного прошлого», отвлекая внимания общественности от подлинной причины травматической боли. Подобные

практики умолчания и создания квазирепрезентаций, в свою очередь, могут привести к коллективным неврозам, лишая общества потенциала развития и адаптации к динамично изменяющейся окружающейся среде. В этой связи залогом успешного преодоления исторической травмы выступает не только ликвидация практик умолчания, но и следующая за ней упорядоченная себя организация 0 прошлом, включающая В приёмы памяти пространственной и временной локализации. Особое значение в современном мире приобретает уход от монологического характера групповой памяти и выстраивание совместимых картин травматического прошлого отдельных сообществ.

В целом, реакция на коллективную травму определяется не только психологическими механизмами (вытеснения, забвения, самооправдания), но и спланированными стратегии и директивы (как конструктивные: модель интеллектуальной историзации, модели компромиссного и диалогического памятования, так и направленные на подавление аналитических импульсов и построение квазирепрезентаций: фальсификация, взаимный зачёт вины, экстернализация).

Ha основе методологического синтеза основных подходов К травмы предлагается теоретическая модель исследованию работы исторической травмой, направленная на снятие ограничений репрезентативности травматического травматического опыта: анализ свидетельства учётом как внутренних защитных механизмов, артикуляцию, внешних факторов ограничивающих так И создания сообщения, с последующим построением устойчивого посттравматического дискурса на основе адаптивных образов, обеспечивающих интеграцию травматического опыта в пространство памяти более широкой общности.

К числу основных задач исторической политики России на протяжении последних 30 лет относилось не только преодоление травматических последствий политических репрессий советского периода, но и работа с травмой постсоветской идентичности с использованием модели

«интеллектуальной историзации»: приписывания историческим событиям, потенциалом, обладающим консолидирующим социальной посредством закрепления их в нормативно-значимых текстах. Ключевыми особенностями российской исторической политики в области работы с использование коллективными травмами выступает таких стратегий проработки как легитимация артикуляции травматических переживаний, интеллектуальная компромиссное историзация, памятование, пространственная и временная локализация травматических событий для достижения универсальных форм символической повторяемости, охранительная политика в отношении исторической правды.

По итогам изучения специфики отражения травматического события в общностей памяти культурно-этнических диссертационного исследования делается вывод, что травматическое событие ведёт к возникновению кризиса идентификации коллективного субъекта, приводящему к активизации патологических коллективных социальных защит. Опосредованное данными механизмами функционирование общества осуществляется на основе ригидной картины мира с категоричными оценочными суждениями, построенными на конфликтогенной схеме «свойчужой», а травмирующее событие становится самостоятельным фактором формирования новой коллективной идентичности взамен утраченной и опосредует конструирование особых интерпретаций исторического прошлого. Данная тенденция способна усилить сепарацию травмированной этнокультурной группы от сообщества в целом.

D результате исследования было установлено, что травматический нарратив расказачивания строится на признании факта преднамеренного насилия в адрес исключительной группы (признания системной политики расказачивания), при ЭТОМ расказачивание воспринимается частью исследуемой культурно-этнической общности как незавершённый процесс. Это оставляет пространство для процесса инструментализации травмы, практические риски которого этнической сопряжены ростом

напряжённости в регионах постоянного проживания представителей данной культурно-этнической группы, дискредитации представлений о казачьей государственной службе, значимость которой подчёркивается современными российскими государственными деятелями, затруднениям в реализации государственной политики, направленной на возрождение казачества.

Можно заключить, что разработанная в рамках исследования концепция исторической травмы обладает значительным эвристическим потенциалом и может быть эффективна в исследовании кризиса идентичности как следствия радикальных общественных информаций, в переосмыслении и выработке механизмов преодоления таких явлений как колониализм, политическое насилие, дискриминация.

На сегодняшний день очевиден вектор развития отечественной исторической политики, направленный на защиту позитивного имиджа государства и закрепление в сознании героических образов, направленный на преодоление кризиса идентичности, последовавшего за травматическим социальным изменением – распадом СССР. Вместе с тем, работа с травматической памятью о распаде Советского Союза ещё не завершена, в частности, не отражен в повестке памяти и не выработан определяющий нарратив 90-х гг. В этой связи исследования феномена исторической травмы и механизмов коллективной памяти представляет существенную важность для возможностей и перспектив успешной реализации исторической политики России. Представленные в диссертационном исследовании положения имеют практическое значение для разработки концепций по взаимодействию институтов политической власти и общества с целью достижения консенсуса власти и общества в процессах поиска эффективных путей преодоления исторической травмы, позволяя сохранять стабильность государственного развития, исключить возможность инструментализации травм, снизить риски дезинтеграции общества. Изучение механизмов коллективного памятования имеет принципиальное значение для реализации исторической политики государства.

### Список литературы

# Законодательные и иные нормативные акты органов государственной власти Российской Федерации

- 1. Конституция Российской Федерации (принята всенародным голосованием 12 декабря 1993 г. с изменениями, одобренными в ходе общероссийского голосования 01 июля 2020 г.) СПС «КонсультантПлюс» URL:. https://www.consultant.ru/document/cons\_doc\_LAW\_28399/95c44edbe33a 9a2c1d5b4030c70b6e046060b0e8/ (дата обращения: 22.09.2023).
- Уголовный кодекс Российской Федерации от 13 июня 1996 г. //
  Собрание законодательства Российской Федерации. 1996. № 25.
  Ст. 2954.
- 3. О внесении изменений в статью 6 ФЗ «Об увековечении Победы советского народа в Великой Отечественной войне 1941–1945 годов» и статью 1 ФЗ «О противодействии экстремистской деятельности» : Федеральный закон от 01 июня 2021 г. № 280-ФЗ (в ред. от 13 июня 2023 г.) // Собрание законодательства Российской Федерации. 05.07.2021. № 27, ст. 5108.
- 4. О государственной службе российского казачества : Федеральный закон от 05 декабря 2005 г. № 154-ФЗ (ред. от 02 августа 2019 г. ) // Собрание законодательства РФ. 2005. № 50, ст. 5245.
- 5. О реабилитации репрессированных народов : Закон РСФСР от 26 апреля 1991 г. №1107-1 (в ред. от 1 июля 1993 г.) // Ведомости СНД и ВС РСФСР. 02.05.1991. № 18, ст. 5.
- б. О мерах по реализации Закона Российской Федерации «О реабилитации репрессированных народов» в отношении казачества» : Указ Президента Российской Федерации от 15 июня 1992 г. № 632 (ред. от 04 февраля 2021 г.) // Ведомости СНД и ВС РФ. № 25, ст. 1429.

- 7. О восстановлении законных прав российских граждан бывших советских военнопленных и гражданских лиц, репатриированных в период Великой Отечественной войны и в послевоенный период : Указ Президента РФ от 24 января 1995 г. № 63 // Собрание законодательства РФ. 30.01.1995. № 5, ст. 394.
- О Дне согласия и примирения : Указ Президента Российской Федерации от 07 ноября 1996 г. № 1537 // Собрание законодательства РФ. 11.11.1996. № 46, ст. 5242
- 9. O Комиссии Президенте Российской Федерации при ПО фальсификации противодействию попыткам истории ущерб интересам России» (вместе с «Положением о комиссии при Президенте Российской Федерации по противодействию попыткам фальсификации истории в ущерб интересам России»): Указ Президента РФ от 15 мая 2009 г. № 549 (ред. от 08 сентября 2010 г.) // Собрание законодательства РФ. – 25.05.2009. – № 21, ст. 2541.
- 10. О крестьянских восстаниях 1918–1922 годов: Указ Президента РФ от 18 июня 1996 г. № 931 // Собрание законодательства РФ. 24.06.1996.
   № 26, ст. 3059.
- 11. О мерах по реабилитации священнослужителей и верующих, ставших жертвами необоснованных репрессий: Указ Президента РФ от 14 марта 1996 г. № 378 // Собрание законодательства РФ. 18.03.1996. № 12, ст. 1063.
- 12.О событиях в г. Кронштадте весной 1921 года: Указ Президента РФ от 10 января 1994 г. № 65 // Собрание актов Президента и Правительства РФ. 17.01.1994. № 3, ст. 189.
- 13. Об утверждении Стратегии государственной политики Российский Федерации в отношении российского казачества на 2021–2030 годы : Указ Президента РФ от 09 августа 2020 г. № 505 // Собрание законодательства Российской Федерации. 10.10.2020. № 32, ст. 5259.

- 14. Стратегия развития государственной политики Российской Федерации в отношении российского казачества до 2020 года: Указ Президента РФ от 9 августа 2020 г. № 505 // СПС «Гарант». URL: <a href="https://base.garant.ru/74484683/">https://base.garant.ru/74484683/</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 15. О восстановлении прав всех жертв политических репрессии 20-50-х годов: Указ Президента СССР от 13 августа 1990 г. // СПС «Гарант». URL: <a href="https://base.garant.ru/6323285/">https://base.garant.ru/6323285/</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 16. О концепции государственной политики по отношению к казачеству: Постановление Правительства РФ от 22 апреля 1994 г. № 355 (ред. от 10 сентября 2016 г.) // Собрание законодательства Российской Федерации. 16.05. 1994 г. № 3, ст. 210
- 17. О создании мемориальных комплексов в местах захоронений советских и польских граждан жертв тоталитарных репрессий в Катыни (Смоленская область) и Медном (Тверская область) : Постановление Правительства РФ от 19 октября 1996 № 1247 // Собрание законодательства РФ. 28.10.1996. № 44, ст. 5029.
- 18. Об утверждении Концепции государственной политики по увековечению памяти жертв политических репрессий : Распоряжение Правительства РФ от 15 августа 2015 г. № 1561–р (ред. от 26 марта 2019 г.) // Собрание законодательства РФ. 24.08.2015. № 34, ст. 4930.
- 19. О дополнительных мерах по завершению реабилитации необоснованно репрессированных лиц: Постановление Политбюро ЦК КПСС от 11 июля 1988 г. // Известия ЦК КПСС. 1989. № 1.
- 20. Об упразднении Особого совещания при Министре внутренних дел СССР: Указ Президиума ВС СССР от 01 сентября 1953 г. // СПС «Консультант-Плюс».

  URL: <a href="http://www.consultant.ru/cons/cgi/online.cgi?req=doc&base=ESU&n=9149">http://www.consultant.ru/cons/cgi/online.cgi?req=doc&base=ESU&n=9149</a> #ZV3S6aTqKPPSccrc1 (дата обращения: 22.09.2023).
- 21. О признании незаконными и преступными репрессивных актов против народов, подвергшихся насильственному переселению, и обеспечении

- их прав: Декларация ВС СССР от 14 ноября 1989 г. // Ведомости СНД СССР и ВС СССР. 15.11.1990. № 23, ст. 449.
- 22. О событиях в городе Новочеркасске в июне 1962 года: Постановление ВС РФ от 22 мая 1992 г. № 2822-1 // Ведомости СНД и ВС РФ. 04.06.1992. № 22, ст. 1184.
- 23. О дополнительных мерах по восстановлению справедливости в отношении жертв репрессий, имевших место в период 30–40-х и начала 50-х годов: Указ Президиума ВС СССР от 16 января 1989 г. № 10036– XI (ред. от 31 июля 1989 г.) // Ведомости ВС СССР. 1989. № 3, ст. 19.
- 24. О реабилитации казачества : Постановление ВС РФ от 16 июля 1992 г. № 3321-1 (ред. от 26 июня 2007 г.) // Ведомости СНД и ВС РФ. 30.07.1992. № 30, ст. 1805.

## Научная литература

# Монографии:

- 25. Александер Дж. Смысл социальной жизни: культурсоциология. М.: Праксис, 2013. 640 с.
- 26. Анкерсмит Ф.Р. Возвышенный исторический опыт. – М.: Европа, 2007. – 612 с.
- 27. Арендт X. Vita activa, или О деятельной жизни. СПб.: Алетейя, 2000 г. 437 с.
- 28. Ассман А. Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и историческая политика. М.: Новое литературное обозрение, 2014. 328 с.
- 29. Ассман А. Новое недовольство мемориальной культурой. М.: Новое литературное обозрение, 2016. 232 с.
- 30. Багдасарян В.Э. Историческая политика / В.Э. Багдасаян, В.В. Бушуев.– М.: ИНФРА-М, 2023. 336 с.
- 31. Барт Р. Мифологии. М.: Изд-во им. Сабашниковых, 1996. 312 с.

- 32. Бергер П., Луман Т. Социальное конструирование реальности. Трактат по социологии знания. М. Медиум, 1995. 97 с.
- 33. Брейер Й., Фрейд 3. О психическом механизме истерических феноменов. М.: ERGO, 2018. 76 с.
- 34. Брубейкер Р. Этничность без групп. М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 2012. 408 с.
- 35. Брусиловский Л.Я., Бруханский Н.П., Сегалов Т.Е. Землетрясение в Крыму и нейропсихический травматизм. Ленинград: Издательство Наркомздрава РСФСР, 1928. 106 с.
- 36. Бурдье П. Социология социального пространства. М.: Институт экспериментальной социологии. СПб: Алетейя, 2007. 208 с.
- 37. Волкан В. Д. Расширение психоаналитической техники: руководство по психоаналитическому лечению. СПб: Издательско-Торговый Дом «Скифия», 2021. 352 с.
- 38. Гидденс Э. Последствия современности. М.: Праксис, 2011. 352 с.
- 39. Дюркгейм Э. Анатомия успеха. М.: АСТ, 2018. 448 с.
- 40. Дюркгейм Э. О разделении общественного труда. М.: Канон, 1996. 432 с.
- 41. Дюркгейм Э. Элементарные формы религиозной жизни: тотемическая система в Австралии. М.: Издательский дом «Дело» РАНХиГС, 2018. 736 с.
- 42. Жане П. Психологическая эволюция личности. М.: Академический проспект, 2010. 399 с.
- 43. Коваленко В.И. Политология: к осмыслению национальных интересов России. М.: Издательство Московского университета, 2016. 733 с.
- 44. Лакан Ж. Семинары. Книга 1. Работы Фрейда по технике психоанализа. М.: Гнозисс, 2019. 432 с.
- 45. Ле Гофф Ж. История памяти. M.: PОССПЭН, 2013. 303 c.
- 46. Лифтон Р.Дж. Травмированное «Я» // Психологическая помощь

- мигрантам: травма, смена культуры, кризис идентичности / Под ред. Г.У. Солдатовой. М.: Смысл, 2002. С. 78–89.
- 47. Лысенко Н.Н. Геноцид казаков в Советской России и СССР: 1918–1933 гг. М.: Альтаир, 2017. 636 с.
- 48. Мертон С.К. Социальная теория и социальная структура. М.: Хранитель, 2006. – 873 с.
- 49. Мид. Г. Дж. Философия настоящего. М.: Издательский дом ВШЭ, 2014. 272 с.
- 50. Миллер А.И., Липман М. Историческая политика в 21 веке. М.: Новое литературное обозрение, 2002. – 648 с.
- 51. Николаи Ф.В. Полемика о травме и памяти в американских исследованиях культуры. М.: Флинта, 2017. 184 с.
- 52. Озеров А.А. Политико-правовая институционализация современного казачества. Ростов-на-Дону: Издательство Ростовского университета, 2006. 162 с.
- 53. Орлов И.Б. Устная история Теория и методология истории / Отв. ред. Алексеев В.В., Крадин Н.Н., Коротаев А.В., Гринин Л.Е. Волгоград: Учитель, 2014. С. 335–355.
- 54. Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сб. статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. 352 с.
- 55. Решетников Л. П. Вернуться в Россию. Третий путь, или тупики безнадёжности. М.: ФИВ, 2014. 320 с.
- 56. Рикёр П. Память, история, забвения. М.: Издательство гуманитарной литературы, 2004. 728 с.
- 57. Рикёр П. Конфликт интерпретаций. Очерки о герменевтике. М.: Канон-пресс-Ц, 2002.-623 с.
- 58. Силкевич З.В. Национальное самосознание русских (Социологический очерк). М.: Механик, 1996. 204 с.

- 59. Тощенко Ж.Т. Общество травмы: Между эволюцией и революцией (опыт теоретического и эмпирического анализа). М.: Весь мир. 2020. 352 с.
- 60. Федосеев И.А., Берхин И.Б. История СССР. Учебник для 9 класса. М.: Просвещение, 1982. 382 с.
- 61. Фрейд 3. По ту сторону принципа наслаждения // Малое собрание сочинений. СПб: Азбука Классика, 2010. С. 730–914.
- 62. Фрейд 3. Психология масс и анализ человеческого «Я». М.: АСТ, 2019. 320 с.
- 63. Фрейд 3. Скорбь и меланхолия // Художник и фантазирование. М.: Республика. С. 252–260.
- 64. Фрейд 3. Торможение, симптом и тревога // Истерия и страх Зигмунд Фрейд. М.: Фирма СТД, 2006. С. 227–308.
- 65. Фрейд 3. Тотем и табу // Я и Оно: Сочинения. М.: Эксмо-Пресс. С. 363–528.
- 66. Фрейд 3. Человек по имени Моисей и монотеистическая религия // Я и Оно: Сочинения. М.: Эксмо-Пресс. С. 915–1038.
- 67. Фрейд 3. Я и Оно. Ленинград: Academia, 1924. 64 с.
- 68. Фрейд 3., Брейер Й. Исследования истерии // Фрейд 3. Собрание сочинений в 26 томах. Т. 1. СПб: Восточно-европейский институт психоанализа. 464 с.
- 69. Фромм Э. Анатомия человеческой деструктивности. М.: ACT, 2007. 624 с.
- 70. Хальбвакс М. Социальные рамки памяти. М.: Новое издательство, 2007. 348 с.
- 71. Хабермас М. Теория коммуникативной деятельности. М.: Весь мир, 2022. 880 с.
- 72. Хорни К. Невротическая личность нашего времени. Самоанализ. М.: Прогресс-Универс, 1993. 478 с.

- 73. Хирш М. Поколение постпамяти: Письмо и визуальная культура после Холокоста. М.: Новое издание, 2021. – 355 с.
- 74. Штомпка П. Социология. Анализ современного общества. М.: Логос, 2005. 664 с.
- 75. Эппле Н. Неудобное прошлое: память о государственных преступлениях в России и других странах. М.: Новое литературное обозрение, 2021. 574 с.
- 76. Эткинд А. Кривое горе: Память о непогребенных. М., 2016. 336 с.
- 77. Юнг К.Г. Архетип и символ. М.: Канон++, 2019. 305 с.
- 78. Almond G.A., Flanagan S.C., Mundt R.J. Crisis, Choice, and Change; Historical Studies of Political Development. Boston: Little, Brown and company, 1973. 744 p.
- 79. Abraham N., M. Torok L'écorce et le noyau. Paris: Aubier-Flammarion, 1978. 494 p.
- 80. Bohleber V. Trauma, Trauer und Geschichte. // Liebsch B., Rosen J. (Eds). Trauer und Geschichte. Koln 2001. 131 145 pp.
- 81. Caruth C. Trauma: Exploration in Memory. Baltimore and London: John Hopkins University Press, 1995 278 p.
- 82. Caruth C. Unclaimed Experience: Trauma, Narrative, and History. Baltimore, Maryland: The John Hopkins University Press, 1996. 154 p.
- 83. Chakrabarty D. History and the Politics of Recognition // Jenkins K., Morgan S., Munslow A. (Eds.). Manifestos for History. New York, 2007. P. 77–87.
- 84. Eyerman R. Between Culture and Politics. Cambridge: Polity Press, 1994. 232 p.
- 85. Eyerman R. Political Assassination, Trauma and Narration // The Cultural Sociology of Political Assassination. New York: Palgrave Macmillan, 2011. 9 32 pp.
- 86. Felman S., Laub D. Testimony: Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis and History. New York.: Routledge, 1992. 312 p.

- 87. Felman Sh., Laub D. Writing and Madness: Literature / Philosophy / Psychoanalysis. Ithaca: Cornell University Press, 1994. 255 p.
- 88. Giesen B. Triumph and Trauma. London: Paradigm publishers, 2004. 196 p.
- 89. Halévy D. Essai sur l'accélération de l'histoire. Paris: Arthème Fayard, 1961. 166 p.
- 90. Heller M., Nekrich A. Utopia in Power: The History of the Soviet Union from 1917 to the Present. New York: Summit Books, 1986 877 p.
- 91. Janet P. The Major Symptoms of Hysteria. New York: Macmillan, 1907. 332 p.
- 92. Klein M. Some Theoretical Conclusions regarding the Emotional Life of the Infant in: J. Riviere, Joan (Hg.): Developments in Phsycoanalysis. London: Hogarth, 1952. 39 p.
- 93. Kosseleck R. Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeite. Frankfurt a. M.: Schurkamp, 1995. 389 p.
- 94. LaCapra D. History and Criticism. Ithaca: Cornell University Press, 1985. 148 p.
- 95. LaCapra D. History and Memory after Auschwitz. Ithaca: Cornell University Press, 1998. 214 p.
- 96. LaCapra D. Representing the Holocaust: History, Theory, Trauma. Ithaca, Cornell University Press, 1994. 230 p.
- 97. LaCapra D. Rethinking Intellectual History: Texts, Contexts, Language. Ithaca: Cornell University Press, 1983. 351 p.
- 98. Lewis T. The Soldier's Heart and the Effort Syndrome. New York: P.B. Hoebor, 1919. 144 p.
- 99.Loewenberg P. Fantasy and Reality in History. New York., Oxford: Oxford University Press, 1995. 244 p.
- 100. Mitchell J. Mad Men and Medusa: Reclaiming Hysteria and the Effect of Sibling Relations on the Human Condition. London: Penguin Books, 2000. 365 p.

- Meier Ch. Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns. Vomöffentlichen Umgang mit schlimmer Vergangenheit. München, 2010. 160 p.
- 102. Mitscherlich, A., Mitscherlich M. The Inability to Mourn: Principles of Collective Behavior. New York: Grove Press, 1979. 322 p.
- 103. Neal A. National Trauma and Collective Memory: Major Events in the American Century. Armonk, New York: Sharpe, 1998. 421 p.
- 104. Ogburn W.F., Nimkoff M.F. Sociology. Boston: Houghton Mifflin, 1950. 756 p.
- 105. Rummel R. Lethal Politics: Soviet Genocide and Mass Murder since 1917. New-Jersey: Transaction Publishers, 1990. 287 p.
- 106. Ruppert F. Trauma, Bonding and Family Constellations: Understanding and Healing Injuries of the Soul. Trudoxhill: Green Balloon Publishing, 2008. 356 p.
- 107. Smelser N. J. Theory of Collective Behavior. New York: The Free Press. 1963. 436 p.
- Sztompka P. The Sociology of Social Change. Oxford, 1993. 348p.
- 109. Thompson K. Moral Panics. London: Routledge, 1997. 157 p.
- 110. Volkan V.D. A Nazi Legacy: Depositing, Transgenerational Transmission, Dissociation, and Remembering Through Action. London: Karnac/Routledge, 2015. 130 p.
- 111. Werth N. The Black Book of Communism: Crimes, Terror, Repression. Harvard University Press, 1999. 912 p.
- 112. Yerushalmi J.H. Freud's Moses: Judaism Terminable and Interminable. New Haven: Yale University Press, 1991. 192 p.

### Диссертации:

113. Сопов А.В. Динамика социально-политического и этнокультурный статус казачества: автореферат дисс. ... доктора исторических наук: 07.00.07. – Москва: 2012. – 504 с.

- 114. Мороз О.В. Культурная травма в российском литературном дискурсе конца XX века: Виктор Ерофеев, Владимир Сорокин, Виктор Пелевин. Дисс. ... кандидата культурологии : 24.00.01. Москва: 2012. 281 с.
- 115. Николаи Ф.В. Полемика о травме и памяти в американской философии культуры: дисс. ... доктора философских наук : 09.00.13 Нижний Новгород: 2018. 335 с.
- 116. Суверина Е.Г. Репрезентация современности в российском кино 200-х: постсоветское как культурная травма. Дисс. ... кандидата наук о культуре: 24.00.01. Москва, 2022. 147 с.
- 117. Трубицына Л.В. Переживание травмирующего события как проблема психологии личности. Дисс. ... кандидата психологических наук: 19.00.01. Москва: 2005. 201 с.

## Научные статьи:

- 118. Аейрман Р. Социальная теория и травма // Социологическое обозрение. Т. 12. № 1. 2013. С. 121–138.
- 119. Айерман Р. Культурная травма и коллективная память // Новое литературное обозрение. 2016. № 5. URL: https://www.nlobooks.ru/magazines/novoe\_literaturnoe\_obozrenie/141\_nlo\_ 5\_2016/article/12171 (дата обращения: 22.09.2023).
- 120. Александер Дж. Культурная травма и коллективная идентичность // Социологический журнал. 2012. № 3. С. 5–40.
- 121. Аникин Д.А. Коллективные травмы как предмет memory studies: специфика российского дискурса // Studia Hunanitatis. 2020. № 4. URL: <a href="http://st-hum.ru/content/anikin-da-kollektivnye-travmy-kak-predmet-memory-studies-specifik">http://st-hum.ru/content/anikin-da-kollektivnye-travmy-kak-predmet-memory-studies-specifik</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 122. Аникин Д.А. Травматизация исторической памяти: европейский проект vs национальный дискурс // Studia Humanitatis. 2019. № 4. URL: http://st-hum.ru/en/node/854 (дата обращения: 22.09.2023).

- 123. Аникин Д.А. Травматизация прошлого: методология исследования и основные подходы // Studia Humanitatis. 2018. № 4. URL: http://st-hum.ru/content/anikin-da-travmatizaciya-proshlogometodologiya-issledovaniya-i-osnovnye-podhody (дата обращения: 22.09.2023).
- 124. Аникин Д.А., Бубнов А.Ю. Политика памяти в сетевом пространстве: интернет как медиатор памяти // Вопросы политологии. -2020. № 1(53). Т. 10. С. 19-28.
- 125. Аникин Д.А., Головашина О.В. Память в законе: нормативное регулирование политики памяти в сетевом пространстве. // Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сборник статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. С. 166—179.
- 126. Аникин Д.А., Головашина О.В. Травмы культурной памяти: концептуальный анализ и методологические основания исследования // Вестник Томского государственного университета. 2017. № 425. С. 78–84.
- 127. Артамонова Ю.Д. К вопросу о механизмах исторической памяти // Вестник славянской культуры. 2018. Т.48. С. 29–40.
- 128. Бабурин С.Н., Багдасарян В.Э., Ивашов Л.Г., Катасонов В.Ю., Маслов Д.В., Реснянский С.И., Степанян А.О., Сулакшин С.С. Гибель СССР: факторные основания цивилизационной катастрофы. К 30событий распада Союза Советских летию трагических Социалистических Республик // Московского Вестник государственного областного университета. Серия: История И политические науки. – 2021. - № 4. – С. 6 –41.
- 129. Багдасарян В.Э. Восприятие СССР в историческом сознании современного российского социума: тенденции ресоветизации (по материалам социологических опросов) // Вестник Московского

- государственного областного университета. Серия: История и политические науки. 2022. N = 1. C.7 19.
- 130. Багдасарян В.Э. Мировоззрение в проекции политической мифологии: генезисные основания идеологического строительства // Журнал политических исследований. 2022. Т. 6. № 3. С. 41–51.
- 131. Башмаков И.С. Гражданская активность современного российского казачества: основные формы и практики // Общество, политика, экономика, право. 2023. N 6. С. 32–36.
- 132. Бронников И.А. Сетевой гражданский активизм в политическом процессе России // Государственная политика в контексте глобальных вызовов современности / под ред. В.И. Якунина. М.: Издательство Московского университета, 2021. С. 538–549.
- 133. Бубнов А.Ю. Историческая политика и борьба интерпретаций коллективного прошлого в публичной сфере // Известия Тульского государственного университета. Гуманитарные науки. 2017. Т. 4. С. 3–12.
- 134. Ван дер Харт О., Нейенхэюс Э., Стил К. Структурная диссоциация личности. Основные положения // Журнал практической психологии и психоанализа. 2014. № 2. URL: <a href="https://psyjournal.ru/articles/strukturnaya-dissociaciya-lichnosti-osnovnye-polozheniya">https://psyjournal.ru/articles/strukturnaya-dissociaciya-lichnosti-osnovnye-polozheniya</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 135. Вацетис И. Борьба с Красновым // Известия ВЦИК. 1919. № 20–25.
- 136. Гаджиев К.С. Национальная идентичность: концептуальный аспект // Вопросы философии. 2011. № 10. С. 3–16.
- 137. Ганнушкин П.Б. Об одной из форм нажитой психической инвалидности // Труды психиатрической клиники Первого Московского государственного университета. 1926. Вып. II
- 138. Головашина О.В. Как боль становится общей? Культурная

- травма как процесс // Studia Humanitatis. 2018. № 4. URL: <a href="https://st-hum.ru/content/golovashina-ov-kak-bol-stanovitsya-obshchey-kulturnaya-travma-kak-process">https://st-hum.ru/content/golovashina-ov-kak-bol-stanovitsya-obshchey-kulturnaya-travma-kak-process</a>. (дата обращения: 22.09.2023).
- 139. Головашина О.В. Назад к представлениям: в поисках оснований для коллективной памяти // Социологическое обозрение. -2022. Т. 21. № 3. С. 59–83.
- 140. Долгов А.Ю. Травма и ностальгия в социальных сетях: осмысление советского прошлого в онлайн-сообществе: «Мы из СССР» // Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сборник статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. С. 59–76.
- 141. Евгеньева Т.В. Место мифологических образов в восприятии политических явлений и процессов // Символическая политика: Сборник научных трудов под ред. Малиновой О.Ю., Ефременко Д.В. и др. / РАН ИНИОН. М., 2015. Вып. 3: Политические функции мифов. С. 79–91.
- 142. Евгеньева Т.В., Селезнева А.В. Политические представления в контексте исторической памяти: обращение к прошлому в ситуации кризиса идентичности // Известия Тульского государственного университета. Гуманитарные науки. 2013. № 3. С. 158–166.
- 143. Емельянова Т.П. Коллективная память о событиях отечественной истории: социально-психологический подход. М.: Издательство «Институт психологии РАН», 2019. 299 с.
- 144. Ерохина Т.И. Феномен памяти в массовой культуре: контрпамять и постпамять в отечественном кинематографе // Ярославский педагогический вестник. 2017.  $\mathbb{N}$  5. С. 269–274.
- 145. Жуков Д.С. Коллективная память: ключевые исследовательские проблемы и интерпретация феномена // Interectum. —2013. № 1. С. 6—16.

- Зевако Ю.В. Формирование «аффилиативной постпамяти» об эпохе политических репрессий (на примере подростков обучающихся 9–11 классов) // Журнал Фронтирных Исследований. 2019. № 2-2(16). С. 390–409.
- 147. Иванов А.В. «Расказачивание» трагический, но закономерный финал. Возрождение казачества: каким ему быть? // Научный диалог. 2013. № 6(18). История. Социология. Этнография. С. 43—62.
- 148. Инглхарт Р. Постмодерн: меняющиеся ценности и изменяющиеся общества // Полис. Политические исследования. 1991. № 4. С. 6 32.
- 149. Карут К. Травма, время и история // Травма: пункты: Сборник статей / Под ред. Ушакина С.А., Трубиной Е.Г. М.: Новое литературное обозрение, 2009. С. 561–582.
- 150. Кислицын С.А. «Расказачивание» стратегический курс большевистской политической элиты в 20х гг. // Возрождение казачества: история и современность. Материалы V Всероссийской (международной) конференции. Новочеркасск, 1994. С. 98–106.
- 151. Кислицын С.А. «Расказачивание» стратегический курс большевисткой политической элиты в 20-х гг. // Возрождение казачества: история и современность: Материалы V Всероссийской (международной) конференции. Новочеркасск, 1994. С. 98–106.
- 152. Кислицын С.А., Кириченко А.В., Шолохов В.Л. Южнорусское казачество и этнополитические конфликты на Дону и Северном Кавказе // Конфликты на Северном Кавказе и пути их разрешения. Материалы международного круглого стола. Ростов-на-Дону, 2003. С. 220–225.
- 153. Климась Д.Г. Обзор книги «Понимание травмы. Психоаналитический подход» под ред. К. Гарланд, 2-е дополненное издание, 2002 // Журнал практической психологии и психоанализа. –

- 2010. №1. URL: <a href="https://psyjournal.ru/articles/obzor-knigi-ponimanie-travmy-psihoanaliticheskiy-podhod-pod-red-k-garland-2-e-dopolnennoe">https://psyjournal.ru/articles/obzor-knigi-ponimanie-travmy-psihoanaliticheskiy-podhod-pod-red-k-garland-2-e-dopolnennoe</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 154. Ковалёв В.В. Возрождение казачества в современной России: социокультурный, организационный и военно-служилый аспекты // Caucasian Science Bridge. 2023. Том 6. № 1(19). С. 62–76.
- 155. Козлов А.И. Октябрь и казачество Дона, Кубани и Терека // Вопросы истории. 1981. № 3. С.20–33.
- 156. Козлов А.И. Расказачивание (К истории массового террора на Дону) // Родина. 1990. №6. С. 43–47.
- 157. Кузнецов К.А., Щелин П.А. Национальная идентичность и устойчивость государственность // Comparative Politics. -2014. -№ 1(14). C. 31–35.
- 158. Кузьмина Н.В. Установление мотивов при квалификации преступлений экстремистской направленности: проблемы практики правоприменения // Российский следователь. 2010. № 24. С. 18—22.
- 159. Ларкина Е.В., Папилин Г.А. Реабилитация жертв политических репрессий в советском праве (историко-правовой аспект) // Ленинградский юридический журнал. 2019. № 3 (57). С. 35–47.
- 160. Лосев Е.Ф. Расказачивание // Волгодонская правда. 1990. № 41. URL: http://rostov-region.ru/books/item/f00/s00/z0000040/index.shtml (дата обращения: 22.09.2023).
- 161. Малинова О.Ю. Политика памяти в постсоветской России. Расшифровка видеолекции. – URL: https://postnauka.ru/video/41333. (дата обращения: 22.09.2023).
- 162. Малинова О.Ю. Проблема политически «пригодного» прошлого и эволюция официальной символической политики в постсоветской России // Политическая концептология. 2013. № 1. С. 114–130.

- 163. Малинова О.Ю. Символические проекции прошлого: К пониманию феномена «коллективной памяти» // Символическая политика: Сборник научных трудов под ред. Малиновой О.Ю., Ефременко Д.В. и др. / РАН ИНИОН. М., 2015. Вып. 3: Политические функции мифов. С. 334–341.
- 164. Маркедонов С.М. Неоказачество на Юге России: идеология, ценности, политическая практика // Центральная Азия и Кавказ. Журнал социально-политических исслеований. – 2003. – № 5(29). – С. 25–56.
- 165. Мациевский Г.О. Расказачивание как историческая проблема // Современные исследования социальных проблем (электронный научный журнал). 2012. № 5 (13). URL : http://sisp.nkras.ru/e-ru/issues/2012/5/matsievsky.pdf (дата обращения: 22.09.2023).
- 166. Миллер А.И. Политика памяти в России: Роль экспертных сообществ // // Символическая политика: Сборник научных трудов под ред. Малиновой О.Ю., Ефременко Д.В. и др. / РАН ИНИОН. М., 2015. Вып. 3: Политические функции мифов. С. 210–235.
- 167. Миллер А.Ю. Россия: власть и история. Pro et Contra. 2009. Т. 13. С. 6–23.
- 168. Мороз О.В., Суверина Е. В. Trauma studies: история, репрезентация, свидетель // Новое литературное обозрение. 2014. № 1. C. 54—70.
- 169. Наумов Д.И. Коллективная память как фактор национальной идентичности: социально-философский аспект // Теология. Философия. Право. № 3(11). 2019. С. 33–42.
- 170. Николаи Ф.В. Перспективы «цифрового поворота» в memory studies // Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сборник статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. С. 339–343.

- 171. Николаи Ф.В., Кобылин И. И. Американские trauma studies и пределы их транзитивности в России. Кухонные разговоры с ветеранами локальных конфликтов // Логос. 2017. Т. 7 № 5. С. 115—131.
- 172. Николаи Ф.В., Кобылин И.И. Интеллектуальная история Д. ЛаКапры: контекст и метод // Диалог со временем. 2011. Вып. 34. С. 31–44.
- 173. Николаи Ф.В., Хазина А.В. На перекрестках гендерных и визуальных исследований: концепция постпамяти М. Хёрш // Диалог со временем. 2013. Вып. 43. С. 162–170.
- 174. Нора П. Всемирное торжество памяти // Неприкосновенный запас. 2005. № 2–3 (40–41). URL: https://magazines.gorky.media/nz/2005/2/vsemirnoe-torzhestvo-pamyati.html (дата обращения: 22.09.2023).
- 175. Нора П. Между памятью и историей. Проблематика мест памяти // Франция—память / П. Нора, М. Озуф и др. СПб.: Издательство Санкт-Петербургского университета, 1999. С. 17–50.
- 176. Павловский А.Ф. Введение. Цифровые рамки коллективной памяти. Куда ведёт цифровой поворот в memory studies? // Память в Сети: цифровой поворот в memory studies: Сборник статей / Под ред. А.Ф. Павловского, А.И. Миллера. СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 2023. С. 7—11.
- 177. Потамская В.П. Интеллектуальная история Д. ЛаКапры: травма и нарратив // Материалы Всероссийской научно-практической конференции «Современная научная мысль». Чебоксары: НГОУДПО «Экспертно-методический центр», 2018. С. 65–С.73.
- 178. Потамская В.П. Философия Д. ЛаКапры: основные понятия и категории // Вестник Тверского государственного университета. Серия «Философия». 2018. № 2. С. 157–164.

- 179. Потамская В.П. Философия X. Уайта: проблема репрезентации Холокоста // Материалы Всероссийской научно-практической конференции «Современная научная мысль». Чебоксары: НГОУДПО «Экспертно-методический центр», 2018. С. 5–14.
- 180. Рвачёва О.В. Власть и казачество на юге России в конце XX начале XXI в.: от конфронтации к сотрудничеству // Власть. № 5. 2010. C. 143 147.
- 181. Романов И.Ю. Коллективные травмы личные преодоления. Памяти Татьяны Николаевны Пушкарёвой // Журнал клинического и прикладного психоанализа. – Том II. – № 4. – С. 75–95.
- 182. Савельева И. М., Полетаев А. В. «Историческая память»: к вопросу о границах понятия // Феномен прошлого / Ред. И. М. Савельева, А. В. Полетаев. М.: ГУ–ВШЭ, 2005. С. 170–220.
- 183. Самсонова Н.Н. Механизмы преодоления исторической травмы: основные исследовательские подходы // Вестник Московского университета. Серия 12: Политические науки. 2021. № 3. С. 69–77.
- 184. Самсонова Н.Н. Модели работы с коллективными историческими травмами // Вестник Томского государственного университета. 2022.
   № 481. С. 84–89.
- 185. Самсонова Н.Н. Травма расказачивания в коллективной памяти культурно-этнической общности // Вестник Пермского университета. Серия "Политология". 2023. Том. 17. № 2. С. 71–81.
- 186. Самсонова Н.Н. К вопросу об использовании категории «коллективная историческая травма» в политической науке // Вопросы политологии. 2023. Том 13. №1 (89). С. 48–57.
- 187. Самсонова Н.Н. Трансгенерационный подход в изучении механизмов передачи коллективной травмы // Вопросы политологии. 2023. Том 13. №4 (92). С. 1476–1484.
- 188. Сантнер Э. История по ту сторону принципа наслаждения: размышляя о репрезентации травмы // Травма: пункты: Сборник статей

- / Под. ред. Ушакина С.А. и Трубиной Е.Г. М.: Новое литературное обозрение, 2009. С. 389–407.
- 189. Сафронова А.Ю. Memory studies: эволюция, проблематика и институциональное развитие // Методологические вопросы изучения политики памяти. Сборник научных трудов / Под ред. Миллера И.А., Ефременко Д.В. М.–СПб: Нестор–История, 2018. С. 11–26.
- 190. Скворцов И.С. Категории травмы и забвения в концепции художественно-исторического опыта Ф.Р. Анкерсмита // Исторические, философские, политические и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории и практики. 2015. № 8. С. 167—170.
- 191. Сошин Ю.А. К столетию казакоцида // Вопросы национализма. 2019. №1 (32). С. 162–165.
- 192. Суверина Е.Г. Архив, событие и историческая травма. Интервью с профессором Корнелльского университета Кэти Карут // Лаборатория публичной истории. 14.01.2015. URL: http://publichistorylab.ru/archives/176. (дата обращения: 22.09.3033).
- 193. Токер Л. Лагерная литература и её читатель. // Славянский альманах. 2002. Т.8. № 11. С. 119–134.
- 194. Ушакин С.А. Нам этой болью дышать?» О травме, памяти и сообществах // Травма: пункты: Сборник статей / Под ред. Ушакина С.А., Трубиной Е.Г. М.: Новое литературное обозрение, 2009. С. 5–44.
- 195. Федунина Н.Ю., Бурмистрова Е.В. Психическая травма. К истории вопроса // Консультативная психология и психотерапия. 2005. № 2. URL: <a href="https://psyjournal.ru/articles/psihicheskaya-travma-k-istorii-voprosa">https://psyjournal.ru/articles/psihicheskaya-travma-k-istorii-voprosa</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 196. Фелькер А.В. «Непростое» наследие: проблематика мест памяти о массовом насилии Западной и Восточной Европы // Методологические вопросы изучения политики памяти. Сборник

- научных трудов / Под ред. Миллера И.А., Ефременко Д.В. М.–СПб: Нестор–История, 2018. - C. 93 - 109.
- 197. Фонда П. Война и ментальное функционирование группы // Журнал практической психологии и психоанализа. 2017. № 1. URL: <a href="https://psyjournal.ru/articles/voyna-i-mentalnoe-funkcionirovanie-gruppy">https://psyjournal.ru/articles/voyna-i-mentalnoe-funkcionirovanie-gruppy</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 198. Ханелия Н.В. Современные представления о трансгенерационной передачи травмы // Журнал практической психологии и психоанализа. 
   2019. № 1. URL: <a href="https://psyjournal.ru/articles/sovremennye-predstavleniya-o-transgeneracionnoy-peredache-travmy">https://psyjournal.ru/articles/sovremennye-predstavleniya-o-transgeneracionnoy-peredache-travmy</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 199. Хрусталева Н.С. Переживания психической травмы и печали в условиях миграции // Вестник Санкт-Петербургского университета. Сер. 12. 2010. Вып. 1. С. 253–258.
- 200. Чернопицкий, П.Г. Советская власть и казачество // Проблемы возрождения казачества: сборник научных статей. Часть 2. Ростов-на-Дону: издательство РГУ, 1996. – С. 84–88.
- 201. Штомпка П. Социальное изменение как травма // Социологические исследования. -2001. № 1. C. 6-16.
- 202. Щетнёв В.Е. Расказачивание как социально-историческая проблема // Голос минувшего. Кубанский исторический журнал. 1997. № 1. С. 13–36.

203.

- 204. Da Costa J.M. On Irritable Heart: A Clinical Study of a Form of Functional Cardiac Disorder and Its Consequences // American Journal of the Medical Sciences. 1871. N 61. 17–52 pp.
- 205. Gomolin R.P. The Intergenerational Transmission of Holocaust Trauma: A Psychoanalytic Theory Revisited // Psychoanalytic Quarterly. 2019. N 88(3). 461–500 pp.

- 206. Hartman G. On Traumatic Knowledge and Literary Studies // New Literary History. 1996. N 3. 537–563 pp.
- 207. Holquist P "Conduct merciless mass terror": decossackization on the Don, 1919 // Cahier du Monde Russe. 1997. 127–162 pp.
- 208. Jaques E. Social Systems as Defence Against Persecutory and Depressive Anxiety // New directions in psycho-analysis: the significance of infant. London: Tavistock. P. 478-498
- 209. Kaplan J. Moses, Murder, and the Jewish Psyche // Jewish Review of Books. 2018. URL:

  <a href="https://jewishreviewofbooks.com/articles/3051/moses-murder-jewish-psyche">https://jewishreviewofbooks.com/articles/3051/moses-murder-jewish-psyche</a>
  (дата обращения: 22.09.2023).
- 210. Konnolly A. Healing the wounds of our fathers: intergenerational trauma, memory, symbolization and narrative // Journal of Analytical Psychology. 2011. Vol. 5(56). P. 607–626.
- 211. La Capra D. Traumatropisms: From Trauma via Witnessing to the Sublime? // History and Its Limits: Human, Animal, Violence. Ithaca: Cornell University Press, 2009. 59–80 pp.
- 212. LaCapra D. Trauma, Absence, Loss // Critical Inquiry. 1999 N 4. 696–727 pp.
- 213. Long S. Organizational Defenses Against Anxiety: What Has Happened Since the 1955 Jaques Paper // International Journal of Applied Psychoanalytic Studies. 2006. N 3(4). 279–295 pp.
- 214. Passerini L. Shareable Narratives? Intersubjectively. Life Stories and Reinterpreting the Past // Berkely Paper. 2006. August. 11–16 pp.
- 215. Putin V.V. The Real Lessons of the 75th Anniversary of World War II

  // The National Interest. 18.06.2020. URL:

  https://nationalinterest.org/feature/vladimir-putin-real-lessons-75thanniversary-world-war-ii-162982?page=0%2C1 (дата обращения:
  22.09.2023).

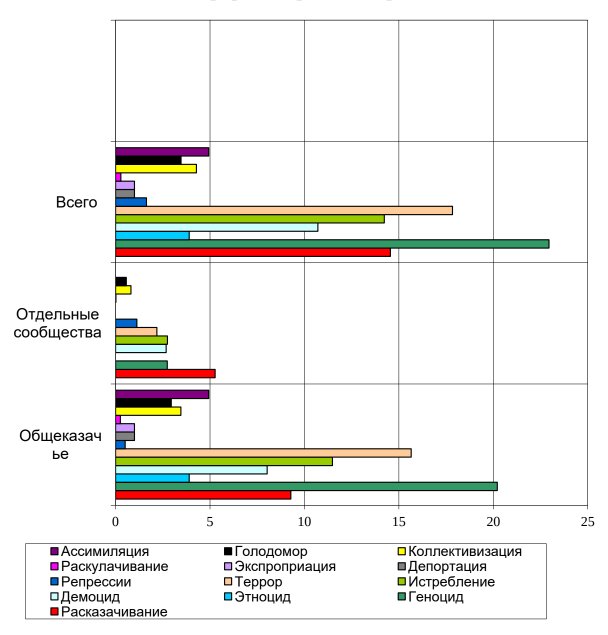
- 216. Scherrer J. Russlands neue—alte Erinnerungsorte // Aus Politik und Zeitgeschichte. 2009. URL:. http://www.bpb.de/apuz/29874/russlands—neue—alteerinnerungsorte?p=all pamyati.html. (дата обращения: 22.09.2023).
- 217. Smith K, Berg D. A paradoxical conception of group dynamics. Human Relations. 1987. N 40. 633–658 pp.
- 218. Sztompka P. Cultural Trauma: The Other Face of Social Change Europe // European Journal of Social Theory. 2000. № 3(4). 449–466 pp.
- 219. Yassa M. Nicolas Abraham and Maria Torok the inner crypt // The Scandinavian Psychoanalytic Review. 2002. Vol. 2(25). 82–91 pp.

#### Иные источники:

- 220. Бюро Федерального политсовета Партии народной свободы (ПАРНАС). Заявление ПАРНАС к столетию геноцида казачества. URL: https://www.parnasparty.ru/news/49 (дата обращения: 22.09.2023).
- 221. Медведев: Сталинским репрессиям не может быть оправдания // Риа Новости. 2009. URL: https://ria.ru/20091030/191235764.html (дата обращения: 22.09.2023).
- 222. Карут К. Литература и травма. Расшифровка видеолекции. URL: https://urokiistorii.ru/article/52661 (дата обращения: 22.09.2023).
- 223. Путин: Сталинским репрессиям нет оправдания // Life. 2010. URL: <a href="https://life.ru/p/19963">https://life.ru/p/19963</a> (дата обращения: 22.09.2023).
- 224. Путин В.В. Быть сильными. URL: <a href="https://rg.ru/2012/02/20/putin-armiya.html">https://rg.ru/2012/02/20/putin-armiya.html</a> (дата обращения: 22.09.2023).

## Приложение 1

Результаты количественного анализа в категориях «Определение источника боли и природа жертвы» (в процентном соотношении)



# Приложение 2 Результаты контент-анализа категории «Распределение ответственности» (в процентном соотношении)

| Персонал      | ьная ответс | ственность | Коллективная ответственность |         |           |
|---------------|-------------|------------|------------------------------|---------|-----------|
| Персоналии    | Всего       |            | Подгруппа                    | Всего   |           |
|               | Доля от     | Доля       |                              | Доля от | Доля от   |
|               | группы      | от общего  |                              | группы  | общего    |
|               | (%)         | числа (%)  |                              | (%)     | числа (%) |
| С.М. Киров    | 2,68        | 0,71       | Советское                    | 48,14   | 35,35     |
|               |             |            | государство                  |         |           |
| Г.К.          | 12,03       | 3,2        | Вооруженные                  | 14,5    | 10,65     |
| Орджоникидзе  |             |            | силы                         |         |           |
| Я.М. Свердлов | 10,73       | 2,85       | Гос. органы                  | 15,58   | 11,44     |
| Н.А. Френкель | 1,39        | 0,37       | Советское                    | 5,9     | 4,33      |
|               |             |            | казачество                   |         |           |
| И.Э. Якир     | 1,2         | 0,32       | Современное                  | 15.88   | 11,66     |
|               |             |            | государство                  |         |           |
| И.И. Вацетис  | 1,83        | 0,49       |                              |         |           |
| Л.Д. Троцкий  | 10,45       | 2,78       |                              |         |           |
| Г.Г. Ягода    | 1,14        | 0,3        |                              |         |           |
| Н.И. Ежов     | 7,3         | 1,94       |                              |         |           |
| В.И. Ленин    | 32,22       | 8,56       |                              |         |           |
| И.В. Сталин   | 19,03       | 5,05       |                              |         |           |
| Всего         |             | 26,57      | Всего                        |         | 73,43     |

# Приложение 3

## Содержание структурного массива

|                                                           |                                                                | Содер                                                                                                                            | жательно устан                                                                                                  | овочный уров                                                                                     | ень (А)                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                     |                        |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--|--|--|
|                                                           | I                                                              | Историческая трав                                                                                                                | ма казачества ка                                                                                                | к культурно-эт                                                                                   | нической общности                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                     |                        |  |  |  |
| Тематический уровень                                      |                                                                |                                                                                                                                  |                                                                                                                 |                                                                                                  |                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                     |                        |  |  |  |
| (В1)<br>Организация<br>памяти о жертвах<br>расказачивания |                                                                | (В2)<br>Восстановление<br>исторической<br>справедливости                                                                         |                                                                                                                 | (ВЗ)<br>Возрождение казачества                                                                   |                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                     |                        |  |  |  |
|                                                           |                                                                |                                                                                                                                  |                                                                                                                 |                                                                                                  |                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                     | Проблемный уровень (С) |  |  |  |
| (C1)                                                      | (C2)                                                           | (C3)                                                                                                                             | (C4)                                                                                                            | (C5)                                                                                             | (C6)                                                                                                                                       | (C7)                                                                                                                                                                                                                |                        |  |  |  |
| Организация памяти о жертвах расказачива ния              | Репрезентаци я трагедии казачества в образователь ном дискурсе | Наследие большевистск ой власти                                                                                                  | Проблема<br>признания<br>расказачиван<br>ия                                                                     | Раскол<br>казачества<br>на<br>«красное» и<br>«белое»                                             | Институционализ<br>ация казачества                                                                                                         | Проблема<br>этнического<br>самоопределения<br>казачества                                                                                                                                                            |                        |  |  |  |
| Целе                                                      | вой уровень (D)                                                |                                                                                                                                  |                                                                                                                 |                                                                                                  |                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                     |                        |  |  |  |
| Локальный характер памятования                            | Асимметрия освещения трагедии казачества                       | Маркеры советского прошлого как факторы фрустрации для казачества                                                                | Репрессии<br>против<br>казачества<br>как<br>незавершенн<br>ый процесс,<br>протекающий<br>в форме<br>ассимиляции | Конфликт<br>памяти<br>потомков<br>красного и<br>белого<br>казачества                             | Восприятие реестрового казачества как искусственно созданной конструкции                                                                   | Право казачества на этническую самоидентифика цию как важнейший способ преодоления последствий репрессивных действий в отношении казачества как народа                                                              |                        |  |  |  |
| Осложнение в связи между н переживания и аудиторией-ре    | осителями<br>и массовой                                        | Осмысление реалий в контексте травматическо го прошлого реалии настоящего переосмысляю тся в контексте травмтаическо го прошлого | Риск перенос ответственно сти за травму казачества на современное государство                                   | Внутренние расколы как фактор, осложняющ ий выстраиван ия идентичнос ти современно го казачества | Принадлежность к реестровому казачеству и этническому казачьему — разные элементы казачьей идентичности, которые могут вступать в конфликт | Признание казаков народом тождественно признанию «геноцида казачества»; если же казаки не являются самостоятельны м народом — они пострадали от гражданской войны и репрессий в равной степени с другими общностями |                        |  |  |  |