
МОСКОВСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

имени М. В. ЛОМОНОСОВА 

ИСТОРИЧЕСКИЙ ФАКУЛЬТЕТ 

 

На правах рукописи 

 

Пшеничный Александр Михайлович 

 

Национальная и конфессиональная ситуация в Восточной Галиции 

в начале ХХ века и Андрей Шептицкий 

 

Специальность 5.6.2. Всеобщая история 

 

ДИССЕРТАЦИЯ 

на соискание ученой степени 

кандидата исторических наук 

 

 

 

 

Научный руководитель 

кандидат исторических наук 

Ю. А. Борисенок 

  

  

  

  

Москва – 2025  



2 
 

Оглавление 

Введение ........................................................................................................... 3 

Глава 1. Истоки формирования и характер идентичности Андрея 

Шептицкого в 1865–1892 гг. ................................................................................ 49 

§ 1.1. Роман Шептицкий. Семья, гимназия, университет. .................. 50 

§ 1.2. Путь к монашеству ........................................................................ 59 

§ 1.3. Идентичность Андрея Шептицкого в 1865 – 1892 гг. ............... 74 

Глава 2. Национальная и конфессиональная проблематика в 

деятельности Андрея Шептицкого в Восточной Галиции в 1899–1914 гг. .... 89 

§ 2.1. Путь к митрополичьему престолу ............................................... 89 

§ 2.2. Общая теоретическая проблематика деятельности Андрея 

Шептицкого в национальной и конфессиональной сферах ........................ 900 

§ 2.3. Галицкие русины как паства Андрея Шептицкого ................... 155 

Глава 3. Национальная и конфессиональная проблематика в 

деятельности митрополита Шептицкого в Российской империи (1899–1914 

гг.) ......................................................................................................................... 187 

§ 3.1. Появление и оформление греко-католической миссии в 

Российской империи в 1901–1914 гг. ............................................................. 187 

§ 3.2. Значение России в миссионерских планах Шептицкого ........... 192 

§ 3.3. Национально-конфессиональная проблематика внутри 

католической церкви в ходе греко-католической миссии в России ........... 198 

§ 3.4. Объект миссии. Православные Российской империи ............... 218 

§ 3.5. Характер деятельности Шептицкого в Российской империи… 240 

Заключение .................................................................................................. 250 

Список использованных источников и литературы ................................ 255 

 



3 
 

Введение 

 

Актуальность темы исследования. Восточная Галиция к началу XX 

века представляла собой восточную часть Королевства Галиции и Лодомерии 

– коронной земли австрийской части монархии Габсбургов, включавшей в 

себя часть земель бывшей Речи Посполитой. Этот край был одним из 

наиболее отсталых в рамках Цислейтании. Тем не менее и здесь протекали 

процессы социально-экономической модернизации, сопровождавшиеся 

фундаментальными изменениями в сферах общественного сознания и 

политической практики. Все большую роль играл национальный вопрос, 

который в регионе Центральной и Восточной Европы был особенно тесно 

связан с языковой проблемой. 

В историографии значительное внимание уделено развитию 

национальных движений поляков и украинцев, становлению у этих народов 

партийной структуры, участию в политической жизни монархии Габсбургов. 

В рамках данной тематики некоторые исследователи отдельно обращались к 

теме политического участия католического духовенства, которое на 

территории Восточной Галиции было представлено в трех обрядах: 

латинском, греческом и армянском. Основной фокус в этом предмете 

изучения сосредоточен на вопросах фактографии. Параллельно развиваются 

исследования о деятельности греко-католической церкви под руководством 

митрополита Андрея Шептицкого (1865–1944) в направлении достижения 

христианского единства. 

При этом целый ряд важных областей указанной проблематики 

исследован недостаточно, наибольшую актуальность имеет разработка 

именно национальных и конфессиональных аспектов деятельности польского 

и русинского духовенства в Восточной Галиции.  В комплексном анализе 

нуждается пересечение описанных исследовательских направлений, а 

именно: выработанные в среде католических иерархов Восточной Галиции 



4 
 

идейные конструкции, позволявшие сочетать идеи христианского 

универсализма и политического партикуляризма, а также основанные на этих 

идейных конструкциях практические подходы. 

Поскольку главную роль во включении в список основных направлений 

деятельности греко-католической церкви в начале ХХ века работы по 

достижению единства христиан сыграл выходец из польской шляхетской 

среды Андрей Шептицкий, то весьма актуальным является рассмотрение 

формирования его идентичности и мировоззрения на предмет того, как 

проходило развитие идей, положенных затем в основу его деятельности. 

Также в углубленном рассмотрении нуждаются проблемы сочетания 

традиционного и модерного, конфессионального и национального, общие 

теоретические подходы католического духовенства Восточной Галиции в 

национально-конфессиональных вопросах, а также практическая специфика 

в осуществлении его деятельности в Восточной Галиции, с одной стороны, и 

греко-католической миссии в Российской империи, с другой стороны. 

 

Степень разработанности проблемы 

В первое время после вхождения Восточной Галиции в состав СССР 

советская историография рассматривала историю края в определенных 

рамках. Так, в обзорном труде академика В.И. Пичеты «Основные моменты 

исторического развития Западной Украины и Западной Белоруссии»1 

конфессиональная история ХХ в. обойдена молчанием. В книге И.П. 

Трайнина «Национальные противоречия в Австро-Венгрии и ее распад» 

данная тема также не рассматривается, встречается лишь утверждение, что 

католицизм служил орудием денационализации украинцев2. Традицию 

умолчания продолжили составители «Краткого курса» истории Украины3. 

 
1 Пичета В.И. Основные моменты исторического развития Западной Украины и Западной 

Белоруссии. М., 1940. 
2 Трайнин И.П. Национальные противоречия в Австро-Венгрии и её распад. М.; Л., 1947. С. 128–129. 
3 История Украины. Краткий курс. Киев, 1948. С. 318–324, 424–429. 



5 
 
В работе В.К. Осечинского «Галиция под гнетом Австро-Венгрии в 

эпоху империализма» уже упоминается о греко-католической церкви как 

проводнице интересов австро-германского империализма, однако при этом 

отмечается, что эту роль она начала играть с началом Первой мировой 

войны4. 

Cоветские исследователи могли пользоваться обширной источниковой 

базой, но не выходили за рамки описания Шептицкого как буржуазного 

националиста, прислужника Ватикана. 

В 1971 г. в «Политиздате» вышел авторизованный перевод на русский 

язык книги В.П. Добрычева «В тени святого Юра». Эта биография Андрея 

Шептицкого была предназначена, согласно аннотации, «для пропагандистов 

и агитаторов», а также «для всех, кто занимается проблемами научного 

атеизма». Она противопоставлялась беатификационным агиографиям 

Шептицкого, выходившим на Западе. Митрополит Андрей представлен в 

книге как злостный враг украинского народа, всю жизнь служивший его 

поработителям – Габсбургам, Ватикану, Польше, немцам, как вдохновитель 

украинских националистов и их антисоветской борьбы. В работе 

присутствуют ссылки на архивные материалы и опубликованные источники, 

приведены заслуживающие внимания факты5. 

В 1974 г. свою работу под названием «Не имеющие Родины. Правда об 

участии украинских буржуазных националистов и церковных иерархов в 

подготовке нападения фашистской Германии на СССР» опубликовал 

полковник КГБ Е.Е. Гальский (псевдоним – Клим Дмитрук). Часть книги 

посвящена связям митрополита Андрея и других греко-католических 

духовных лиц с ОУН6, в том числе с боевыми подразделениями организации, 

планам по распространению католичества в СССР, неодобрению греко-

 
4 Осечинський В.К. Галичина під гнітом Австро-Угорщини в епоху імперіалізму. Львів, 1954. 
5 Добрычев В.П. В тени святого Юра. М., 1971. 
6 Деятельность организации «Добровольческое Движение Организации украинских националистов» 

запрещена на территории РФ. 



6 
 

католическим духовенством изменений, произошедших в Галиции в 

результате установления в ней советской власти7. 

В русской эмигрантской историографии стоит отметить 

опубликованный в Париже в 1950 г. издательством YMCA-Press труд 

бывшего юрисконсульта православной церкви в Польше, изгнанного из этой 

страны в 1933 г. К.Н. Николаева «Восточный обряд». Целью работы над этой 

темой, к которой автор приступил сразу после эмиграции в Югославию в 

1933 г., было познакомить православную общественность (главным образом, 

русских эмигрантов и сербскую патриархию) с конфессиональной ситуацией 

во Второй Речи Посполитой (в первую очередь, с проектом неоунии). Книга 

опирается на материалы прессы, а также опубликованные источники, в том 

числе официальные документы. Приведены факты, касающиеся участия 

митрополита Шептицкого в миссионерской работе по обращению в 

католичество населения бывшей Российской империи, его отношения к 

альтернативным проектам (главным образом, к неоунии), связи 

конфессионального вопроса с национальной проблематикой, противостояния 

внутри греко-католической церкви. Отличительной особенностью работы 

Николаева является то, что, будучи противником деятельности митрополита 

Андрея в конфессиональной области, он стремился оценить его объективно, 

например, давая такую характеристику: «Митрополит А. Шептицкий – 

личность своеобразная, одаренная и цельная». Причину того, что Шептицкий 

и галицкие греко-католики не были допущены к миссионерской работе на 

Волыни, автор усматривал в поддержке митрополитом украинского 

национализма, что, в свою очередь, объяснялось стремлением снискать 

доверие украинцев8. 

В современной российской историографии проблематика политического 

участия католического духовенства Восточной Галиции в начале ХХ века 

рассмотрена лишь фрагментарно. Тема греко-католической церкви, 

 
7 Дмитрук К.  Безбатченки. Львів, 1974. 
8 Николаев К.Н. Восточный обряд. Париж, 1950. 



7 
 

возникшей в 1596 г. в результате Брестской церковной унии, интересовала 

отечественных исследователей, при этом их интерес был прикован, как 

правило, к другим периодам истории этой религиозной организации. 

Характерным примером является краткий очерк Н.М. Пашаевой «Немного об 

унии в Галичине. Глазами светского историка». В этой работе общим 

объемом 40 страниц периоду 1901–1914 гг. отведено два абзаца9, а основные 

сюжеты – это события, связанные с Брестской унией 1596 г. и с ликвидацией 

УГКЦ в СССР в 1946 г. В предыдущей книге Н.М. Пашаевой «Очерки 

истории русского движения в Галичине XIX – XX вв.» отмечается, что при 

митрополите Андрее Шептицком усилилась начатые под влиянием иезуитов 

при митрополите Сильвестре Сембратовиче украинизация и латинизация 

униатских семинаристов. Свидетельства об украинизации взяты из статьи 

эмигранта из Галиции И.И. Тереха10. 

А.Ю. Бахтурина, автор значимых для современной российской 

историографии работ по национальной политике начала ХХ в.11, по 

материалам российских архивов исследовала деятельность митрополита 

Андрея с точки зрения российской и австро-венгерской дипломатии. Также в 

ее работах рассмотрена конфессиональная политика (в части, касающейся 

католичества) отдельных ведомств Российской империи. Приведены 

документы, свидетельствующие о неудачной попытке Шептицкого 

заручиться поддержкой П.А. Столыпина в проекте создания поселений 

галицких крестьян в Белоруссии12. 

В своей диссертационной работе российский (с 2022 г. украинский) 

церковный историк иеромонах Тимофей (В.М. Ясеницкий) рассмотрел, среди 

 
9 Пашаева Н.М. Немного об унии в Галичине. Глазами светского историка. М., 2003. С. 26–27. 
10 Пашаева Н.М. Очерки истории русского движения в Галичине ХIX – XX вв. М., 2001. С. 137–138. 
11 Бахтурина А.Ю. Эвакуированное чиновничество Царства Польского в политике Временного 

правительства и большевистского Совнаркома в 1917 г. // Народы и религии Евразии. 2023. № 1. С.103–115; 
она же. На пути к эстонской государственности. Временное правительство и административные 
преобразования в Эстляндской губернии»в 1917 году: историографические и источниковедческие аспекты // 
Новая и новейшая история. 2020. Т. 64. № 2. С. 239–248. 

12 Бахтурина А.Ю. Политика Российской империи в Восточной Галиции в годы Первой мировой 
войны. М., 2000. С. 113–141; Она же. Окраины Российской империи в годы Первой мировой войны: 
государственное управление и национальная политика (1914-1917 гг.). М., 2004. 



8 
 

прочего, начальные годы пребывания Шептицкого на должности 

митрополита. В работе заявляется, что с самого начала митрополит Андрей 

поддерживал украинское национальное движение «в противодействие 

русинскому этническому самосознанию и традиционному галицкому 

русофильству»13. 

Отдельно к теме греко-католической миссии в Российской империи в 

начале ХХ в. обращался В.И. Петрушко. Он проанализировал хранящуюся в 

ЦГИАЛ переписку митрополита Андрея с его братом Казимежем, с 

православным епископом Петром (Друговым), с русским греко-католическим 

священником Иоанном Дейбнером, а также с жившим в Петербурге 

выходцем из Галиции И. Добрянским. В.И. Петрушко упоминал о связи 

Шептицкого с иезуитами. Личной целью митрополита в России этот автор 

называл всероссийское патриаршество. С этим связывалась реформа греко-

католической церкви в Галиции, направленная на устранение различий в ее 

обряде с православным14. 

К теме диалога Андрея Шептицкого с православием обращался 

священник М.Л. Хижий, проанализировавший переписку греко-

католического митрополита с архиепископом Антонием (Храповицким). 

Автор отметил, что Андрей Шептицкий в этих письмах касался 

исключительно религиозной проблематики, и сопоставил этот период с более 

поздним периодом деятельности львовского владыки уже на национальном 

поле15. В 2023 г. обзор биографии и деятельности Шептицкого на основе 

опубликованной литературы сделали М. Станкевич и В. Вдовик16. 

 
13 Ясеницкий Т. Украинская греко-католическая церковь в ХХ веке: дис. … докт. церк. истории. М. 

2018. С. 117. 
14 Петрушко В.И. Деятельность униатского митрополита Андрея Шептицкого по распространению 

католицизма восточного обряда в России в период между революцией 1905 года и Первой мировой войной // 
Ежегодная Богословская Конференция Православного Свято-Тихоновского Богословского Института. 2001. 
Материалы. М., 2001. С. 204–229. 

15 Хижий М.Л. Архиепископ Антоний (Храповицкий) и митрополит Андрей (Шептицкий) в личной 
переписке начала ХХ в. (о попытке православного и греко-католического диалога) // Вестник Санкт-
Петербургского университета. Сер. 6. 2009. Вып. 1. С. 52–60. 

16 Станкевич М., Вдовик В. Андрей Шептицкий и «восточный проект» Ватикана // Украинство. 
Историко-политический и религиозный контекст / Ред. С.Е. Кургинян. М., 2023. 



9 
 
Как отдельное направление в российской историографии можно 

выделить исследование биографий русских греко-католических деятелей. 

Е.Н. Цимбаева проследила развитие в кругу В.С. Соловьева и Е.Г. 

Волконской идейной среды, которая способствовала появлению греко-

католиков в России17. А.В. Юдин в своей кандидатской диссертации 

рассмотрел жизненный путь и мировоззрение главной после митрополита 

Андрея фигуры в российской греко-католической миссии – Леонида 

Федорова. Автор ввел в научный оборот источники из ряда 

западноевропейских собраний: это архив и библиотека Восточно-

христианского очага (Foyer Oriental Chretien) в Брюсселе, Славянская 

библиотека в Париже и Центр русских исследований в Медоне (Centre 

d'Etudes Russes Saint-Georges de Meudon)18. В последние годы биографиями 

русских греко-католиков занимается священник П.В. Бочков19. 

В последнее время появляются исследования, близкие по тематике к 

нашему. В 2023 г. старший научный сотрудник Института славяноведения 

РАН Д.С. Парфирьев в своей монографии рассмотрел развитие украинского 

движения в Австро-Венгрии в годы Первой мировой войны. В книге 

освещено значение Шептицкого для украинских кругов, возросшее в связи с 

его высылкой в Россию20. Д.С. Парфирьев обращался и к сюжетам, 

связанным с проблематикой, которую можно условно определить как 

вопросы практической идентификации. Материалом для исследования в 

данном направлении служат встречающееся в источниках свидетельства о 

непосредственных контактах представителей различных общностей и 

возникающие в результате них впечатления, суждения, в которых 

проявляется идентичность, в том числе в плоскости дихотомии «свои-
 

17 Цимбаева Е.Н. Русский католицизм: идея всеевропейского единства в России XIX в. М., 2013. 
18 Юдин А.В. «Католическая идея» в русской культуре первой трети ХХ в.: дис. … канд. ист. наук. М., 

2003.  
19 Бочков П.В. Жизненный путь и деятельность прелата Алексия Зерчанинова, бывшего священника 

Русской Православной Церкви, организатора русских униатских общин // Сборник трудов Якутской 
духовной семинарии. Якутск, 2022. Вып. 15‒16. С. 65–95; Он же. Из старообрядчества – в католицизм: 
жизненный путь старообрядческого священника Евстафия Сусалева и его служение в составе Российской 
греко-католической церкви // Ипатьевский вестник. 2020. № 4(12). С. 103–124. 

20 Парфирьев Д.С. Украинское движение в Австро-Венгрии в годы Первой мировой войны. М., 2023. 



10 
 

чужие»21. В работах Д.С. Парфирьева также затрагивалось отношение 

властей Российской империи к украинскому движению22. 

Известный российский славист А.И. Миллер, специалист по 

национальным движениям XIX – нач. ХХ в. и по современной политике 

исторической памяти, продолжает исследования в данной области. В его 

трудах 2020-х гг. прослеживается развитие методологии изучения теории 

национализма в связи с модернизационными процессами большого XIX в., а 

также анализируется национальная политика Российской империи в 

отношении польского и украинского вопросов23.  

Украинская историография периода до Второй мировой войны в 

Галиции практически не обращалась отдельно к теме политической 

деятельности католического духовенства Восточной Галиции в начале ХХ в. 

Как правило, эти вопросы поднимались в контексте биографии Шептицкого, 

основным объектом рассмотрения этих работ была деятельность 

митрополита. После 1944 г. эти традиции были продолжены в украинской 

диаспоре. 

Попытки научного осмысления жизни, деятельности и идей Андрея 

Шептицкого фиксировались уже при его жизни. Как правило, они 

предпринимались не из чисто научного интереса, но и для поддержки или 

оспаривания той или иной общественно-политической позиции. Классик 

украинской литературы, один из основателей руско-украинской радикальной 

партии, симпатизирующий социалистическим идеям И.Я. Франко подверг 

критике послание митрополита «О социальном вопросе», признав, что новый 

глава греко-католической церкви заметно отличается от своих 

предшественников тем, что его обращения более «живые», написаны 
 

21 Парфирьев Д.С. Русины Галиции глазами посетителей из России (1914–1917 гг.) // Вестник 
антропологии. 2024. № 1. С. 44–53. 

22 Парфирьев Д.С. Отношение Николая II и его окружения к украинскому национальному движению 
// Славяноведение. 2023. № 3. С. 34–43. 

23 Миллер А.И. Украинский вопрос и политика идентичности. М., 2024; он же. Национальная 
идентичность на Украине: история и политика // Россия в глобальной политике. 2022. Т. 20. № 4. С. 46–65; 
Он же. Национальный вопрос в империи Романовых после 1905 г. – методологические проблемы // 
Российская империя между реформами и революциями. 1906–1916 / под ред. А.И. Миллера и К.А. 
Соловьева. М., 2021. 



11 
 

понятным языком, наполнены идеями, заставляющими думать. Франко 

оценил, что по интеллектуальному уровню автор является европейцем. Эта 

оценка в понимании Франко являлась положительной и означала развитую 

способность к рациональному мышлению, подобно тому, как об этом писал 

М. Вебер. Претензия Франко состояла в том, что Шептицкий, верно 

обозначив жизненно важные для народа проблемы, дал лишь частичную 

картину действительности и, соответственно, предложил неработающие 

решения24. 

В 1926 г. во Львове отмечали 25-летний юбилей восшествия Андрея 

Шептицкого на митрополичий престол. В связи с этим очередной номер 

периодического издания действовавшего при Львовской духовной семинарии 

Богословского научного общества «Богословие» был посвящен галицкому 

иерарху. В сборник вошли статьи священников И. Слипого (в будущем – 

преемник Андрея Шептицкого)25, И. Скрутня26, видного галицийского 

политика К. Левицкого27 и др., а также воспоминания об отдельных эпизодах 

жизни юбиляра. Этот сборник во многом определил структуру и основные 

темы будущих работ по биографии Андрея Шептицкого: молодость 

митрополита, его монашество, деятельность в национальной сфере, развитие 

восточного монашества в Галиции, покровительство культуре, 

благотворительная деятельность, пастырская деятельность, сотрудничество с 

европейскими католическими деятелями, интересовавшимися христианским 

Востоком, работа с украинской диаспорой в Америке, связи с белорусским 

движением28. Говоря о национальной деятельности митрополита, К. 

Левицкий отметил его ведущую роль в достижении польско-украинского 

соглашения 1914 г.29 

 
24 Франко І. Соціальна акція, соціальне питання і соціалізм // Літературно-науковий вістник. 1904. Ч. 

10. С. 1–23. 
25 Сліпий Й. Про молодечий вік нашого Митрополита // Богословія. 1926. Т. IV. С. 6–26. 
26 Скрутень Й. У чернечій келії // Богословія. 1926. Т. IV. С. 27–40. 
27 Левицький К. З національної діяльности Митрополита Андрея графа Шептицького // Богословія. 

1926. Т. IV. С. 41–44. 
28 Луцкевіч А. Мітрапаліт Шэптыцкі і беларускі рух // Богословія. 1926. Т. IV. С. 45–48. 
29 Богословія. Т. 4. Ч. 1–4. Львів, 1926. 



12 
 
В 1937 г. украинский политик-эмигрант Л. Цегельский опубликовал в 

США краткую биографию «Митрополит Андрей Шептицкий. Краткое 

жизнеописание и обзор его церковно-народной деятельности» – первую 

охватившую всю его жизнь на тот момент. Книга была рассчитана, главным 

образом, на диаспору, в которой были распространены леворадикальные 

взгляды, сопровождаемые нередко подозрительным отношением к 

Шептицкому как к представителю аристократии, часто обвиняемой в 

предательстве национальных интересов. Автор стремился показать, что 

действия митрополита соответствовали украинским национальным 

интересам30. 

1 ноября 1944 г. митрополит Андрей Шептицкий умер, а в 1946 г. 

советской властью была разгромлена иерархическая структура греко-

католической церкви в Галиции, после чего конфессия в СССР оказалась в 

подполье. Это обстоятельство определяло дальнейшие пути развития 

библиографии, посвященной митрополиту Андрею. Его последователи и 

сторонники могли публиковаться только на Западе, куда многие из них и 

эмигрировали. Они зачастую имели трудности с доступом к опубликованным 

источникам, а возможности обратиться к архивным материалам, 

находившимся по ту сторону «железного занавеса» практически не было. 

В 1947 г. в Мюнхене вышла книга галицийского политика-эмигранта С. 

Барана «Митрополит Андрей Шептицкий. Жизнь и деятельность». Ее 

ценность заключается в том, что, хотя автор не имел доступа к письменным 

источникам, он привел свои личные воспоминания о контактах с 

митрополитом с 1898 по 1941 г. Книга С. Барана – одна из первых 

посмертных биографий галицкого иерарха. Автор поставил этого деятеля в 

один ряд с митрополитами Иларионом (Х в.), Петром Могилой и Иосифом 

Велямином Рутским в плане его достижений в религиозной и церковной 

сфере. С. Баран отметил, что, хотя эта сфера была первостепенной для 

 
30 Цегельський Л. Митрополит Андрій Шептицький. Короткий життєпис і огляд його церковно-

народної діяльності. Львів, 1995. 



13 
 

Шептицкого, митрополит Андрей добился значительных результатов и в деле 

культурно-национального и политически-государственного возрождения 

Украины, сравнив его в этом отношении с хорватским архиепископом 

Йосипом Штросмайером (1815–1905). Особо выделена деятельность Андрея 

Шептицкого по достижению христианского единства как главная миссия его 

жизни31. 

В 1958 г. в Америке появилась на свет книга украинского эмигранта В.В. 

Дорошенко «Великий митрополит (памяти митрополита Шептицкого)». В 

ней автор привел, среди прочего, личные воспоминания. Изложение 

материала сделано в хронологическом порядке32. 

В том же 1958 г. в Риме начался процесс беатификации митрополита 

Андрея, что послужило толчком к работе над его агиографией. Для 

популяризации Шептицкого среди англоязычных католиков священником-

редемптористом Ю. Перейдой в 1960 г. была написана брошюра на 

английском языке «Апостол церковного единства. Житие слуги Божьего 

митрополита Андрея Шептицкого»33. 

В 1973 г. Л. Гузар, будущий глава Украинской греко-католической 

церкви, написал докторскую работу, посвященную экуменизму Андрея 

Шептицкого. В 2015 г. книга была издана на украинском языке. В ней, в 

частности, прослежена эволюция понимания митрополитом Андреем идеала 

христианского единства от унийного до экуменического34. 

В 1984 г. в гарвардском украиноведческом журнале вышла статья 

канадского историка украинского происхождения Дж.-П. Химки «Греко-

католическая церковь и национальное возрождение в Галиции, 1772–1918». 

Химка одним из первых в историографии выявил существование 

противоречий между греко-католической церковью и национальным 

 
31 Баран С. Митрополит Андрей Шептицький. Життя і діяльність. Мюнхен, 1947. 
32 Дорошенко В. Великий митрополит. Йоркстон, 1958. 
33 Perejda G.J. Apostle of church unity: The life of the servant of God, Metropolitan Andrew Sheptytsky. 

1960. 
34 Гузар Л. Андрей Шептицький Митрополит Галицький (1901–1944) провісник екуменізму. Жовква, 

2015. 



14 
 

движением и раскрыл их содержание. Автор указал, что к началу ХХ в. 

церковь слишком тесно связала себя с национальным движением, что стало 

негативно сказываться на ее самобытности. Возглавивший в 1901 г. 

галицкую митрополию Андрей Шептицкий призвал духовенство не 

участвовать в политических распрях. Химка описал различия в тактике по 

отношению к национальному движению, которые взяли на вооружение 

Шептицкий и станиславовский епископ Григорий Хомышин. Автор указал на 

изменение в это время отношения интеллигенции к церкви в худшую 

сторону, иногда вплоть до открытой враждебности. Кроме этого, Химка 

обратил внимание на участие духовенства в формировании национального 

самосознания крестьянства, упомянув основанный Шептицким журнал 

«Мисионарь». В качестве источников Химка использовал послания 

Шептицкого и воспоминания К. Левицкого35. 

В 1989 году в Канаде был опубликован сборник под редакцией 

американско-канадского историка русинско-венгерского происхождения П.-

Р. Магочия «Мораль и реальность. Жизнь и времена Андрея Шептицкого», в 

котором рассматривались различные аспекты деятельности митрополита. 

Греко-католический священник И. Музычка написал статью «Шептицкий в 

Российской империи», в которой рассматривал его деятельность как 

миссионерскую, обратив основное внимание на его поездку в Россию в 1887 

году и пребывание там в 1914–1917 гг. Автор отметил, что к идее обращения 

России юный граф был приобщен иезуитами. Описаны связи митрополита со 

священником А. Зерчаниновым, стратегия миссионерской деятельности в 

России и тайная поездка туда в 1908 г.36 

Среди других статей сборника имеет значение для нашей темы текст 

Дж.-П. Химки «Шептицкий и украинское национальное движение до 1914 

 
35 Himka J.-P. The Greek Catholic Church and Nation-Building in Galicia, 1772–1918 // Harvard Ukrainian 

Studies. Cambridge (Mass.), 1984. Vol. VIII. P. 426–452. 
36 Muzychka I. Sheptyts’kyi in the Russian Empire // Morality and Reality. The Life and Times of Andrei 

Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. 



15 
 

г.»37. Видение митрополитом христианского мира отражено в статьях П. 

Биланюка «Богословская мысль Шептицкого»38 и Л. Гузара «Шептицкий и 

экуменизм»39. С этими работами тесно связана статья В. Поспишила 

«Шептицкий и литургическая реформа» о практическом аспекте его 

деятельности40. 

С 1990 г. может отсчитываться новый период в изучении 

конфессиональной проблематики в украинской историографии. Вышедшая 

из подполья в СССР греко-католическая церковь при участии эмигрантских 

организаций смогла провести во Львове и Прилбичах (родовое гнездо 

Шептицких) ряд мероприятий, приуроченных к 125-летию Андрея 

Шептицкого, в том числе выставки его документов. 

В 1990 г. впервые в СССР состоялась конференция, посвященная 

Шептицкому. Ее организовали во Львове местное отделение «Мемориала» и 

Научное общество им. Т. Шевченко. 

В 1996 г. канадский историк украинского происхождения Б. Боцюркив 

написал книгу «Украинская Греко-Католическая Церковь и Советское 

государство (1939–1950)». В ходе проведения исследования автор несколько 

раз ездил в Украину и Россию для посещения архивов. Ранее он 

воспользовался материалами, собранными преемником митрополита Андрея 

Иосифом Слипым, материалами архива василианского ордена, информацией, 

содержащейся в архиве епископа Ивана Бучко, а также общением со 

свидетелями описываемых событий. Автор проследил связь между греко-

католической церковной и украинской национальной идентичностями в 

Галиции, причины поддержки украинским населением вооруженной борьбы 

 
37 Himka J.-P. Sheptyts’kyi and the Ukrainian National Movement before 1914 // Morality and Reality. The 

Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P.R. Magocsi. Edmonton, 1989. P. 29–46. 
38 Bilaniuk P.B.T. Sheptyts’kyi’s Theological Thought // Morality and Reality. The Life and Times of Andrei 

Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. P. 165–183. 
39 Huzar L. Sheptyts’skyi and Ecumenism // Morality and Reality. The Life and Times of Andrei 

Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. P. 185–200. 
40 Pospishil V.J. Sheptyts’kyi and Liturgical Reform // Morality and Reality. The Life and Times of Andrei 

Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. P. 201–225. 



16 
 

ОУН/УПА41, связи между конфессиональной политикой Сталина в СССР и 

его национальной политикой в Западной Украине. Боцюркив возводил 

причины этой политики к принципам царской политики по отношению к 

униатам. Автор пришел к выводу, что советское руководство осуществляло 

подготовку к обращению греко-католиков в православие уже в 1939 г. 

Связью унии в Галиции в 1940-е гг. с сильным украинским национальным 

самосознанием объясняется относительная неэффективность ее ликвидации 

по сравнению с ликвидациями унии при царской власти. Сравнивая 

ликвидации XIX и ХХ вв., автор отметил, что в последней РПЦ играла 

второстепенную роль42. 

В 1997 г. в Канаде было опубликовано исследование А. Кравчука на 

английском языке «Христианская социальная этика в Украине. Наследие 

Андрея Шептицкого». Автор использовал в качестве источников, среди 

прочего, материалы семейного архива Шептицких в Варшаве, Центрального 

государственного исторического архива Украины во Львове, 

государственных архивов Канады. А. Кравчук пришел к выводу, что 

митрополит Андрей, действуя в рамках социального учения папы Льва XIII, 

при этом учитывая специфику Галиции, выработал альтернативу 

атеистическим разновидностям как украинского национализма, так и 

социализма/коммунизма. Автор также проанализировал два аспекта 

политических взглядов Шептицкого: о политическом участии духовенства и 

о церковно-государственных отношениях43. 

Продолжалось введение в научный оборот источников, хранящихся во 

львовском историческом архиве. В 1998 г. в последнем сборнике статей 

серии «Польша – Украина. 1000 лет соседства» появилась статья сотрудника 

 
41 Деятельность организации «Украинская повстанческая армия» запрещена на территории РФ. 
42 Bociurkiw B.R. The Ukrainian Greek Catholic Church and the Soviet State (1939–1950). Edmonton; 

Toronto, 1996. 
43 Krawchuk A. Christian Social Ethics in Ukraine. The Legacy of Andrei Sheptytsky. Edmonton; Ottawa; 

Toronto, 1997. 



17 
 

ЦГИАЛ О. Гайовой «Социальное учение митрополита Андрея Шептицкого в 

свете архивных материалов»44. 

В 2000 г. исследовательница из Ивано-Франковска Г.Л. Гладкая 

защитила диссертацию под названием «Общественно-политическая 

деятельность митрополита Андрея Шептицкого 1899-1939». Автор 

использовала материалы ЦГИАЛ, ЦГИАК, Центрального государственного 

архива общественных объединений (ЦГАОО) Украины, архивов Львовской и 

Ивано-Франковской областей, а также Архива новых актов в Варшаве и 

Львовской национальной библиотеки им. В. Стефаника. Исследование, в 

частности, проливает свет на причины конфликта митрополита Андрея с 

Галицко-руской матицей, на причины недоверия украинских национал-

демократов к Шептицкому в австро-венгерский период, на употребление 

митрополитом этнонимов «русины» и «украинцы». Рассмотрены 

обстоятельства отставки Андрея Шептицкого с должности заместителя 

председателя галицийского сейма. Автор сравнила взгляды митрополита на 

государственное устройство с теориями украинских консерваторов 

межвоенного периода. Была рассмотрена работа польской дипломатии 

против Шептицкого во время его поездки на Запад в 1920–1923 гг.45 

В 2002 г. вышла статья тернопольского религиоведа Э.В. Быстрицкой 

«Украинское православие и экуменическая деятельность митрополита 

Андрея Шептицкого в годы Второй мировой войны». В ней рассмотрены 

диалог между украинскими православными объединениями, а также 

экуменические инициативы Шептицкого во время нацистской оккупации. 

Автор выявила связь этих предложений с довоенной деятельностью 

митрополита в направлении христианского единства. Исследована переписка 

Андрея Шептицкого с православными архиереями46. 

 
44 Hajowa O. Nauka społeczna metropolity Andrzeja Szeptyckiego w świetle materiałów archiwalnych // 

Polska – Ukraina. 1000 lat sąsiedstwa. T. 4. / Red. S. Stępień. Przemyśl, 1998. S. 273–286. 
45 Гладка Г.Л. Суспільно-політична діяльність митрополита Андрея Шептицького (1899-1939 рр.): 

Автореф. дис. канд. іст. наук. Чернівці, 2000. 
46 Бистрицька Е.В. Українське православ'я та екуменічна діяльність митрополита Андрея 

Шептицького в роки Другої світової війни // Українське релігієзнавство. 2002. № 23. С. 45–55.  



18 
 
Взгляды митрополита Андрея на Россию были проанализированы во 

вступительной статье к изданному в 2004 г. сборнику документов 

«Митрополит Андрей Шептицкий и греко-католики в России». Ее автор 

украинский греко-католический священник российского происхождения Ю. 

Аввакумов отметил, что для митрополита было характерно двойственное 

отношение к России: с одной стороны, российское государство с 

подчиненной ему синодальной церковной структурой – это враг унии с 

Римом и угроза для униатской церкви, с другой стороны – положительное 

отношение к православному русскому народу и высокая оценка его 

национальных черт и перспектив. Отмечено признание им истинности 

православной церкви, интерес к русской богословской мысли. Также 

обращено внимание на отношение России к Андрею Шептицкому47. 

Украинский историк О. Турий на основе пастырских посланий 

митрополита Андрея системно изложил взгляды Шептицкого на устройство 

общественно-политической жизни в согласии с евангельскими заповедями в 

статье 2015 г. «Политические аспекты деятельности митрополита Андрея 

Шептицкого»48. 

Среди исследований последних лет стоит выделить диссертацию Р. 

Лехнюка об украинских консервативных кругах в Галиции в первой четверти 

ХХ в. Автор проанализировал теорию и практику украинских 

консервативных кругов (русофилов, христианско-социального движения и 

греко-католической церкви) перед лицом вызовов модернизации. Было 

исследовано поведение как высшей иерархии, так и приходского 

духовенства. Сопоставив трех греко-католических архиереев, Р. Лехнюк 

выделил три способа реагирования на изменения, вызванные временем: 

активное противодействие путем вмешательства в политические процессы 

 
47 Аввакумов Ю. Тема Росії в діяльності та богословській думці «святоюрського велетня» // 

Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. 
48 Турій О. Політичні аспекти діяльності Митрополита Андрея Шептицького // Ковчег. Науковий 

збірник з церковної історії. 2015. Ч. 7. С. 277–286. 



19 
 

(станиславовский епископ Г. Хомышин), пассивность (перемышльский 

епископ К. Чехович) и умеренный путь (митрополит Шептицкий)49. 

Традиции польской историографии данной темы, заложены, в том 

числе, публицистикой начала ХХ в. В первой четверти ХХ в. в 

периодических изданиях появилось несколько статей и вышел ряд брошюр 

польских авторов (в т.ч. представителей духовенства), в которых была дана 

негативная оценка усилиям митрополита Шептицкого по распространению 

католичества восточного обряда на территории Российской империи как 

неэффективному пути по достижению единства церквей, при этом 

вредящему польским национальным интересам50. 

В этом ряду находится и брошюра львовского ксендза Ш. Шидельского 

«За правду. О польско-украинских отношениях», опубликованная в 1924 г. В 

этой работе представлена авторская точка зрения на сочетание национальной 

и конфессиональной проблематики на польских и украинских землях в 1920-

е гг. Попытка митрополита Андрея восстановить униатскую иерархию на 

территории Волыни, оказавшейся, как и Галиция, в составе межвоенного 

польского государства, рассмотрена как весьма выгодная для украинских 

националистов, отстаивавших идею соборной Украины. Кроме этого, 

отмечалось, что сотрудник митрополита священник Кирилл Королевский 

находился, осознанно или нет, под влиянием как украинских, так и русских 

националистов. В то время как влиятельный сторонник проекта 

альтернативного варианта унии – неоунии архиепископ Эдвард фон Ропп 

объявлялся не принадлежащим к националистическим партиям51. 

Во времена ПНР до второй половины 1980-х гг., конфессиональная 

проблематика Восточной Галиции начала ХХ в. не рассматривалась. Первой 

 
49 Лехнюк Р.О. Українськи консервативні середовища в Галичині у першій чверті ХХ століття: 

національно-політичний аспект: Дис. … канд. істор. наук. Львів, 2018. 
50 Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Sczyzma się gotuje!... Chrzanów, 1911; Borodzicz J. Pod wozem i na 

wozie: pamiętniki Józefa Borodzicza, czyli kilka lat pracy duszpasterskiej na Litwie, Białej Rusi i w głębi Rosyi. 
Kraków, 1911; Szydelski Sz. My a Wschód słowiański // Świat Słowiański. 1910. № 69–70. S. 135–150; Urban J. 
Welehradzkie utopie // Świat Słowiański. 1909. № 58. S. 218–232; Woroniecki E. O cerkwi wschodniej i ruchu 
katolickim na Rusi // Świat Słowiański. 1909. № 56–57. S. 93–107. 

51 Szydelski Sz. O prawdę. Ze stosunków polsko-ukraińskich. Kraków, 1924. 



20 
 

важной работой по этой теме стала книга Э. Пруса 1985 г.52 До сих пор это 

единственная полная (в хронологическом отношении) биография Андрея 

Шептицкого в польской историографии. Автор опирался на опубликованную 

литературу. С одной стороны, это была межвоенная пресса национальной 

демократии, с другой стороны, советская историография. Эта работа 

породила дискуссию, в ходе которой были высказаны иные точки зрения. 

Книгу Пруса подвергли критике историки А. Земба, В. Серчик и Р. 

Тожецкий53. 

В 1988 г. в краковском ежемесячнике «Знак» вышла статья Р. Тожецкого 

«Митрополит Андрей Шептицкий». Она отражала изменения, 

происходившие в польской историографии, посвященной греко-

католическому иерарху. Хотя автор еще не имел доступа к львовским 

архивам, используя доступные источники, литературу, свидетельства 

современников, Тожецкий сделал акцент не на связях митрополита с 

украинскими радикальными националистами и их преступлениями в ходе 

Второй мировой войны, а на его пастырских посланиях, в которых он 

предостерегал верующих от совершения убийств. Автор также поставил под 

сомнение утверждения украинских коллаборационистов о поддержке 

митрополитом Андреем дивизии СС «Галиция»54. 

В этом же году первая научная конференция в послевоенной Польше, 

посвященная украинскому иерарху, под названием «Митрополит Андрей 

Шептицкий и духовная культура народов Центрально-Восточной Европы» 

прошла в Кракове. Ее организовали славист Р. Лужный и украинист А. 

Земба. Эти события были описаны в обзоре А. Зембы «О митрополите 

Шептицком во Кракове и Львове» в краковском «Знаке»55. 

 
52 Prus E. Władyka świętojurski. Rzecz o arcybiskupie Andrzeju Szeptyckim (1865–1944).Warszawa, 1985. 
53 Serczyk W.A., Torzecki R. Na marginesie książki Edwarda Prusa o Metropolicie Szeptyckim // Dzieje 

Najnowsze. 1986. T. 18. Z. 1. S. 103–119; Zięba A.A. Metropolita Andrzej Szeptycki // Kwartalnik Historyczny. 
1985. Z. 4. S. 885–900. 

54 Torzecki R. Metropolita Andrzej Szeptycki // Znak. 1988. № 400 (9). S. 55–63. 
55 Zięba A. O metropolicie Szeptyckim w Krakowie i Lwowie // Znak. 1990. № 10–11 (425–426). S. 182–

186. 



21 
 
В 1994 г. по материалам краковской конференции 1990 г. был издан 

сборник «Митрополит Андрей Шептицкий. Исследования и материалы» под 

редакцией А. Зембы. В него вошли воспоминания Я.К. Шептицкого, 

племянника митрополита, статьи А. Зембы, С. Стемпня и др. Стемпень в 

своей статье проанализировал отношение Андрея Шептицкого к такому 

явлению, как политический террор56. 

В 1994 г. международная конференция, приуроченная к 50-летию 

кончины митрополита Андрея, состоялась в Гданьске. Ее организаторами 

выступили краковский историк В. Мокрый, Т. Стегнер и другие гданьские 

исследователи, Союз украинцев Польши и редакция журнала «Перемыске 

Дзвоны». Сборник материалов конференции вышел в 1995 г. под редакцией 

Т. Стегнера. В нем были напечатаны статьи В. Мокрого, Я. Москалыка, Ч. 

Партача и др. В. Мокрый исследовал место в деятельности Андрея 

Шептицкого идеи создания патриархата57. 

Важной для понимания взглядов митрополита Андрея на христианское 

единство является вышедшая в 1995 г. книга люблинского теолога Л. Гурки 

«Наследие отцов. Экуменический характер велеградской традиции». Автор 

проследил существование идей Кирилла и Мефодия от их миссии в Моравии 

до развития почитания солунских братьев в XIX в. и проведения в первой 

половине ХХ в. православно-католических Велеградских съездов, в которых 

Андрей Шептицкий принимал непосредственное участие. Л. Гурка пришел к 

тому, что именно благодаря своей идее единства при многообразии 

солунские братья являются прямыми предшественниками и идейными 

вдохновителями экуменизма58. 

В 1999 г. была опубликована защищенная в 1997 г. на теологическом 

факультете Вроцлавского факультета диссертация А. Кубасика 

«Представление архиепископа Андрея Шептицкого об украинской нации, 

 
56 Metropolita Andrzej Szeptycki. Studia i materiały / Red. A.A. Zięba. Kraków, 1994. 
57 Metropolita Andrzej Szeptycki, materiały z sesji naukowej / Red. T. Stegner. Ostaszewo Gdańskie, 1995. 
58 Górka L. Dziedzictwo ojców. Ekumeniczny charakter tradycji welehradzkiej. Warszawa, 1995. 



22 
 

государстве и церкви». Взгляды митрополита в этой работе представлены как 

альтернатива концепции украинских националистов. Остались 

нераскрытыми отношение Шептицкого к православным и к возможности их 

обращения в католичество59. 

М. Вавжонек в своей монографии 2006 г. обратился к изучению идейных 

основ экуменической деятельности митрополита Андрея Шептицкого. Он 

первый среди исследователей этой темы имел доступ к источникам, 

хранящимся во львовских архивах. Помимо них автор нашел материалы, 

содержащие ценную информацию, в архиве василианского монастыря в Риме 

и в славянской библиотеке в Медоне (Франция). Рассмотрев период 

воспитания Шептицкого и его послушничество в василианском монастыре в 

ходе добромильской реформы, Вавжонек высказал предположение, что 

именно этот опыт убедил будущего митрополита в необходимости работы по 

достижению христианского единства и возможности сделать это с помощью 

синтеза западной и восточной традиции. Анализируя экуменическую мысль 

митрополита Андрея, автор сравнил ее с идеями греко-католического 

митрополита Иосифа Рутского (1574–1637) и православного митрополита 

Петра Могилы (1596–1647). Описывая деятельность Шептицкого в России, 

Вавжонек сосредоточился на его связях с В. Соловьевым, Е. Волконской и Л. 

Федоровым. Общение с последним автор выделил как яркий пример 

столкновения восточного и западного. Из-за того, что структура монографии 

построена по проблемному принципу, в ней не столь ясно отражена 

хронология развития экуменической мысли Шептицкого, не всегда показана 

связь между историческими событиями и новыми идеями (например, идея 

 
59 Kubasik A. Arcybiskupa Andrzeja Szeptyckiego wizja ukraińskiego narodu, państwa i cerkwi. Kraków, 

1999; Sołga P. Arcybiskupa Andrzeja Szeptyckiego wizja niepodległej Ukrainy. Uwagi na marginesie książki ks. 
Adama Kubasika: Eklezjologia polityczna metropolity Andrzeja Szeptyckiego. Cerkiew greckokatolicka 
fundamentem niezawisłej Ukrainy. Lwów–Kraków 2016, Wydawnictwo Bł. Jakuba Strzemię Archidiecezji 
Lwowskiej ob. łac., ss. 270 // Dzieje Najnowsze. 2017. № 4. S. 267–277. 



23 
 

киевского патриархата, которую митрополит Андрей высказал в годы Второй 

мировой войны)60. 

В монографии 2007 г. «Святая Русь. Развитие и действие идеи 

православия в Галиции» В. Осадчий отдельную главу посвятил тому, как 

Андрей Шептицкий и греко-католики противодействовали проповеди 

православия в Галиции. Исследованные им материалы показывают, что 

митрополит был категорически против новокурсников именно из-за их 

положительного отношения к православию. При этом духовный лидер 

галицких русинов оставлял за ними право участвовать в теоретической 

дискуссии по вопросу, являются ли русины отдельным народом или вместе с 

белорусами и великорусами составляют русский народ. В то же время 

Андрей Шептицкий считал неприемлемой русификацию русинов, настаивая 

на том, что надо поддерживать развитие народной культуры61. 

В 2011 г. Анджей Шептицкий, правнук Леона, брата Андрея 

Шептицкого, выпустил сборник «Церковь, нация, государство. Деятельность 

и наследие митрополита Андрея Шептицкого (1865–1944)». В нем, в 

частности, опубликованы статьи В. Мокрого о философских и богословских 

идеях Шептицкого и Г. Мотыки об отношении митрополита к польско-

украинскому конфликту во время Второй мировой войны. П. Сивицкий 

рассматривал вопрос: Шептицкий – патриарх галицкий или митрополит всея 

Руси62? 

Большое количество статей публикуется в журналах и тематических 

сборниках. Р. Янкевич писал о социальном учении Шептицкого63. Я. 

Москалык рассуждал, как можно учитывать экклезиологию митрополита при 

 
60 Вавжонек М. Екуменічна діяльність митрополита Андрія Шептицького в Україні та Росії. Рим, 

2006. 
61 Osadczy W. Święta Ruś. Rozwój i oddziaływanie idei prawosławia w Galicji. Lublin, 2007. 
62 Mokry W. „Mądrość Boża” i „prawość chrześcijańska” w myśli filozoficzno-teologicznej metropolity 

Andrzeja Szeptyckiego; Siwicki P. Andrzej Szeptycki: „patriarcha galicyjski” czy metropolita całej Rusi; Motyka G. 
Metropolita Andrzej Szeptycki a konflikt polsko-ukraiński w czasie II wojny światowej // Kościół, naród, państwo. 
Działalność i dziedzictwo Metropolity Andrzeja Szeptyckiego (1865–1944). Materiały z międzynarodowej 
konferencji w Krakowie 25–26 listopada 2009 roku / Red. A.R. Szeptycki. Wrocław; Warszawa, 2011. 

63 Zimomrja M., Jankiewicz R. Etyczno-społeczne aspekty nauczania pasterskiego metropolity Andrzeja 
Szeptyckiego // Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie. 2001. № 6. S. 259–268. 



24 
 

изучении современных вызовов в отношениях между конфессиями64. Ксендз 

А. Кубасик исследовал учение Шептицкого насчет семьи, священства и 

монашеской жизни65. С. Стемпень описывал два течения в греко-

католической церкви в межвоенный период, одно из которых стремилось к 

сближению с Западом, а другое – с Востоком в вопросе обряда66. Кроме 

этого, он писал о критике со стороны митрополита политического террора, а 

также о его отношении к Польше и полякам67. О последней теме писала Х. 

Дылянгова68. М. Новак изучила тексты пастырских посланий Шептицкого и 

выделила используемые там социальные категории69. Она также писала об 

историософии Шептицкого, о его взглядах на роль греко-католической 

церкви в истории Украины, о ее положении между Востоком и Западом70. 

Еще одна тема исследований М. Новак – национальная самоидентификация 

Шептицкого71. В. Желязный рассмотрел трудности католической церкви в 

 
64 Moskałyk J. Wizja Kościoła Andrzeja Szeptyckiego w kontekście nowych wyzwań międzykonfesyjnych 

na progu XXI wieku // Polska-Ukraina 1000 lat sąsiedztwa. Т. 5. Miejsce i rola Kościoła greckokatolickiego w 
Kościele powszechnym / Red. S. Stępień. Przemyśl, 2000. S. 115–122. 

65 Kubasik A. Problematyka kapłaństwa i rodziny w nauczaniu metropolity Andrzeja Szeptyckiego // Polska-
Ukraina 1000 lat sąsiedztwa. Т. 5. Miejsce i rola Kościoła greckokatolickiego w Kościele powszechnym / Red. S. 
Stępień. Przemyśl, 2000. S. 103–114; Idem. Ideał życia zakonnego według metropolity Andrzeja Szeptyckiego // 
Saeculum Christianum. 2002. № 1. S. 127–142. 

66 Stępień S. W poszukiwaniu tożsamości obrządkowej. Bizantynizacja a okcydentalizacja Kościoła 
greckokatolickiego w okresie międzywojennym // Polska - Ukraina. 1000 lat sąsiedztwa. Т. 5. S. 87–102. 

67 Стемпень С. Ставлення Митрополита Андрея Шептицького до Польщі та поляків // Мойсей 
українського Духа / Ред. Л. Гентош. Львів, 2015. С. 246–251; Он же. Поляк з походження та виховання, 
український архиєрей і патріот з вибору... Митрополит Андрей Шептицький і Польща та поляки // Ковчег. 
Науковий збірник з церковної історії. Ч. 7. Львів, 2015. С. 251–268; Он же. Критика терору як методу 
вирішення національних і політичних конфліктів у пастирській науці митрополита Андрея Шептицького // 
Наукові Записки Українського Католицького Університету. Ч. 2. Серія Історія. В. 1. Львів, 2010. С. 191–208. 

68 Dylągowa H. Metropolita Andrzej Roman Szeptycki i Polacy // Warszawskie Zeszyty Ukrainoznawcze. 
2006. Т. 21–22 / Red. S. Kozak, przy współpracy W. Sobola, B. Nazaruka. S. 62–66. 

69 Nowak M. Główne kategorie społeczne w listach pasterskich metropolity Andrzeja Szeptyckiego // Ейдос. 
Альманах теорії та історії історичної науки. Вип. 5. Київ, 2010/2011. С. 457–483. 

70 Nowak M. Rola Kościoła greckokatolickiego w wizji dziejów Rusi-Ukrainy metropolity Andrzeja 
Szeptyckiego // Dziedzictwo Świętego Włodzimierza, zbiór studiów / Red. T. Stegnera. Gdańsk, 2016. S. 107–127; 
eadem. Między Wschodem i Zachodem. Kościół greckokatolicki w refleksji historiozoficznej metropolity Andrzeja 
Szeptyckiego // Historia–Mentalność–Tożsamość. Rosja i Europa Zachodnia w polskiej i ukraińskiej historiografii 
XIX i XX wieku / Red. E. Koko, M. Nowak, L. Zaszkilniak. Gdańsk, 2013. S. 331–348. 

71 Nowak M. Świadomość narodowa metropolity Andrzeja Szeptyckiego – moment wyboru – 1885 r. 
// Pogranicza. Ludzie pogranicza / Red. W. Brenda, J. Kiełbik J. Olsztyn, 2009. S. 124–134. 



25 
 

Польше, связанные с «обращением» митрополита в другой обряд72. А. 

Келбаса рассуждал об отношении Андрея Шептицкого к идее унии73. 

В вышеперечисленных работах тема идентичности митрополита Андрея 

Шептицкого затрагивалась частично и практически везде в рамках других 

тем. Крупным шагом вперед в этом направлении стала вышедшая в 2018 г. 

монография гданьской исследовательницы М. Новак «Два мира. Проблема 

национальной идентификации Андрея Шептицкого в 1865–1914 годах». 

Автор подошла к теме достаточно широко, и работа может не только быть 

полезна для изучающих личность Шептицкого, но и послужить введением в 

проблематику истории Королевства Галиции и Лодомерии соответствующего 

периода. 

В книге описаны политическое устройство, социальный, этнический и 

религиозный состав населения этой части монархии Габсбургов. Особое 

внимание уделено шляхте, в том числе русинского происхождения. 

Проанализирована политическая сцена Галиции, ее трансформация в 

условиях модернизации. Охарактеризована ситуация в греко-католической 

церкви после добромильской реформы 1882 г. В работе приведены ссылки на 

научную литературу по многим смежным темам. 

При анализе процесса национальной идентификации Андрея 

Шептицкого М. Новак не ограничилась исследованием текстов митрополита. 

Она рассмотрела также его действия, которые могут свидетельствовать о его 

идентичности. Также большое внимание было уделено среде, в которой рос 

будущий духовный лидер галицких украинцев. 

Автор пришла к выводу, что до Первой мировой войны, несмотря на 

распространение нового модерного национального самосознания, было 

возможно сохранять предмодерное сословное, которое позволяло Андрею 

Шептицкому иметь двойственную польско-«рускую» идентичность. 

 
72 Żelazny W. „Konwersje” Metropolity Andrzeja Szeptyckiego jako problem Kościoła katolickiego w Polsce 

// Przegląd Religioznawczy. 2001. № 1. S. 3–21. 
73 Kiełbasa A. Metropolita Andrzej Roman Maria Szeptycki wobec myśli unijnej // Z dziejów wrocławskiego 

Kościoła katolickiego. Tendencje unijne / Red. I. Dec, K. Matwijowski. Wrocław, 2002. S. 61–68. 



26 
 

Религиозное, миссионерское призвание выделено как главная причина 

обращения Шептицкого к «руским» корням. В его выборе содержался, по 

мнению М. Новак, не только результат воздействия общества, но и 

проявление индивидуальности. 

Исследование М. Новак позволяет представить процесс перехода 

Андрея Шептицкого от польской к украинской идентичности. Приведены 

различные факты, свидетельствующие о том, какая идентичность важнее для 

Шептицкого: религиозная или национальная, содержатся отдельные 

суждения насчет влияния первой на последнюю, однако, поскольку это не 

входило в задачи монографии, автор не сделала общего вывода относительно 

содержания идентичности Шептицкого, касательно того, какова иерархия 

составляющих ее критериев, если таковая имеется74. 

Таким образом, обзор историографии свидетельствует о том, что в 

российской историографии тема политического участия католического 

духовенства в Восточной Галиции в начале ХХ в. остается периферийной, 

относительно более значительное внимание уделено греко-католической 

миссии в Российской империи. В польской и в украинской историографии 

сделано немало в разработке темы политического участия католического 

духовенства в Восточной Галиции в начале ХХ в. Изучены различные 

стороны деятельности и мировоззрения Андрея Шептицкого. При том, что 

имеются исследования, во-первых, роли греко-католической церкви и ее 

руководителя в национальной и политической жизни, во-вторых, такого 

аспекта конфессиональной проблематики, как проекты достижения 

христианского единства, и, в-третьих, католического духовенства как 

консервативной среды, предлагавшей различные ответы на вызовы 

модернизации, остается практически не проанализированной иерархия 

национального и конфессионального в идейных конструкциях, 

формировавшихся в кругу Андрея Шептицкого в начале ХХ века. 

 
74 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

Gdańsk, 2018. 



27 
 
Объектом исследования является деятельность греко-католического 

митрополита Андрея Шептицкого в начале ХХ в., а предметом изучения – 

иерархия национальных и конфессиональных ценностей Андрея Шептицкого 

и лиц его круга. Под «иерархией национальных и конфессиональных 

ценностей» понимается выявленная в ходе анализа деятельности указанной 

группы лиц система приоритетов по отношению к социальным общностям, 

во-первых, по объединяющему признаку (то есть, национальный или 

конфессиональный), а во-вторых, по значению объединяющего признака (то 

есть, конкретная общность среди других общностей, объединенных одним 

признаком: или национальным, или конфессиональным). Также при этом 

учитывается, что деление на социальные общности имеет значительную 

субъективную составляющую. 

Цель диссертации – выявить место конфессионального и 

национального в иерархии ценностей и иерархии идентичности митрополита 

Андрея Шептицкого и лиц его круга в 1899–1914 гг.  

Для достижения поставленной цели предполагается решение ряда 

исследовательских задач: 

 – определить идейные составляющие процесса формирования 

мировоззрения и идентичности Андрея Шептицкого, учитывая влияние 

польской шляхетской семьи, образовательной и церковной среды; 

– выяснить, как Шептицкий и лица из его круга понимали значение 

национального в жизни современного общества и как это понимание 

соотносилось с конфессиональной программой Шептицкого и с иерархией 

ценностей лиц его круга; 

– выявить элементы, характерные для традиционного и модерного 

идейных пространств, в идейных конструкциях Шептицкого и лиц его круга;  

– установить особенности сочетания национального и 

конфессионального во внешних факторах деятельности греко-католической 

миссии (российские власти, римская курия и польское духовенство в России, 

идеологические течения); 



28 
 
– сопоставить отношение митрополита Андрея и подчиненного ему 

духовенства в России к галицкой пастве и к христианскому населению 

Российской империи, уделяя особое внимание национальной характеристике 

восточных славян. 

Хронологические рамки исследования охватывают 1899–1914 гг. 

Нижняя хронологическая граница – 19 июня 1899 г. – назначение Андрея 

Шептицкого епископом Станиславовским, верхняя – верхняя – 6 августа 

1914 г. – объявление Австро-Венгрией войны России. При этом вводная 

первая глава, посвященная формированию идентичности Шептицкого, 

выходит за эти рамки. 

Территориальные рамки исследования включают Восточную 

Галицию75, Российскую империю (территория греко-католической миссии, 

главным образом, Санкт-Петербург и Москва), а также Германию, Италию, 

Швейцарию, Моравию, Боснию (страны и края, которые посещали 

митрополит Андрей и участники греко-католической миссии в Российской 

империи в ходе своей деятельности). 

Методологическая основа диссертации. В ходе исследования 

применялись как традиционные специальные исторические методы 

(историко-генетический, историко-сравнительный), так и выработанная в 

процессе изучения корпуса источников методика выявления иерархии 

идентичности, включающая в себя поиск, сопоставление и анализ всей 

информации, отражающей представление отдельного человека о различных 

социальных группах (в том числе, национальных и конфессиональных) и его 

отношение к ним, соотнесение себя с ними. Особое внимание при этом 

обращалось на самоназвание как важный маркер самосознания и различные 

употребления наименований социальных групп. Для определения иерархии 

идентичности учитывались моменты прямого и косвенного 

 
75 В тексте в большинстве случаев называется просто Галицией, так как это соответствует 

именованию в источниках, а также территории исторической области Галиции. Западная Галиция – это 
историческая область Малая Польша, к которой стало применяться именование Галиция только после 
вхождения этих земель в состав Австрии после первого раздела Речи Посполитой в 1772 г. 



29 
 

противопоставления одних групп и связанных с ними ценностей другим. Для 

выяснения степени достоверности содержащихся в источниках утверждений, 

относящихся к искомой информации, сопоставлялись тексты публичного и 

частного характера, а также выявлялись различия в утверждениях, 

содержащихся в текстах, адресованных различным лицам. На основе 

выявленных различий высказывались предположения о инструментальном 

характере самоидентификации в конкретных случаях. 

Историко-генетический метод был использован для анализа эволюции 

взглядов и идентичности духовных лиц. Этот метод позволил проследить, 

как происходило формирование мировоззренческих позиций Андрея 

Шептицкого.  

Историко-сравнительный метод применялся для сопоставления взглядов 

польского и греко-католического духовенства в различных политических и 

национальных контекстах. 

Метод критического анализа источников использовался при работе с 

текстами пастырских посланий, источниками личного происхождения и 

другими видами источников. 

Поскольку исследовался процесс формирования идентичности, 

применялся биографический метод в отношении жизненного пути Андрея 

Шептицкого и основных участников греко-католической миссии в 

Российской империи. 

Научная новизна работы заключается в том, что впервые в 

отечественной историографии выявлена иерархия ценностей и иерархия 

идентичности, проявившаяся в ходе деятельности католического духовенства 

Восточной Галиции. Ранее в российской научной литературе отсутствовало 

определение идейных составляющих процесса формирования мировоззрения 

и идентичности Андрея Шептицкого, не выявлялась система идейных 

конструкций, содержащихся в его пастырских посланиях и переписке. 

Впервые сопоставлена политическая и национально-конфессиональная 



30 
 

проблематика, существовавшая в ходе деятельности греко-католической 

миссии в Российской империи.  

Теоретическая и практическая значимость работы 

Проведенный в работе анализ идейных конструкций может быть 

использован при изучении общественного сознания Центральной и 

Восточной Европы начала ХХ в. 

Выводы диссертации могут быть востребованы при разработке 

государственной стратегии внешней политики, концепции политики в 

национальной и религиозной сферах. Отдельные выводы работы могут быть 

использованы для улучшения взаимодействия между центральными 

органами власти, региональными элитами и религиозными организациями. 

Материалы исследования могут применяться при разработке программ 

учебных курсов, посвященных истории Центральной и Восточной Европы. 

Положения, выносимые на защиту: 

1. Мировоззрение и идентичность Шептицкого формировались под 

влиянием семейных традиций, которые объединяли в себе, с одной стороны, 

сознание принадлежности к польской шляхте бывшей Речи Посполитой, с 

другой стороны, память о своем «руском» (русинском) происхождении. 

Другим важным фактором было университетское образование, а именно, те 

преподаватели, которые раскрыли Шептицкому содержание тогдашних 

научных и идеологических течений, а также свое отношение к этим 

доктринам. Третьим, определяющим фактором стало общение с 

представителями католического духовенства и консервативных кругов 

польской аристократии, в ходе которых Шептицкий воспринял идеи 

христианского универсализма и способы его сочетания с национальными 

идеями. 

2. Шептицкий и многие лица из его круга в период 1899–1914 гг. 

указывали на то, что национальный вопрос стал одним из самых важных в 

политической сфере, национальная идентичность становилась основной 

ценностью, за формирование которой шла политическая борьба. Шептицкий 



31 
 

надеялся, что возрастание значимости национального в политической сфере 

сделает конфессиональную сферу более свободной от влияния 

государственной политики, а это, в свою очередь, позволит преодолеть 

разделения в области вероисповеданий, в основе которых митрополит 

Андрей усматривал политические конфликты. При этом униатский иерарх 

предлагал подход, согласно которому достижение христианского единства 

должно проходить при сохранении национальных особенностей в 

религиозной жизни, содержащихся в обряде. Католическое духовенство 

греческого и латинского обрядов также противопоставляло служение 

национальным и религиозным интересам. Духовные лица, имевшие 

различную национальную принадлежность и разные взгляды на 

национальные проблемы, нередко обвиняли друг друга или целую 

национальную группу в шовинизме, отрицая свой собственный. 

3. Идейные конструкции Шептицкого содержали в себе как 

традиционные, так и модерные элементы. К первым можно отнести 

представление о божественном происхождении власти, семейные ценности, 

особое (в шляхетском понимании) отношение к земле, желание сохранить 

науку и образование под контролем церкви. Среди вторых – стремление 

работать с массами, создавать соответствующие организации (кооперативы, 

общества взаимопомощи), идея брака по любви, изменения роли женщины, 

национальная идея, идеи вовлечения широких слоев населения в торговлю и 

промышленность, всеобщего образования. 

4. Успешность или неуспешность в выстраивании отношений между 

Шептицким, греко-католическими миссионерами в России и российскими 

властями, а также представителями римско-католического духовенства в 

Российской империи во многом определялась степенью понимания этими 

силами соотношения национальной и конфессиональной составляющих в  

интересах друг друга. То, что для российского правительства была важна не 

только национальная, но и конфессиональная составляющая в 

распространении католичества восточного обряда, сыграло свою роль в том, 



32 
 

что властям Российской империи было недостаточно демонстрации со 

стороны деятелей греко-католической миссии политической 

благонадежности и готовности служить русским национальным интересам. 

Большинство польских священников относилось к греко-католикам 

негативно, поскольку видело в них угрозу польским национальным 

интересам и не признавало эту миссию эффективной в деле обращения 

России в католичество. Меньшинство польского духовенства, относившееся 

положительно, выступало также с поддержкой других этнических движений 

в рамках католической церкви в России (литовского, латышского, русского) – 

вплоть до того, чтобы в костелах и католических учебных заведениях было 

место и этим языкам наряду с польским. 

5. У Шептицкого в начале ХХ века было стремление представить 

Восточную Галицию как витрину католичества восточного обряда, 

призванную показать, что православие может, оставаясь самим собой, 

существовать под властью папы римского. С этим стремлением, нацеленным, 

главным образом, на Россию, связан гибкий подход митрополита Андрея к 

национальной характеристике восточных славян. Среди деятелей русской 

греко-католической миссии была распространена концепция триединой 

русской нации. Шептицкий в обращении к адресатам из России в начале ХХ 

в. выражался неоднозначно, но так, что, скорее, мог быть воспринят тоже как 

сторонник триединой русской нации. При этом он считал русинов/украинцев 

отдельным народом и в галицийской политике делал ставку на 

украинофильское направление, однако не оказывал ему публичной 

поддержки. 

Основу источниковой базы диссертации составляют три группы 

опубликованных источников: переписка, воспоминания и пастырские 

послания. Также использовалась публицистика и материалы прессы, 

делопроизводственные документы. 

Источники, относящиеся к теме исследования, хранятся в украинских, 

российских и польских архивах. Деятельность митрополита Андрея 



33 
 

Шептицкого в качестве руководителя греко-католической церкви освещается 

в документах, хранящихся в Центральном государственном историческом 

архиве Украины во Львове (ЦГИАУЛ). Главным образом, это материалы 

трех фондов: «Львовская греко-католическая митрополичья консистория» 

(Ф. 201), «Львовский греко-католический митрополичий ординариат» (Ф. 

408) и личный фонд Шептицкого (Ф. 358).  

В Российском государственном историческом архиве в Санкт-

Петербурге (РГИА) хранится переписка митрополита Андрея с 

православным архиепископом Антонием (Храповицким) (Ф. 834. «Рукописи 

Синода»), а также письма директора Департамента духовных дел 

иностранных исповеданий МВД А.Н. Харузина директору Департамента 

полиции Н.П. Зуеву о деятельности Шептицкого и российских греко-

католиков (Ф. 821. «Департамент духовных дел иностранных исповеданий 

МВД»). В польском Цифровом архиве и музее А. Фредро собран 

значительный массив оцифрованных писем из переписки между членами 

семей Фредро и Шептицких. 

Значимая и репрезентативная часть архивных источников была 

опубликована в 1990–2000-х гг.76 Однако эти публикации вплоть до 

настоящего времени не стали объектом углубленного изучения историками, 

поэтому в настоящем исследовании предпринимается попытка адресного 

анализа массивов опубликованных документов по теме, в том числе с учетом 

их конфессиональной специфики. Этим обусловлено и то, что отсылки к 

собственно архивным источникам в тексте диссертации не так часты. 

 
76 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Церква і церковна єднiсть. Документи і 

Матеріали 1899–1944. Т. 1 / Ред. А. Кравчук. Львів, 1995; Митрополит Андрей Шептицький: Життя і 
Діяльність. Документи і Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне питання. Кн. 1. Пастирське вчення та 
діяльність / Ред. А. Кравчук. Львів, 1998; Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи 
і Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне питання. Кн. 2. Листування / Ред. А. Кравчук. Львів, 1999; 
Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. Митрополит 
Андрей Шептицький і греко-католики в Росії. Кн. 1. Документи і матеріали, 1899–1917 / Ред. Ю. Аввакумов. 
Львів, 2004. 



34 
 
Для того чтобы проследить процесс формирования идентичности 

Андрея Шептицкого, использовались источники, авторами которых являются 

окружавшие его в период 1865–1899 гг. люди. 

Значительная часть материалов, на которые опирается работа, относится 

к источникам личного происхождения. Воспоминания матери Зофьи 

Шептицкой, посвященные старшему из живых на тот момент сыновей 

Андрею, были написаны в рукописном варианте в 1894 г. и хранились в 

архиве Прилбичского двора. Получивший отцовское имение в наследство 

Леон Шептицкий сделал пять копий для каждого из братьев. Климентий 

Шептицкий передал свой экземпляр Кириллу Королевскому, французскому 

католическому священнику восточного обряда, который написал биографию 

Андрея Шептицкого77. Перед смертью в 1959 г. Королевский передал копию 

рукописи З. Шептицкой вместе с другими документами митрополита для его 

беатификационного процесса. В 1965 г. воспоминания впервые были 

опубликованы на украинском языке Дмитрием Микитюком и затем 

переиздавались78. 

Эти воспоминания охватывают первые 27 лет жизни Андрея 

Шептицкого: 1865–1892 гг., время от его рождения до принятия священства в 

греко-католической церкви. Последнее, собственно, и стало перспективой, 

которой подчинен текст повествования. Мать объясняла выбор сыном 

духовной сферы деятельности Божьим призванием. Естественно, описание 

родного человека, к тому же ставшего духовной особой, может содержать и 

содержит в себе черты идеализации. Ценность этих воспоминаний 

заключается в том, что в них содержатся сведения о семье Шептицких, об их 

традициях, передается то, о чем общались в этой аристократической среде, 

как отражались национальные, религиозные, социальные проблемы. Рассказ 

о выборе Романом жизненного пути сопровождается сообщением фактов из 

 
77 Korolevskij C. Metropolite Andre Szeptyckyj (1965–1944). Rome, 1964. 
78 Шептицька С. з Фредрів. Молодість і покликання о. Романа Шептицького чина св. В. Великого. 

Вінніпег; Торонто, 1965; Она же. Молодість і покликання о. Романа Шептицького. Спогади. Львів, 2009. 



35 
 

его жизни: с кем он общался, где учился, какие путешествия совершал, и, что 

самое ценное, письмами сына к родителям, в которых обсуждается и 

проблема его призвания. Также из этих писем можно увидеть, как будущий 

митрополит представлял себе мир, что хотел в нем изменить, как он 

воспринимал процессы, происходившие в национальных и религиозных 

сферах, и через это составить представление о его идентичности. 

В других воспоминаниях З. Шептицкой, изданных в 1967 г. Богданом 

Закшевским, речь идет уже о молодости самого автора79. Закшевский же 

составил сборник источников, связанных с дедом братьев Шептицких по 

матери драматургом Александром Фредро и его семьей, в том числе 

корреспонденции80. 

Андрею Шептицкому посвящены и воспоминания его племянника Яна 

Казимира Шептицкого, опубликованные Станиславом Стемпнем в сборнике 

об истории польско-украинских отношений81. Этот источник был создан с 

опорой на семейные документы. Другие мемуары Яна Казимира, в которых 

рассказывается о Шептицких, были включены Анджеем Зембой в сборник 

источников и литературы о митрополите82. 

Зофья Шембек (в монашестве Мария Крыста), правнучка Александра 

Фредро, крестница Андрея Шептицкого и свояченица его брата Леона, также 

оставила воспоминания о митрополите для их общих племянников83. 

Сам Андрей Шептицкий не писал воспоминаний о своей жизни, но 

сочинения мемуарного жанра были и у него. Так, в 1934 г. были 

опубликованы его воспоминания о монахе Альберте Хмелевском84. 

 
79 Szeptycka Z. z Fredrów. Wspomnienia z lat ubiegłych / Przygotował do druku, wstęp i przypisy 

B. Zakrzewski. Wrocław; Warszawa; Kraków, 1967. 
80 Fredro i fredrusie / Оprac. B. Zakrzewski. Wrocław, 1974. 
81 Szeptycki J.K. Gdy w rodzinie ważyły się losy syna // Polska – Ukraina. 1000 lat sąsiedztwa. Т. 1. Studia z 

dziejów chrześcijaństwa na pograniczu etnicznym / Red. S. Stępień. Przemyśl, 1990. 
82 Szeptycki J.K., Szeptycki M. W kręgu rodziny Szeptyckich // Metropolita Andrzej Szeptycki. Studia i 

materiały / Red. A.A. Zięba. Kraków, 1994. 
83 Siostra Maria Krysta. Wspomnienia o Metropolicie Andrzeju Romanie Szeptyckim spisane dla dzieci i 

wnuków mej ukochanej siostry Jadwigi Szeptyckiej / Oprac. A.A. Zięba // Harvard Ukrainian Studies. 1991. Vol. 
15. № 1–2. 

84 Szeptycki A. Ze wspomnień o bracie Albercie. Kraków, 1934. 



36 
 
Помимо свидетельств родных на юные годы будущего галицкого 

митрополита проливают свет воспоминания его знакомых, в том числе и 

товарищей по учебе. Среди них – Петр Маньковский (1866–1933), поляк из 

Подолья, ставший епископом каменецким. Он учился вместе с Романом 

Шептицким в университете Бреслау (Вроцлава)85. Воспоминания 

краковского консерватора Павла Попеля (1807–1892), «четверги» которого 

Шептицкий посещал в гимназические и студенческие годы, позволяют 

понять, какие идеи окружали будущего митрополита в то время, в какой 

интеллектуальной среде формировалась его личность86. Шептицкие как 

представители галицийской аристократии запечатлены на страницах 

мемуаров завсегдатая львовских и венских салонов Мариана Росцо-

Богдановича (1862–1955)87. 

Атмосфера Кракова и гимназии св. Анны, где учился Роман, передается 

в воспоминаниях библиографа и историка права Станислава Эстрейхера 

(1869–1939) и известного писателя Тадеуша Боя-Желеньского (1874–1941)88. 

Относящиеся к делопроизводственным документам отчеты директора 

гимназии св. Анны в Кракове содержат информацию об учебной программе, 

преподавателях, составе учащихся, об успеваемости Романа, Станислава и 

других братьев Шептицких89. Это же относится к отчетам из львовской 

гимназия имени Франца Иосифа90, гимназии в Перемышле91 и 3-й краковской 

гимназии92. 

 
85 Mańkowski P. Pamiętniki. Warszawa, 2002. 
86 Pamiętniki Pawła Popiela (1807–1892). Kraków, 1927. 
87 Rosco Bogdanowicz M. Wspomnienia. Т. 1 / Рrzedmowa A. Knot, przygotowanie do druku, przypisy, 

przekład obcych tekstów J. Gintel. Kraków, 1959. 
88 Estreicher S. Kilka wspomnień z lat szkolnych 1879–1887 // Pół wieku wspomnień uczniów Gimnazjum 

im. B. Nowodworskiego (św. Anny) w Krakowie. Kraków, 1938; Żeleński (Boy) T. Pisma / Red. H. Markiewicz. T. 
2. Znaszli ten kraj?… i inne wspomnienia / Oprac. W. Kopaliński. Warszawa, 1956. 

89 Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za rok szkolny 
1879. Kraków, 1879; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za 
rok szkolny 1880. Kraków, 1880; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w 
Krakowie za rok szkolny 1881. Kraków, 1881; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli 
św. Anny w Krakowie za rok szkolny 1882. Kraków, 1882; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum 
Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za rok szkolny 1883. Kraków, 1883. 

90 Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka Józefa za rok szkolny 1876. Lwów, 
1876; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka Józefa za rok szkolny 1877. Lwów, 
1877; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka Józefa za rok szkolny 1878. Lwów, 



37 
 
Взгляды консервативной польской шляхты Галиции, к которой 

принадлежал Ян Канты Шептицкий, выражены в публицистических 

«Письмах из деревни» Войцеха Дзедушицкого (1848–1909)93. Духовный 

наставник Романа Шептицкого Генрик Яцковский (1834–1905) в своем 

сочинении рассуждал о соотношении религиозных и национальных 

ценностей94. С точки зрения национальной самоидентификации примером 

для митрополита Шептицкого мог бы быть киевский шляхтич-хлопоман, 

историк Владимир Бонифатьевич Антонович (1834–1908), знакомство с ним 

состоялось в Киеве в 1887 году. В статье «Моя исповедь» украинский 

историк декларировал окончательный разрыв с польским дворянством и 

свою украинскую идентичность95. 

В прессе освещалась не только публичная деятельность митрополита 

Шептицкого. Знакомый с семьей Людвик Дембицкий, сотрудник краковского 

«Часа», в некрологе Зофьи Шептицкой написал о ее характере, 

религиозности, атмосфере усадьбы в Прилбичах96. А в некрологе ксендза 

Евстахия Скроховского (1843–1895) Дембицкий описал взгляды этого 

видного участника четверговых встречей у П. Попеля97. 

В хронике Ягеллонского университета с 1864 по 1887 гг. 

охарактеризованы состояние этого высшего учебного заведения и 

происходящие в нем процессы в период обучения там Романа Шептицкого, в 

 
1878; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka Józefa za rok szkolny 1879. Lwów, 
1879; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka Józefa za rok szkolny 1882. Lwów, 
1882. 

91 Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. Gimnazyum w Przemyślu za rok szkolny 1879. Przemyśl, 1879; 
Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. Gimnazyum w Przemyślu za rok szkolny 1880. Przemyśl, 1880; Sprawozdanie 
Dyrekcyi c.k. Gimnazyum w Przemyślu za rok szkolny 1881. Przemyśl, 1881. 

92 Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. III. Gimnazyum w Krakowie za rok szkolny 1884. Kraków, 1884; 
Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. III. Gimnazyum w Krakowie za rok szkolny 1885. Kraków, 1885. 

93 Dzieduszycki W. Listy ze wsi. Т. 1–2. Lwów, 1889-1890. 
94 Jackowski H. W sprawie ruskiej uwag kilka do kapłanów dobrej woli. Lwów, 1883. 
95 Антонович В.Б. Моя исповедь. Ответ пану Падалице по поводу статьи в VII книжке "Основы" "Что 

об этом думать?" и письма пана Падалицы в X книжке // Основа. 1862. № 1. С. 83–96. 
96 Czas. 18 IV 1904. № 88. 
97 Dębicki L. Z kroniki żałobnej // Czas. 1895. № 237. 



38 
 

том числе деятельность братства филаретов, в которой будущий митрополит 

принимал участие. Она также описана в ежегоднике братства98. 

Сборник «Митрополит Андрей Шептицкий: Жизнь и Деятельность. 

Документы и Материалы 1899–1944»99 содержит в себе наряду с 

документами личного происхождения (переписка митрополита, а также иных 

лиц) тексты публичных выступлений, посланий Андрея Шептицкого в 

качестве станиславовского епископа и галицкого митрополита. Редактором-

составителем является канадский лингвист, теолог украинского 

происхождения Андрей Кравчук. 

В первом томе собраны материалы, касающиеся вопросов церковного 

единства, а во втором – социального учения церкви. Последний из-за объема 

разделен на две книги, которые связаны сквозной нумерацией страниц. В 

первой книге находятся пастырские послания и обращения митрополита 

Андрея Шептицкого к духовенству и верующим, в некоторых случаях 

подписанные также двумя другими епископами галицкой провинции греко-

католической церкви: перемышльским и станиславовским. Книга состоит из 

трех разделов. Первый из них включает в себя послания об основах 

христианской общественной жизни, второй – обращения к отдельным 

сообществам и группам, и третий – послания, затрагивавшие текущие 

события. Внутри разделов документы размещены по хронологическому 

принципу. Вторая книга содержит главным образом личную и деловую 

переписку митрополита. Кроме собственно писем тут присутствуют 

распоряжения, обращения, приглашения на собрания, речи, записки и другие 

виды документов Шептицкого и иных лиц. Эти материалы распределены по 

пяти разделам, расположенным по хронологическому принципу. 

 
98 Kronika Uniwersytetu Jagiellońskiego od r. 1864 do r. 1887 i obraz jego stanu dzisiejszego wraz z rzeczą o 

rektorach od czasów najdawniejszych. Kraków, 1887; Rocznik Filarecki. 1886. 
99 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Церква і церковна єднiсть. Документи і 

Матеріали 1899–1944. Т. 1 / Ред. А. Кравчук. Львів, 1995; Митрополит Андрей Шептицький: Життя і 
Діяльність. Документи і Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне питання. Кн. 1. Пастирське вчення та 
діяльність / Ред. А. Кравчук. Львів, 1998; Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи 
і Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне питання. Кн. 2. Листування / Ред. А. Кравчук. Львів, 1999. 



39 
 
Ранее не опубликованные материалы первой книги взяты из ЦГИАУЛ, 

Государственного Архива Львовской Области (ГАЛО) и Львовской Научной 

Библиотеки им. В. Стефаника (ЛНБ НАН Украины). Во второй книге – также 

из Государственного Архива Российской Федерации (ГАРФ) – документы, 

связанные с высылкой Андрея Шептицкого в Россию во время Первой 

мировой войны. 

Документы были тщательно вычитаны составителями, о чем 

свидетельствуют, например, исправления библейских ссылок100. Материалы 

второй книги сопровождены научным комментированием. Однако отдельные 

пункты вызывают вопросы. Так, в заглавии к письму Андрея Шептицкого 

австрийскому императору, датированному 1917 г., адресатом назван Франц 

Иосиф, умерший 21 ноября 1916 г. Вряд ли митрополит, возвращавшийся из 

российской ссылки, не знал об этом, тем более что в тексте письма есть 

ссылка на телеграмму австро-венгерского министра иностранных дел101. 

Несколько посланий перепечатано в сборнике из эмигрантской 

публикации сочинений Андрея Шептицкого 1965 г. издания102. Там были 

внесены изменения в текст источников, а именно: слово «руский» заменено 

на «украинский»103. При этом в послании «Христианский Труд», которое 

перепечатано со ссылкой как на хранящийся в архиве оригинал, так и на 

публикацию 1965 года, присутствует слово «руский»104. 

Этот сборник можно использовать для изучения идентичности 

митрополита Андрея Шептицкого, но с определенной осторожностью. 

Большая часть писем, содержащихся во второй книге, носят деловой 

характер, в которых речь шла о текущих вопросах, и поэтому из них 

сведения об мировоззрении автора можно получить часто только в виде 

 
100 Там же. С. 357, 464. 
101 Там же. С. 648. 
102 Твори Слуги Божого Митрополита Андрея Шептицького. Т. 1. Торонто, 1965. 
103 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Т. 2. С. 269. Ср.: Листъ пастирскій 

Высокопреосвященого Андрея Шептицкого, Митрополита Галицкого, Архієпископа Львôвского, Епископа 
Каменця Подôльского до рускои интеліґенціи. Жовква, 1901. 

104 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Т. 2. С. 1–16. 



40 
 

«скрытой» информации. Однако есть письма, где Андрей Шептицкий прямо 

пишет о своей идентичности. 

Более сложными для анализа представляются пастырские послания. Их 

публичный характер, статус их автора очевидно ограничивали митрополита 

определенными рамками. Тем более, что их целью являлось убедить в чем-

либо паству, а не декларировать свои личные взгляды. Для публичных 

обращений характерно сочетание идей, которые хотят донести слушателям и 

читателям, с чем-то хорошо известным аудитории, уже принятым ею как 

«свое». Этим обусловлено то, что тексты посланий следует рассматривать не 

просто как отображение идентичности автора, а как его своеобразный диалог 

с общественным самосознанием, как попытку повлиять на него. Другими 

словами, в этих документах можно наблюдать, в первую очередь, не 

мировоззрение собственно Андрея Шептицкого, а то, каким он хотел видеть 

общественное мировоззрение. 

Для исследования деятельности Шептицкого в 1899–1914 гг. и греко-

католической миссии в Российской империи были использованы материалы, 

представленные в сборнике «Митрополит Андрей Шептицкий и греко-

католики в России», составленном исследователем русского греко-

католичества Ю. Аввакумовым и львовским архивистом О. Гайовой. Эти 

документы, охватывающие период с 1899 по 1917 гг., хранятся в ЦГИАУЛ. 

Некоторая часть опубликованных материалов РГИА105. 

Большая часть документов – это переписка митрополита Андрея с 

различными лицами, касающаяся греко-католиков в России. 

В первую очередь, это письма самого Шептицкого. Поскольку в 

митрополичьей канцелярии не оставляли на хранение копии исходящей 

корреспонденции, в архиве отложились только проекты, черновые варианты 

 
105 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. 

Митрополит Андрей Шептицький і греко-католики в Росії. Кн. 1. Документи і матеріали, 1899–1917 / Ред. 
Ю. Аввакумов. Львів, 2004. 



41 
 

писем. Среди них есть как автографы митрополита, так и записанные его 

помощниками тексты. 

Можно выделить письма людям из России и остальным 

корреспондентам. Среди последних особую ценность представляют письма 

митрополита его родным. Можем полагать, что содержащаяся в них оценка 

его миссии в России как приоритетного направления его деятельности 

соответствует действительности. В одном из этих писем им декларируется и 

его национальная идентичность. 

Примечательны и письма Шептицкого к папе Пию Х и представителям 

римской курии. Оценки, высказанные митрополитом Андреем в этих 

письмах по отношению к русскому православию, ценны в качестве 

сравнительного материала с тем, что он писал о православии православным, 

где целесообразно было прибегать к политесу в некоторых вопросах. Также 

здесь он был достаточно свободен, чтобы откровенно писать о своих 

взглядах на национальные характеристики восточных славян. Письмо папе 

Бенедикту XV 1917 г. отражает изменения в подходах Шептицкого, 

связанные с крушением в России монархии. 

Письма к христианам России нуждаются в особом отношении. Следует 

отметить, что в корреспонденции, проходившей через границу Российской 

империи, иногда прибегали к шифровке. В переписке с волынским 

архиепископом Антонием (Храповицким) митрополит Андрей давал оценку 

происходящим в мире процессам, вызовам, с которыми сталкиваются 

христиане. Он описывал состояние христианского мира, очерчивал 

возможные, по его мнению, пути к достижению христианского единства, 

пытался убедить архиепископа Антония в ошибочности негативного 

представления русских православных о католиках, однако последний, судя 

по его ответам, не счел, что высказывания униатского иерарха могут 

релевантно отражать общекатолический подход к проблеме. Проекты писем, 

хранящиеся в ЦГИАУЛ, составители сборника сверяли с посланными 

вариантами, которые отложились в РГИА. 



42 
 
Особое место в переписке Шептицкого занимают и письма к русской 

греко-католичке Н.С. Ушаковой, родственнице П.А. Столыпина. Ее 

родственные связи митрополит Андрей, очевидно, намеревался использовать 

как канал коммуникации (хотя бы односторонней) с высшими 

правительственными кругами, до которых пытался донести идею о выгодах 

католичества для российского государства. Также ее он просил употребить 

свое влияние в Риме для защиты греко-католических священников в России 

от латинской партии. 

Несколько писем адресовано старообрядцам (как епископу Иннокентию 

(Усову)), так и мирянам. В этих письмах Шептицкий не только отмечал 

положительные стороны старообрядчества, но и затрагивал тему своего 

национального самосознания. 

Письма к русским греко-католическим священникам (Леонид Федоров, 

Иоанн Дейбнер, Николай Толстой, Алексий Зерчанинов, Трофим Семяцкий, 

Петр Аксенов, Глеб Верховский) содержат внутренние указания по 

организации миссии.  

Кто же писал митрополиту Андрею? В первую очередь, это само греко-

католическое духовенство. В своих отчетах о поездках в Российскую 

империю Леонид Федоров описывает митрополиту состояние греко-

католической миссии в России, деятельность и взгляды ее сотрудников 

(таких, как священник Иоанн Дейбнер). Помимо этого, даются 

характеристики русскому народу, его религиозности, описывается состояние 

православной церкви, приводятся сплетни из жизни двора, сведения о 

представлениях правительственных чиновников о католичестве, в том числе 

об униатстве, информация о содержании общения греко-католических 

священников с представителями власти, с римо-католиками. 

Л. Федоров писал Шептицкому из Италии и Швейцарии, где получал 

богословское образование. В этих текстах есть размышления о патриотизме, 

передается содержание общения с русскими католиками и русскими 

дипломатами. Также там содержится информация о расхождении со 



43 
 

Сциславским в 1907 г., который поддержал латинский обряд как 

миссионерский для России. 

Занимаясь преподавательской деятельностью в богословском институте 

во Львове, Федоров писал Шептицкому и оттуда, когда митрополит выезжал 

за границу. Одним из информаторов Федорова о состоянии дел в российской 

миссии была его мать – Любовь Федорова, активный член петербургской 

общины греко-католиков. В ее письмах содержится информация как о 

внутренних нестроениях в приходе, так и об общении с представителями 

государства и польского духовенства. В частности, описано общение 

священника Евстафия Сусалева с чиновником МВД Петровым. Выдержки из 

ее писем Федоров пересылал митрополиту Андрею, иногда она сама писала 

галицкому владыке. 

Федоров докладывал митрополиту Андрею о ходе работы Третьего 

Велеградского съезда 1911 г., на который Шептицкий, 

председательствовавший на двух первых съездах, не смог прибыть. Это 

неофициальное описание тем ценнее, что его можно сопоставить с 

информационным сообщением о съезде, которое Федоров же подготовил для 

публикации в официальном органе съезда – «Велеградском Вестнике». 

Его письма из греко-католического скита в Боснии, где он жил в 1912-

1913 гг., отражают его взгляды на галицких русинов, основных насельников 

монастыря, на распространение среди них украинского национального 

самосознания и роль в этом процессе василианского ордена, на участие 

монахов в политике. Там же его застала Первая Балканская война (1912-1913 

гг.). В ней он горячо симпатизировал противникам Османской империи – 

Болгарии, Греции, Сербии и Черногории. 

В письмах священника Алексия Зерчанинова есть сведения об 

отношении петербургских римо-католиков к греко-католикам, оценка 

взглядов, господствующих в правительственной среде. В письме 

католическому священнику Сергию Веригину описывается пребывание в 

Риме. В письмах Иоанна Дейбнера содержится информация о взглядах его 



44 
 

сослужителей, а также представителей русского правительства. В письме 

Глеба Верховского Федорову упоминается об уголовном преследовании 

российских студентов богословского института во Львове. Н.С. Ушакова 

писала митрополиту о положении дел в общине, об отношении властей к 

греко-католичеству. 

В обращении русских греко-католиков 1911 г. к премьер-министру В.Н. 

Коковцеву с просьбой дать разрешение на открытие прихода приводятся 

аргументы, чем данная конфессия полезна России. 

Письмо папе Пию Х от русских греко-католических священников 

(Зерчанинова, Дейбнера и Сусалева) отражает конкуренцию в вопросе 

руководства миссией в России между митрополитом Андреем и французами-

ассумпционистами106. Весьма интересна содержащаяся в нем аргументация в 

пользу «исторической унии» Галиции.  

В львовском сборнике 2004 г. приведено несколько писем из служебной 

переписки чиновников МВД по поводу деятельности католической церкви в 

России, хранящихся в РГИА. Эти документы отражают представление 

сотрудников ведомства об угрозах в национальной и конфессиональной 

сферах. 

Проекты делопроизводственных документов митрополичьей канцелярии 

могут свидетельствовать о том, каков был официальный статус его 

деятельности в России. 

В сборнике 2004 г. также приведено пастырское послание митрополита 

по случаю начала Первой мировой войны. 

Изменения, произошедшие в ходе Первой мировой войны и 

революционных событий в России, нашли свое отражение в постановлениях 

 
106 Ассумпционисты, или Конгрегация августинцев Успения Пресвятой Богородицы (лат. Augustiniani 

ab Assumptione) – монашеская конгрегация, основанная во Франции в 1845 году священником Эммануэлем 
д’Альзоном. Основной целью ордена провозглашалось укрепление веры, борьба с секуляризацией и 
пропаганда католических ценностей. Ассумпционисты активно занимались миссионерской деятельностью, 
образованием и издательским делом. Орден сыграл значительную роль во французском католичестве, а 
также распространил свою деятельность на другие страны, включая Россию, Болгарию и Турцию. 



45 
 

учредительного собора Русской греко-католической церкви в Петрограде в 

1917 г. 

В сборнике помещены также отдельные публикации периодической 

печати. В частности, некоторые материалы из журнала петербургских греко-

католиков «Слово Истины». В его первом номере в 1913 г. была 

опубликована программная статья издания, написанная священником 

Дейбнером. 

В приложении к сборнику 2004 г. приведены воспоминания русского 

греко-католика Николая Траге, который обучался в богословском институте 

во Львове. В них описана конфессиональная ситуация в Галиции в 1908–1913 

гг., вмешательство властей в нее и реакция митрополита Андрея на эти 

действия, а также на политическое участие подотчетного ему духовенства. 

Там же присутствуют воспоминания Н. Толстого «Исповедь священника», в 

которых описано, почему автор, бывший православным священником, решил 

перейти в католичество, и последствия этого шага. 

Для исследования деятельности Шептицкого в 1899–1914 гг. и греко-

католической миссии в Российской империи в диссертации были 

использованы воспоминания современников. 

В 1964 году в серии трудов Украинского богословского научного 

общества, действовавшего с 1963 г. на базе эмигрантского Украинского 

католического университета в Риме, вышла биография митрополита Андрея 

на французском языке. Ее автором являлся француз Ж. Шарон (1878–1959), 

который, став греко-католическим священником, стал именовать себя 

Кириллом Королевским. Он познакомился с Андреем Шептицким в 1906 г. и 

общался с ним до смерти последнего в 1944 г. Это общение (в частности, 

рассказ митрополита о событиях своей ссылки в Российской империи в годы 

первой мировой войны), которое включало в себя помощь Королевского в 

делопроизводстве митрополита, стало главным и уникальным источником 

для написанной им биографии. Недостатком этого источника были 

фактические неточности (например, ошибки в датировках), нередко 



46 
 

присущие такому источнику личного происхождения как воспоминания. 

Королевский описал путь Шептицкого к митрополичьему престолу и 

различные аспекты его деятельности на этом посту (развитие духовного 

образования, национальная деятельность, взаимодействие с русинской 

эмиграцией в Америке, миссия в России, развитие восточного монашества, 

литургическая реформа). Отдельные главы посвящены событиям первой и 

второй мировых войн, польско-украинской войны в Галиции, а также 

ликвидации греко-католической церкви после 1945 г.107 

Воспоминания министра иностранных дел Российской империи С.Д. 

Сазонова (1860–1927) содержат ценное сравнение со стороны светского 

человека сочетания религии и политики в понтификатах Льва XIII и Пия Х108. 

Публицистика. В краковском ежемесячнике «Сьвят словяньски» в 1909-

1910 гг. появлялись статьи, посвященные унийной (то есть, имеющей своей 

целью объединение христиан) деятельности Андрея Шептицкого. Они 

отражали польский взгляд на эту проблематику. Федоров сообщал 

митрополиту об этих публикациях. Львовский ксендз Ш. Шидельский (1872–

1967) в статье «Мы и славянский Восток» в 1910 г. защищал позицию 

польского духовенства, которую критиковал итальянский священник А. 

Пальмиери, в том числе на Велеградских конгрессах, обвиняя польское 

духовенство в подрыве работы по объединению восточной и западной 

церквей. Шидельский писал об увеличении значения национального в 

общественно-политической жизни109. 

Ксендз Ю. Бородич родился и служил в Северо-Западном крае. После 

череды арестов в 1900-е гг. перебрался в королевство Галиции и Лодомерии. 

В своей публицистической брошюре «В Галицкой Руси готовится схизма!...», 

направленной против Третьего Велеградского съезда, он приводил свои 

наблюдения по поводу роли государства в конфессиональной сфере, описал 

 
107 Korolevskij C. Métropolite André Szeptyckyj (1865–1944). Rome, 1964. 
108 Сазонов С.Д. Воспоминания. Минск, 2002. 
109 Szydelski Sz. My a Wschód słowiański // Świat Słowiański. 1910. № 69–70. S. 135–150. 



47 
 

партийное разделение русинского духовенства Галиции, охарактеризовав обе 

партии (русофильскую и украинофильскую). Бородич уничижительно оценил 

греко-католический уклад, фактически отведя ему роль переходного к 

единственному совершенному – римско-католическому110. 

В статье «О восточной церкви и католическом движении на Руси» 

аспирант Ягеллонского университета, уроженец Киева, литератор Эдвард 

Воронецкий (1886–1960) охарактеризовал Православную российскую 

церковь как филиал Союза русского народа и отрицательно оценил 

деятельность журнала «Велеградский вестник», с которым сотрудничал 

Федоров111. 

Служивший в 1907–1910 гг. в Петербурге иезуит Ян Урбан (1874–1940) 

в статье «Велеградские утопии», как и вышеперечисленные авторы 

скептически оценил предложенный Шептицким путь к христианскому 

единству, однако отметил, что угроза польской нации со стороны униатской 

церкви не так велика, как о ней пишет Шидельский. Интересно, что в данном 

случае он выступил с умеренных позиций, притом, что греко-католики в 

Петербурге рассматривали его, скорее, как оппонента112. 

Описанная источниковая база в своей совокупности является 

репрезентативной для решения поставленных задач. 

Апробация результатов исследования. Отдельные положения 

диссертации изложены в ряде статей, опубликованных в научных изданиях. 

Четыре из них вышли в свет в рецензируемых научных изданиях, входящих в 

перечень, определенный п. 2.3. Положения о присуждении ученых степеней в 

МГУ имени М.В. Ломоносова. Промежуточные результаты исследования 

были представлены в ходе 8 международных конференций113. 

 
110 Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Sczyzma się gotuje!... Chrzanów, 1911. 
111 Woroniecki E. O cerkwi wschodniej i ruchu katolickim na Rusi // Świat Słowiański. 1909. № 56-57. S. 

93-107. 
112 Urban J. Welehradzkie utopie // Świat Słowiański. 1909. № 58. S. 218-232. 
113 «Ломоносов» (Москва, 2020, 2023, 2024), «Славия: история, культура, язык» (Москва, 2021, 2023, 

2024), «Выбор национальной идентичности в кризисных ситуациях» (Москва, 2022), «Центры и периферии: 
особенности взаимоотношений» (Москва, 2023). 



48 
 
Структура работы определена проблемно-хронологическим 

принципом и выстроена согласно поставленным цели и задачам. Первая 

глава охватывает 1865–1892 гг., а вторая и третья – 1899–1914 гг. При этом 

внутри самих глав изложение выстроено вокруг проблемных вопросов, 

поэтому далеко не всегда соблюдается хронологический порядок, иногда 

пришлось повторно обратиться к некоторым сюжетам. Диссертация состоит 

из введения, трех глав, заключения и списка использованных источников и 

литературы. 

В первой главе рассматривается процесс формирования идентичности 

Андрея Шептицкого в 1865–1892 гг. – с рождения до принятия священного 

сана. 

Во второй главе анализируются общая теоретическая проблематика 

деятельности Андрея Шептицкого и лиц его круга в 1899–1914 гг. в 

национальной и конфессиональной сферах, а также практические подходы к 

деятельности в Восточной Галиции, идейные конструкции, содержащиеся в 

пастырских посланиях Шептицкого. 

В третьей главе исследуется национальная и конфессиональная 

проблематика деятельности греко-католической миссии в Российской 

империи. 

Терминологическое примечание. При цитировании из источников на 

польском и украинском языках слово «ruski / руский / руський», которое 

можно было бы перевести как «русинский» или «украинский», в связи с 

многозначностью этих вариантов оставлено в форме «руский». В остальном 

тексте применяется «русинский», когда это касается только 

восточнославянского населения Австро-Венгрии, или «украинский», если 

речь идет о всей украинской этнической общности или об украинофильском 

движении.  



49 
 

Глава 1. Истоки формирования и характер идентичности 

Андрея Шептицкого в 1865–1892 гг. 

 

В данной главе будут рассмотрены истоки формирования и характер 

идентичности Андрея Шептицкого. Понятно, что человек может менять свое 

представление о мире, о своем месте в нем в течение всей своей жизни, 

однако, чем старше он становится, тем более закостеневают его взгляды, их 

поменять уже не так-то просто. В детском и юношеском же возрасте, 

напротив, мы, часто не отдавая себе в этом отчета, стремимся познать 

окружающий нас мир, его закономерности, классифицировать его 

содержимое. Дети до определенного момента не сомневаются в том, что 

говорят им взрослые. Родители, родственники, домочадцы – вот те люди, 

которые из взрослых, как правило, больше всего времени проводят с 

ребенком и, соответственно, формируют его «картину мира».  

Да, в какой-то момент подросток начинает осознавать, что эта «картина» 

не универсальна, не способна все объяснить, могут быть и другие, не хуже, а 

в чем-то, если не во всем, и лучше. Иногда юношеский максимализм 

приводит к тому, что, заметив какую-то фальшь или нелогичность в 

родительском мировоззрении, молодой человек отвергает его целиком. 

Однако со временем в ходе исканий он зачастую приходит к тому, что в этом, 

полностью им отброшенном, «отсталом» мировоззрении есть немало 

дельного, справедливого. И какая-то доля того, что прививали ему родители, 

принимается им в его собственную «картину мира». Но это касается только 

того, что подверглось рефлексии, осмыслению. А ведь есть и то, что остается 

с людьми в неосознанном виде, полученное в ярких детских впечатлениях. 

Почему в качестве рубежа избран 1892 год? В этом году Андрей 

Шептицкий принимает священнический сан и назначается магистром 

послушников в Добромиле. То есть, формально он перестает только учиться 



50 
 

и быть послушником, но уже получает должность, сам начинает воспитывать 

других. Конечно, это не означает, что он перестает быть подверженным 

чьему-либо влиянию – оно сохраняется практически до конца жизни, но с 

возрастом, естественно, если мы говорим о мировоззрении, уменьшается.  

Обратный процесс происходит с идентичностью человека. Если в 

детском возрасте картина мира, как об этом уже говорилось, формируется во 

многом под воздействием окружения, и еще непонятно, что из нее останется 

с человеком во взрослой жизни, то в юношеские годы уже начинают 

появляться устойчивые убеждения, основанные и на критическом 

осмыслении фактов и объясняющих их теорий. Однако определенные 

поступки и высказывания ребенка дают возможность частично наблюдать 

процесс формирования его идентичности. 

В первом параграфе данной главы речь пойдет о семье Шептицких, о 

родовых традициях, о политических взглядах, о социальном статусе, об 

отношении к религии, о национальном самосознании родителей, об их 

окружении, о светском образовании. Когда ребенок начинает получать 

образование, появляется второй авторитет – учитель. Взрослея, человек 

становится более самостоятельным и уже сам может формировать круг 

своего общения. Во втором параграфе говорится о пути молодого человека к 

монашеству, о взглядах людей, с которыми он общался и которые могли 

быть для него авторитетами в этот период. Третий параграф посвящен 

идентичности Андрея Шептицкого и хронологически соответствует первым 

двум. В первых двух параграфах рассматривается главным образом среда, в 

которой формировались мировоззренческие предпочтения Андрея 

Шептицкого, а в третьем – анализируются собственно эти предпочтения, его 

идентичность.  

 



51 
 
§ 1.1. Роман Шептицкий. Семья, гимназия, университет. 

Род Шептицких, по семейному преданию, получил статус бояр еще в 

Галицком княжестве в ХIII в.114 Львовский историк И. Шараневич возводил 

их генеалогию к князю Льву Даниловичу115. После присоединения Галиции к 

Польше при короле Казимире III в 1340 г., Шептицкие влились в ряды 

шляхты Польского королевства, оставшись при этом православными. В 

ХVIII в., более чем через столетие после Брестской церковной унии 1596 г., 

они уже греко-католики. Варлаам, Атанасий и Лев Шептицкие были 

львовскими епископами, а двое последних также киевскими митрополитами. 

Каждый из них был так или иначе причастен к строительству львовского 

собора святого Юра, ставшего кафедральным собором греко-католической 

церкви116. Этот собор в стиле барокко – архитектурное воплощение 

западного влияния на культуру христианского востока, которое, правда, не 

ограничивалось греко-католической церковью, но присутствовало и в 

православной. Греко-католический священник В. Лаба отмечал, что в 

условиях польского господства в Галиции Шептицкие отошли от 

политической деятельности и стали служить своему народу (русинам) на 

церковном и культурно-образовательном поприще117. Это утверждение 

представляется не совсем обоснованным, поскольку принадлежность к 

шляхетскому сословию по определению предусматривала участие в 

политической деятельности, к тому же епископские должности тоже 

являлись политическими в Речи Посполитой. А участие в культурной 

деятельности было характерно для многих магнатских родов в XVII-XVIII 

вв., в этот период состоятельные шляхтичи были основными спонсорами 

культуры до тех пор, пока эту сферу не начало брать под свою опеку 

государство. Прадед и дед Романа Шептицкого перешли в римско-
 

114 Космолінська Н. Прилбичі – остання «родинна колиска» Шептицьких з Шептиць // „Ї”. 2009. Ч. 57. С. 
121. 
115 Титов Ф.И., прот. Русское духовенство в Галиции (из наблюдений путешественника).  Киев, 1903. С. 
112. 
 116 Александрович В.С., Ричков П.А. Собор Святого Юра у Львові. Київ, 2008. С. 17; Козак Л., Тучапський Я. 
Храми Львова. Львів, 2000. С. 20. 

117 Лаба В. Митрополит Андрей Шептицький. Його життя і заслуги. Люблин: Свічадо, 1990. С. 9. 



52 
 

католический обряд118, а отца Яна Канты уже крестили в костеле. В 1871 г. 

последний добился присвоения графского титула и таким образом вошел в 

число титулованной галицийской аристократии. Описывая этот сюжет, 

биограф и многолетний сотрудник Андрея Шептицкого священник Кирилл 

Королевский расценил полонизацию этого и других родов, происходивших 

из Древней Руси, как следствие смены религии в силу связи между 

религиозной и национальной принадлежностью119. Интересно, что ученый 

киевский священник Феодор Титов именно с полонизацией и с латинизацией, 

а не с переходом в унию связывал совершенное окатоличивание рода 

Шептицких. При этом принадлежность отдельных представителей этой 

фамилии к греко-католической иерархии в XVIII в. оценивалась в 

положительном тоне («благочестивые старо-русские фамилии», «все силы 

свои посвящали на служение родной церкви»)120. Говоря об этнической и 

национальной принадлежности, Шептицких относят к так называемой 

формации «gente Rutheni – natione Poloni»121, особенностью которой было 

сочетание семейной памяти о своей обособленности и педалирования в 

публичном пространстве заслуг рода в бывшей Речи Посполитой, что 

позволяло сохранять высокую позицию в общественной иерархии 

габсбургской монархии122. По мнению Л. Цегельского, некоторые имена Ян 

Канты дал своим сыновьям в честь галицких князей (Роман, Леон (Лев), Ежи 

(Юрий))123. 

Ян Канты Шептицкий (1836–1912) родился в Прилбичах неподалеку от 

Яворова, воспитывался в патриархальных традициях. Он не окончил высшего 

 
118 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. S. 41; 
Szeptycki J.K., Szeptycki M. W kręgu rodziny Szeptyckich. S. 19; Zięba A.A. W sprawie genezy decyzji Romana 
Szeptyckiego o zmianie obrządku. S. 58. 

119 Korolevskij C. Métropolite André Szeptyckyj (1965–1944). Rome, 1964. P. 1. 
120 Титов Ф.И., прот. Указ. соч. С. 113. 
121 См. Zięba A.A. Gente Rutheni, natione Poloni. Z problematyki kształtowania się ukraińskiej świadomości 

narodowej w Galicji // Prace Komisji Wschodnioeuropejskiej. T. 2. Kraków, 1995. S. 61–77; Świątek A. Z rozważań 
nad problematyką tożsamości narodowo-etnicznej „gente Rutheni, natione Poloni” w XIX‑wiecznej Galicji // 
Odmiany tożsamości / Red. R. Szwed, L. Dyczewski, J. Szulich-Kałuża. Lublin, 2010.  93–106. 

122 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 
S. 42. 

123 Цегельський Л. Митрополит Андрій Шептицький. Короткий життєпис і огляд його церковно-
народної діяльності. Філадельфія, 1937. С. 11. 



53 
 

образования, вернувшись домой для управления имением. Этот поступок 

вполне соответствовал духу «Писем из деревни» публициста Войцеха 

Дзедушицкого124, который видел задачу шляхты в работе на селе, 

цивилизаторской деятельности по отношению к народу. Активность Я.К. 

Шептицкого во многих областях вытекала из чувства патриотизма, как 

регионального, так и относящегося ко всем землям бывшей Речи 

Посполитой. Граф участвовал в политической деятельности, многократно 

был депутатом галицийского сейма, а также пожизненным членом палаты 

господ рейхсрата125. Он всегда находился в консервативном лагере. Однако, 

если до середины 1890-х гг. это были восточногалицийские консерваторы 

(подоляки), то затем он сблизился с краковскими. М. Новак отметила, что его 

этот его переход сопоставим хронологически с изменением отношения 

подоляков к москвофилам: после польско-украинского соглашения 1890 года 

восточногалицийские консерваторы перешли от борьбы с москвофилами к 

союзу с ними. Также не исключено, что определенную роль в это сыграло 

знакомство Я.К. Шептицкого с известным краковским политическим 

деятелем Павлом Попелем. Возможно, их сближение произошло на почве 

общей любви к старине. Я.К. Шептицкий участвовал в общественной 

деятельности по сохранению исторических достопримечательностей, 

занимался коллекционированием различных артефактов, документов, 

относящихся к истории, в том числе его рода126. В его доме висели портреты 

Шептицких, среди которых были и архиереи греко-католической церкви. В 

семейной жизни граф отличался суровым авторитарным характером127. 

В 1861 году Я.К. Шептицкий женился на Зофье (1837–1904), дочери 

известного драматурга Александра Фредро. Писатель принадлежал к 

червонорусскому роду венгерского происхождения. В 1812 г. вместе с 

Наполеоном был в Москве. Во время «галицийской резни» 1846 г. в имении 
 

124 Dzieduszycki W. Listy ze wsi. Т. 1. Lwów, 1889. 
125 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 47-48. 
126 Ibidem. S. 43–59. 
127 Ibidem. S. 59–62. 



54 
 

Фредро было спокойно. По крайней мере, нет сообщений о каких-либо 

проблемах в воспоминаниях Зофьи Шептицкой, тогда как говорится о 

страшных рассказах жертв волнений128. При этом русинский мир был для 

этой шляхетской семьи чужим. А вот сыну Фредро Яну Александру после 

поражения Венгерского восстания пришлось в 1849 г. эмигрировать. С этим 

обстоятельством связано длительное пребывание семьи во Франции в 1950-е 

гг. Александр Фредро (1793–1876) был хорошим хозяином, но обладал 

трудным характером. А его жена Зофья Фредро (урожденная Яблоновская) 

была тихим домашним человеком, во всем старавшимся приспособиться к 

потребностям мужа. Дочь Зофья стала для нее близким другом129. 

Зофья Шептицкая получила хорошее домашнее образование, которое 

дополнялось поездками по всей Европе, в ходе которых она познакомилась с 

деятелями польской Великой эмиграции, в том числе с Адамом Мицкевичем. 

Она ценила живопись и сама имела определенные успехи в этом искусстве. 

На родине дочь Фредро вращалась в высших галицийских кругах, а будущего 

мужа встретила в 1861 г. во Львове. Она привнесла атмосферу веселья и 

остроумия в Прилбичи – семейное гнездо Шептицких. Свидетельства о 

соответствующем характере хозяйки, а также о ее умении вести себя в 

обществе, но отнюдь не о ее богобоязненности появляются на страницах 

воспоминаний ее родных и близких130. Лишь в некрологе в краковском 

«Часе» друг семьи Людвик Дембицкий написал о религиозности покойной З. 

Шептицкой. О Прилбичах вспоминали как об оплоте морали, в котором 

царила гармония131. Однако М. Новак склонна рассматривать подобные 

описания как отражение семейной легенды о родовом имении, каким его 

хотели видеть с перспективы митрополичьего достоинства Андрея 

 
128 Szeptycka Z. z Fredrów. Wspomnienia z lat ubiegłych. S. 110–111. 
129 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

С. 62–71. 
130 Ibidem. S. 74. 
131 См. Fredro i fredrusie; Szeptycki J.K. Gdy w rodzinie ważyły się losy S. 186–187; Szeptycki J.K., 

Szeptycki M. W kręgu rodziny… S. 18; Czas. 18 IV 1904. № 88. S. 3; Rosco Bogdanowicz M. Wspomnienia. Т. 1. 



55 
 

Шептицкого132. Фамильные предания рассказывали только о положительных 

моментах, но были, как и в любой шляхетской семье, и конфликты, и 

ссоры133.  

Кроме Прилбичей в 1880–1890-е гг. Шептицкие были тесно связаны с 

Краковом. Там, в гимназии св. Анны, учились дети, там З. Шептицкая 

общалась с родными, а также с краковскими консерваторами, уделявшими 

большое внимание вопросам веры. Все домочадцы Шептицких в Кракове 

были римо-католиками и польскоязычными. Среди польского 

консервативного окружения Шептицких в столице Западной Галиции был и 

родственник Зофьи, кардинал с 1901 года Ян Пузына (1842–1911), 

сотрудничавший с иезуитами. Он не любил как Россию и русинов, так и 

патриотические демонстрации поляков, что несколько странно для родного 

внука хорошо известного по восстанию 1830–1831 гг. генерала Юзефа 

Дверницкого. Принадлежащие к его кругу первое место в общественной 

жизни отводили религии и церкви, для них была неприемлема повстанческая 

деятельность, а «органический труд» приветствовался134. 

Особенности патриотизма в семьях Шептицких и Фредро были во 

многом обусловлены поражением Январского восстания 1863–1864 гг., 

которое сыграло определенную роль в укреплении негативного отношения к 

национальным восстаниям, к демократизации политической жизни. Семья 

Фредро не отличалась особой религиозностью, лишь к старости сам писатель 

стал уделять этим вопросам большее внимание. После смерти сына Ежи 

Петра в 1880 г. З. Шептицкая сблизилась с иезуитами, которые надеялись 

помирить поляков и русинов путем реформы греко-католической церкви, 

настраивая восточнокатолическую структуру на сохранение верности Риму. 

 
132 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 71–77. 
133 См. Шептицька С. з Фредрів. Молодість і покликання о. Романа Шептицького. Спогади. Львів, 

2009. 
134 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 77–80. 



56 
 

Яну Канты общение супруги с иезуитами не нравилось, он негативно к ним 

относился, хотя и поддержал открытие их коллегиума в Хирове135. 

Образование Романа Шептицкого началось в доме с освоения 

катехизиса, содержание которого рассказывала мать. Мальчик знакомился с 

католической религией не только в теории, но и на практике: был 

министрантом, то есть прислуживал ксендзу во время мессы и других 

богослужений. Затем в 1875 г. 10-летний Роман был записан во львовскую 

гимназию Франца-Иосифа как приватист, то есть продолжал получать 

образование в родном имении, но каждый семестр сдавал экзамены. Дома 

организацию учебного процесса обеспечивали гувернеры и гувернантки, 

среди которых важную роль сыграл француз Арнетт, который до этого 

служил папским зуавом. Полную программу обучения мы не знаем, есть 

только отчет гимназии, где перечислены предметы, по которым Роман 

должен был сдавать экзамены. Однако ясно, что значительное место 

отводилось иностранным языкам, особенно французскому. Так, поступив в 

гимназию св. Анны в Кракове, Роман писал матери письма по-французски136. 

Очевидно, что неравнодушие обоих родителей к искусству, к 

коллекционированию передалось сыну. В довольно юном возрасте он был 

знаком с Константином Пшездецким, который возглавлял Общество 

поощрения изящных искусств в Варшаве137. Ю. Бригистер в своем романе  

указывала, что Андрей Шептицкий с молодости был любителем 

импрессионизма138. 

В Краков Р. Шептицкий поехал учиться в 1879 году, в пятый класс. Этот 

культурный центр поляков Галиции был моноэтничным по сравнению со 

Львовом. В гимназии св. Анны учились прежде всего дети мещан (торговцев 

и ремесленников), краковской интеллигенции, сыновья польских дворян и 

 
135 Ibidem. S. 80–83. 
136 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 88-94. 
137 Szeptycki A. Ze wspomnień o bracie Albercie // Przegląd Powszechny. 1934. T. 202. № 606. S. 357. 
138 Prajs J. Krzywe litery. S. 391. 



57 
 

молодежь еврейского происхождения139. Преобладали носители польского 

языка (98-99%), на втором месте был немецкий язык. Доля католиков 

латинского обряда постоянно держалась на уровне 90%. Число греко-

католиков и евангелистов вместе не превышало 1%. Иудеев было от 6% до 

9%140. В учебном заведении господствовал дух верности династии 

Габсбургов и преобладающим в Кракове консервативным идеям при 

одновременном культивировании польской традиции и национальной идеи. 

Одним из таких патриотических торжеств стало празднование осенью 1879 

года 50-летия литературной деятельности Юзефа Игнация Крашевского 

(1812–1887). От имени молодежи его приветствовал восьмиклассник Ежи 

Шептицкий, старший брат Романа. В своем выступлении писатель призвал 

молодежь к неутомимой деятельности на национальном поле и предостерег 

ее от ширившегося космополитизма141. 

В гимназии у учеников не единожды был повод для манифестации своей 

польскости, например на ежегодных мероприятиях в честь Адама 

Мицкевича. Программа обучения была классической: главными предметами 

были древние (латынь, древнегреческий) и современные языки (немецкий и 

польский). Особым образом преподавалась религия: католики посещали 

соответствующие уроки в школе, а евангелисты и иудеи должны были 

предоставить справку из своей общины о том, что они там получают знания о 

своей вере. Настроение учителей и учеников, содержание программы, 

патриотические мероприятия – все это было в польском духе. В то же время 

директора И. Ставарского называли «черно-желтым» за его лояльность к 

 
139 Estreicher S. Kilka wspomnień z lat szkolnych 1879–1887. S. 5, 11; Dybiec J. Nauczyciele krakowskich 

szkół średnich i ich wkład do rozwoju kultury nauki (1860–1918) // Galicja i jej dziedzictwo. Т. 6. Nauczyciele 
galicyjscy. Udział polskich nauczycieli galicyjskich w rozwoju teorii pedagogicznej i badań naukowych 1860–1918 
/ Red. A. Meissner. Rzeszów, 1996. S.  80.  

140 Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za rok szkolny 
1879. Kraków, 1879; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za 
rok szkolny 1880. Kraków, 1880; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w 
Krakowie za rok szkolny 1881. Kraków, 1881; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli 
św. Anny w Krakowie za rok szkolny 1882. Kraków, 1882; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum 
Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za rok szkolny 1883. Kraków, 1883. 

141 Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za rok szkolny 
1880. Kraków, 1880. S.  43. 



58 
 

Габсбургам, которую он пытался привить и своим подопечным. В своей речи 

к выпускникам он пожелал им, чтобы закончили учебу на пользу 

«императору, Богу и отечеству»142. Начало его пребывания на должности 

директора совпало с периодом Январского восстания, с чем и была, вероятно, 

связана его политическая осторожность143. 

В 1883 г. в соответствии с настойчивым желанием отца Р. Шептицкий 

поступил на юридический факультет Ягеллонского университета. В этом же 

году поступил на военную службу в первый полк драгунов в Кракове. С 

военной службы уволился в 1884 г. досрочно из-за скарлатины144. Учебный 

год 1884/85 он провел в университете Бреслау (Силезия, Германская 

империя, ныне Вроцлав). Во время учебы в Бреслау Роман и его брат 

Александр поддерживали общение с семьей Шембеков, с которыми они 

имели родственные связи. Шембеки были настроены патриотически и 

выступали против германизации, проводимой Бисмарком. Среди 

преподавателей-немцев Роман особо близко общался с богословом и 

историком Хуго Леммером, который позже (в 1915 г.) утверждал, что во 

время учебы в Бреслау молодой Шептицкий рассказывал об угнетении 

русинов в Галиции и о своем желании перейти в греко-католический 

обряд145. В Кракове же Шептицкие общались с кругом Павла Попеля, с 

которым был знаком Ян Канты, на «политико-клерикально-археологических» 

встречах по четвергам. Там Р. Шептицкий впервые встретил своих будущих 

преподавателей в университете: Стефана Павлицкого и Станислава 

Тарновского. 

Профессор философии и теологии, «воскресенец» С. Павлицкий (1839–

1916)146 во времена своей учебы в университете Бреслау был председателем 

Литературно-Славянского общества. На жизненном пути Павлицкого было 

 
142 Żeleński (Boy) T. Pisma. T. 2. S. 210. 
143 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 107–129. 
144 Nowak M. Szeptycki Andrzej // PSB. Т. 48. Z. 2. Warszawa; Kraków, 2012. S. 216. 
145 Сліпий Й., о. др. Про молодечий вік нашого Митрополита // Богословія. 1926. Т. IV. С. 17–18. 
146 См. Przymusiała А. Pawlicki Stefan // PSB. Т. 25. Z. 3. Wrocław; Warszawa; Kraków, 1980. S. 423–426. 



59 
 

два неожиданных для его окружения поворота. В 1868 г. он, преподаватель 

варшавской Главной школы, принял монашество и отправился в Рим изучать 

философию и теологию. Там он занял кафедру в папской академии, стал 

частым собеседником папы Льва XIII, принадлежал к кружку, готовившему 

материалы к энциклике «Rerum novarum», но в 1882 г. уехал преподавать в 

Ягеллонский университет. Его студент А. Гжимала-Седлецкий считал, что С. 

Павлицкий сделал этот выбор из патриотических побуждений. На своих 

лекциях он поднимал современные интеллектуальные проблемы, говорил о 

социализме, анархизме, концепциях Ч. Дарвина и философии истории 

К. Маркса. Он симпатизировал скептикам, релятивистам, материалистам и 

вообще, «мыслителям с противоположного берега»147.  

Другой будущий преподаватель Шептицкого – идейный лидер 

краковских «станьчиков», известный историк литературы граф С. 

Тарновский (1837–1917) придавал особое значение роли церкви и власти в 

общественно-политической жизни. По его убеждению, верность 

католической церкви должна была защищать польское общество от напора 

панславизма и православия, а верность Габсбургам – удерживать Польшу в 

орбите западной цивилизации. Под панславизмом он наверняка подразумевал 

политическое объединение славян во главе с Россией, поскольку против 

славянского движения в принципе Тарновский не выступал и даже 

участвовал в славянском паломничестве по случаю юбилея канонизации 

Кирилла и Мефодия в 1881 году148. 

 

§ 1.2. Путь к монашеству 

Говоря о причинах выбора Романом монашеского пути, следует 

обозначить, что тут можно говорить как о его собственных мотивах, так и о 

позиции по этому вопросу близких для него людей. 

 
147 Grzymała-Siedlecki A. Niepospolici ludzie w dniu swoim powszednim. Kraków, 1965. S. 80. 
148 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 135-145. 



60 
 
Жизненный путь Романа и его братьев можно рассмотреть в перспективе 

общественно-политической модернизации, поиска представителями 

аристократии своего места в новых реалиях. Однако весьма маловероятно, 

что братья Шептицкие, желая выбрать тот или иной жизненный путь, 

рассуждали в подобных категориях. Тут, скорее, можно говорить о сфере 

интуиции, о понимании «духа времени» и т.п. Так или иначе, три брата 

Шептицких, которые стали наиболее известными (Роман-Андрей, Казимир-

Климентий и Станислав), не были, в первую очередь, помещиками, а 

являлись церковными или военными деятелями. Андрей и Станислав 

Шептицкие известны также деятельностью в сфере национального 

строительства. В то же время, Александр и Леон, которые, как и отец, 

занимались, главным образом, хозяйствами поместий, не получили такой 

известности. В связи с этим характерно, что Роман, реагируя на несогласия 

отца с избранием монашеского пути, восклицал: «Не знаю, останется ли мне 

что другое, кроме хозяйства [как сферы деятельности]»149. Интересно, что Ян 

Канты, сам в свое время не окончивший университет ради занятия делами 

имения, не желал подобной судьбу сыновьям и хотел, чтобы они состоялись 

на государственной службе (военными или чиновниками)150. 

Согласно воспоминаниям З. Шептицкой, впервые о желании стать 

священником Роман заявил в 1873 г.151 А о желании быть василианином152 – в 

1882 г.153 

Первым наставником Р. Шептицкого стал духовник его матери 

Генрик Яцковский (1834–1905), руководивший галицкой провинцией 

иезуитов и проводивший добромильскую реформу василианского ордена154. 

 
149 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 15. 
150 Лаба В. Указ. соч. С. 13. 
151 Там же. С. 7. 
152 Василиане – общее название для нескольких католических монашеских орденов византийского 

обряда, которые в своей деятельности руководствуются одним из древнейших уставов - уставом свт. 
Василия Великого. В Восточной Галиции действовал орден, основанный на территории Речи Посполитой в 
1617 г. в униатской церкви. 

153 Korolevskij C. Op. cit. P. 31. 
154 Добромильская реформа – проводившаяся в 1882–1904 гг. реформа василианского ордена. 

Осуществлялась под руководством иезуитов по решению папы Льва XIII. Среди русинов были 



61 
 

Главной ценностью он считал верность религиозным предписаниям и папе 

римскому. Соответственно, национальные интересы не должны были, по его 

мнению, ставиться выше. Отношение к нации как к наивысшей ценности 

Яцковский называл «избыточным патриотизмом», приводящим к 

неурядицам. «Излишняя любовь к отечеству является грехом, который 

называется национальным духом»155. Извращенный патриотизм «до такой 

степени стесняет разум и сердце, что тот, кто в него впадает, настолько 

убежден, что готов поклясться в особой избранности Богом собственной 

нации и в отсутствии добродетели помимо любви к отечеству»156. Именно 

подобные взгляды, по его мнению, приводили к ненависти между соседями, 

между поляками и русинами. 

Однако это не значит, что Яцковский выступал против патриотизма как 

такового. Напротив, он считал его добродетелью, причем настолько важной, 

что ставил ее на второе место после любви к Богу157 и не понимал, как можно 

«быть истинным сыном церкви, не будучи хорошим сыном отечества»158. 

Угрозу со стороны православия иезуит видел в том, что, являясь схизмой, 

оно закрывает путь ко спасению. Верность Риму он рассматривал как 

надежную основу польско-русинского сближения, а славян вообще – как 

потенциальную опору христианства159. 

В обрядовом вопросе Яцковский выступал за традицию. Так что он был 

против как латинизации греко-католиков, так и заимствования практик, 

используемых в то время в православной церкви. Иезуит считал, что обряд 

может и должен эволюционировать, но под контролем церковной власти. 

Если есть желание очистить обряд от латинских наслоений, то делать это 

 
распространены подозрения, что целью реформы являлись полонизация и латинизация греко-католической 
церкви. 

155 Jackowski H. W sprawie ruskiej uwag kilka do kapłanów dobrej woli. Lwów, 1883. 
156 Ibidem. S. 44–45. 
157 Ibidem. S. 39. 
158 Ibidem. S. 45. 
159 Ibidem. S. 17. 



62 
 

надо не заменой их на современные православные образцы, а возвращением 

к тому, что было церкви до латинских нововведений160. 

М. Новак не согласна с утверждениями Зофьи и Романа Шептицких об 

отсутствии влияния Яцковского на выбор Романом монашеского пути. Свое 

мнение исследовательница обосновывает тем, что появившийся в близком 

окружении 15-летнего Романа харизматичный иезуит, который имел за 

своими плечами миссионерскую деятельность среди униатов Подляшья и 

царскую тюрьму, не мог не повлиять на формирование его взглядов и не 

стать примером для юноши, который живо интересовался русинскими 

проблемами161. 

При этом известно, что будущее Шептицкого, его желание стать 

униатским священником поднималось в общении с Яцковским. В ходе 

разговора на эту тему иезуит спросил: «И ты женишься?», указывая на 

отсутствие обязательного для римо-католиков целибата в греко-католической 

церкви162. Скорее всего, этот вопрос был поставлен не с целью отговорить 

Романа от намерения стать греко-католическим священником, но для того, 

чтобы направить его внимание на монашеский путь. 

Представление о ключевой роли русинов в деле объединения христиан 

не было чем-то абсолютно новым. Было известно высказывание папы Урбана 

VIII: «O mei Rutheni, per vos ego orientem spero convertendum»163. 

Родители также непросто отнеслись к такому умонастроению Романа. С 

одной стороны, Зофья Шептицкая написала, что в 1862 г., когда она ждала 

своего первого ребенка, муж сказал ей: «Если у меня будет несколько 

сыновей, я хотел бы, чтобы один из них стал униатским священником». Свое 

желание он объяснил так: «А это потому, чтобы мог стать епископом и 

 
160 Ibidem. S. 9–20. 
161 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 182–187. 
162 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 12–13. 
163 «О, мои русины, через вас я надеюсь обратить Восток» (лат.). Митрополит Андрей Шептицький: 

Життя і Діяльність. Церква і церковна єднiсть. Документи і Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне 
питання. С. 15; Prajs J. Krzywe litery. S. 394. 



63 
 

реформировать русинское духовенство»164. Редемпторист Г. Перейда отмечал 

странность подобных высказываний со стороны польского аристократа, хоть 

и с русинскими корнями, а также их несоответствие противостоянию Яна 

Канты соответствующему стремлению сына в будущем165. Из этих 

высказываний графа следует то, что в первую очередь Яна Канты заботило 

все-таки продолжение его аристократического рода. При этом его 

интересовало и участие его семьи в делах русинского духовенства, которое, 

следовательно, не было для него чужим. Также характерно то, что у 

Шептицкого-старшего не было сомнений, что занятие его сыном, 

представителем знатного шляхетского рода, епископской кафедры вполне 

вероятно. Дело в том, что в это время среди греко-католического духовенства 

было мало представителей аристократии, а польская шляхта имела прямое 

влияние на вопросы, связанные с епископскими должностями. Это было 

связано с тем, что назначение епископов в Австро-Венгрии согласно 

конкордату 1855 года (у К. Королевского ошибочно указан 1885 г.)166 

осуществлялось императором и утверждалось папой, то есть зависело от двух 

центров. По закону от 7 мая 1874 года для решения императора кандидатура 

выдвигалась правительством по представлению наместника167. 

Наместниками с 1866 года неизменно были поляки, они также входили в 

состав имперских правительств и римской курии. 

Однако тяготение Романа к униатству было воспринято его родителями 

в целом негативно. Оно было чуждо его матери. Можно выделить несколько 

свойств греко-католического духовенства, которые отталкивали Зофью 

Шептицкую: 1) собственно религиозное – восточный обряд вместо 

западного168 – это воспринималось матерью как другое вероисповедание, 

 
164 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 15. 
165 Perejda G.J. Apostle of Church Unity. The Life of The Servant of God Metropolitan Andrew 

Sheptytsky 1865–1944.  
166 Korolevskij C. Op. cit. P. 37. 
167 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 323. 
168 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 15–18. 



64 
 

принятие которого – как смерть одного человека и рождение другого169; 2) 

социальное – крестьянское происхождение, связанные с ним невежество, 

простота, жадность; 3) национальное – враждебность к польской 

национальности170. 

Отец сам рассказывал ему про «руское» дело, в том числе о том, что 

удалось предшественникам на этом поприще. До конца не ясны причины, 

почему отец так долго противился вступлению Романа в орден василиан. 

Будущий митрополит в письме к матери указывал, что Ян Канты имел какие-

то убеждения на этот счет171. Судя по его вышеприведенным высказываниям, 

граф Шептицкий не рассматривал религию в целом и унию в частности как 

нечто чуждое и неприемлемое для его семьи. Может быть, он не 

поддерживал то, что добромильскую реформу проводят иезуиты. Хотя 

принципиальным противником иезуитов Ян Канты не был – с 1886 года он 

материально поддерживал их гимназию и воспитательное учреждение в 

Хирове172. Возможно, не будучи несогласным с тем, что это важное для 

развития русинского дела («руськой справы») поручили ордену св. Игнатия, 

он сомневался в его успешном окончании и поэтому не хотел, чтобы сыну 

угрожало сомнительное будущее. Биограф священника Леонида Федорова 

диакон Василий фон Бурманн указывал, что Ян Канты боялся в данном 

случае разрыва Романа с поляками, а следовательно, утраты им 

соответствующего общественного положения173. Однако вероятно и то, что, 

видя задатки Романа, Шептицкий-старший хотел, чтобы сын сделал светскую 

карьеру и стал продолжателем графского рода. Хотя, может быть, настаивая 

на получении будущим митрополитом высшего юридического образования, 

его отец желал, с одной стороны, спасти его от опрометчивого решения, 

показать ему светскую жизнь, чтобы он избрал монашеский путь не слепо, 

повинуясь горячему юношескому порыву, а осознанно, понимая, от чего он 
 

169 Там же. С. 17. 
170 Там же. С. 18. 
171 Там же. С. 39. 
172 Nowak M. Szeptycki Andrzej // PSB. Т. 48. Z. 2. Warszawa; Kraków, 2012. S. 237. 
173 Диакон Василій [Бурман]. Леонид Федоров. Жизнь и деятельность. С. 14. 



65 
 

отказывается, а с другой стороны, дать ему возможность получить опыт и 

завести знакомства, которые могут ему пригодиться в случае занятия 

высокого положения в церкви. 

По сообщению Кирилла Королевского, брат Зофьи Ян Александр 

Фредро убеждал сестру и ее мужа побудить Романа к военной карьере174. 

Летом 1883 года 18-летний Р. Шептицкий прошел реколлекцию175 в 

иезуитском монастыре в Старой Веси. В это же время туда приехал 

Яцковский. По мнению матери, именно там Роман принял решение стать 

монахом-василианином. Летом 1887 года Яцковский же сопровождал Р. 

Шептицкого в его посещениях иезуитского монастыря в Хирове и 

василианского в Добромиле.  

Во время поездки в Рим в 1886 году Роман Шептицкий был удостоен 

аудиенции папой Львом ХIII, а также близко познакомился с кардиналом 

Влодзимежем Чацким (1834–1888), который происходил из знаменитой 

магнатской семьи и приходился внуком знаменитому просветителю и 

историку Тадеушу Чацкому. Он стал влиятельным ватиканским сановником, 

доверенным лицом Пия IХ и Льва ХIII. Несмотря на опасения польского 

эмигранта М. Чайковского о размывании в католицизме национальной 

идентичности176, у В. Чацкого сохранялось польское самосознание, кардинал 

оставался польским патриотом, о чем свидетельствовали его поэзия и 

публицистика, а также такие его слова: «Мое священническое и польское 

сердце». «Польское» присутствует, хотя и на втором месте после 

«священнического». Он желал родителям Р. Шептицкого радоваться «за 

такого совершенного и полного самых лучших надежд – как для Церкви, так 

и для страны – сына» 177. И здесь сначала Церковь, но затем все-таки страна. 

О том, что национальная принадлежность не являлась чем-то неважным для 

него в католической церкви, свидетельствует и то, что Влодзимеж Чацкий 

 
174 Korolevskij C. Op. cit. P. 5. 
175 В католичестве – период, посвященный духовному обновлению через молитву, исповедь.  
176 Чайковский М.С. Воспоминания // Русская старина. 1898. № 4. С. 188. 
177 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 45. 



66 
 

говорит о «польских» монашеских орденах, которые он предлагает Роману 

как возможную альтернативу, проверяя его решимость пойти именно в 

«русинский» орден.  

Р. Шептицкий также познакомился с кардиналом Мечиславом 

Ледуховским (1822–1902), который, будучи познанским митрополитом, 

противодействовал политике культуркампфа в церковных вопросах, за что 

был посажен в тюрьму, а затем выдворен из Германии. В Риме он участвовал 

в работе кардинальских комиссий по соглашению с Россией. Ледуховский, 

однако, не поддерживал российскую политику, а на Балканах содействовал 

австрийским интересам. Согласно со своими убеждениями он поддерживал 

связи с польскими консерваторами178. По мнению К. Королевского, именно 

от кардинала исходила инициатива назначить Шептицкого, принявшего в 

1888 г. монашеское имя Андрей, епископом станиславовским в 1899 г179. 

В 1887 г. Р. Шептицкий посещает Россию. Путешествие началось с 

Подолья, где он заезжал к своим знакомым – польским дворянам: 

Ярошиньским, Собаньским, Маньковским, Еловицким. Эдвард Ярошиньский 

(1865–1907) – лучший друг Романа со времени учебы в гимназии св. Анны в 

Кракове; Дальний родственник Эдварда – Карл Ярошиньский (1878–1929), в 

будущем один из крупнейших финансистов и меценатов Российской 

империи. В частности, его детищем стал Дом и клуб польской молодежи 

«Згода», существовавший в Петрограде в 1917-1918 гг. Руководил этой 

организацией Юлиуш Лукасевич (1892–1951), в будущем польский 

дипломат, а тогда личный секретарь Александра Ледницкого. А сестра Карла 

Ярошиньского Мария (1867–1920) вышла замуж за Эмерика Маньковского 

(1856–1909)180. Неизвестно, встречался ли Шептицкий с этой линией 

Ярошиньских, а вот с кузеном Эмерика Маньковского Петром (1866–1933), в 

1918–1926 гг. римско-католическим епископом каменецким, Роман 
 

178 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 
S. 198–203. 

179 Korolevskij C. Op. cit. P. 37. 
180 Nykiel B.K. Jaroszyński Karol Lucjan Jan // polskipetersburg.pl [электронный ресурс] — URL: 

https://www.polskipetersburg.pl/hasla/jaroszynski-karol-lucjan-jan (дата обращения: 16.11.2022). 



67 
 

познакомился в 1886 г. в Кракове, а в ходе путешествия 1887 г. заехал в 

подольское поместье Маньковских Саинка181, Петр же составил ему 

компанию в разъездах по подольским имениям182. Пообщался Шептицкий и с 

Феликсом Собаньским (1833–1913). Старшая сестра Феликса Собансьского 

Паулина вышла замуж за Адольфа Еловицкого (1809–1891). В Подолье 

будущий митрополит с интересом осматривал православные церкви. 

В остальных двух пунктах – Киеве и Москве – он также 

преимущественно находился в обществе поляков. Одним из них в Киеве был 

Ежи Шембек (1851–1905), который в конце жизни возглавил римско-

католическую иерархию в России. Сообщалось, что окончательно к решению 

стать священником его подвигнул именно Шептицкий183. Там же, в Киеве 22-

летний путешественник встретился с историком Владимиром 

Бонифатьевичем Антоновичем (1834–1908), который, как известно, сугубо 

отрицательно оценивал роль польской шляхты в истории Украины и роль 

иезуитского ордена в истории Восточной Европы вообще184. Сам 

урожденный шляхтич, он перешел в православие, публично объявил себя 

украинцем и призывал польскую шляхту в Украине возвратиться к 

русинской народности. В Киеве Шептицкий осматривал лавру и монастыри. 

В Москве Р. Шептицкий познакомился среди прочих с астрономом, 

профессором Московского университета Ф.А. Бредихиным (1831–1904), с 

известным режиссером и актером, прославившим достижения украинской 

драматургии на российской сцене, М.Л. Кропивницким (1840–1910)185. Но 

главное событие в Москве – беседа с человеком, ради которого Роман 

задержался в белокаменной дольше, нежели планировал. Философ В.С. 

Соловьев (1853–1900) разрабатывал в это время экуменическую 

 
181 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 148. 
182 Mańkowski P. Pamiętniki. S. 69–70. 
183 Wasilewski J. Arcybiskupi i administratorowie archidiecezji mohylowskiej. Pińsk: Druk. Dieceyjalna, 

1930. S. 138. 
184 Антонович В.Б. Моя исповедь. Ответ пану Падалице по поводу статьи в VII книжке "Основы" "Что 

об этом думать?" и письма пана Падалицы в X книжке // Основа. 1862. № 1. C. 83–96. 
185 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 51. 



68 
 

теократическую утопию, концепция которой была изложена в его работах 

«История и будущность теократии», «Русская идея» и «Россия и Вселенская 

церковь». Владимир Сергеевич даже посылал папе Льву ХIII записку, в 

которой представил свои идеи, но понтифик счел невозможным воплотить их 

в жизнь – тогда в католической церкви под идеей объединения скорее 

понималось обращение православных в римскую церковь186. Встреча с 

Соловьевым не только подогрела стремление Шептицкого действовать в 

направлении объединения христиан, но и повлияла на его богословские 

интересы (учение о Софии – Премудрости Божией). 

Молодой граф посетил Московский Кремль, поднялся на колокольню 

Ивана Великого, а также духовный центр – Троице-Сергиеву лавру. 

Любитель искусств, что не удивительно, поскольку его мать не была лишена 

художественных дарований, Роман осмотрел коллекцию живописных 

полотен Румянцевского музея. Он отметил картины Верещагина, 

Семирадского, «представителей модерной российской живописи». Особое 

внимание привлекло произведение Юзефа Зимлера «Гибель Иосафата 

Кунцевича, архиепископа Полоцкого». Изображенный на ней один из самых 

знаменитых греко-католических святых в православной традиции имеет 

репутацию жестокого гонителя православных. 

На обратном пути Шептицкий остановился у «панов Храповицких» в 

Витебске. Весьма вероятно, речь шла об Игнатии Евстафьевиче 

Храповицком (в крещении Игнацы Антоний) (1817–1893), знатоке 

белорусского языка и народного творчества. Как сообщал К. Королевский, на 

обратном пути Роман посетил Вильно и Варшаву187. 

В конце мая 1888 г. Роман Шептицкий прибыл в василианский 

Добромильский монастырь для того, чтобы стать послушником. Именно в 

этой обители согласно апостольской конституции «Singulare praesidium» от 

 
186 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 204–214. 
187 Korolevskij C. Op. cit. P. 27. 



69 
 

12 мая 1882 г. должно было проходить послушничество всех кандидатов на 

вступление в орден св. Василия Великого. Для перехода в восточный обряд 

нужно было разрешение Конгрегации пропаганды веры, которое было 

получено 25 июля 1882 г.188 Начальниками были иезуиты, но они должны 

были воспитывать будущих василиан в строгом соблюдении греко-

католического обряда. Это было возможным, потому что были иезуиты, 

знавшие его, а также украинский язык, который использовался в общении с 

послушниками189. 

Среди иезуитов, под чьей опекой находился во время своего 

послушничества Р. Шептицкий, были магистр послушников Каспер 

Щепковский, провинциал галицийских иезуитов Михал Мычельский и 

социус190 послушников Войцех Мария Баудисс. Последний выучил 

украинский язык и преподавал его послушникам наряду с французским и 

греческим. Он знал восточный обряд не просто по обязанности, но 

действительно полюбил его и даже по окончании добромильской реформы 

задумывался о смене обряда и о переходе в василианский орден191. М. Новак 

предполагает, что именно Баудисс мог стать для Шептицкого образцом в 

аскетизме и исключительной трудоспособности192. 

Хотя восточная форма была обеспечена, однако мы не можем быть так 

уверены насчет восточного содержания (того, что можно обозначить словами 

«дух», «менталитет»). К. Королевский отмечал, что у иезуитов, 

воспитывавших василиан, не было восточного менталитета, они не могли 

постичь более гибкий, менее строгий в юридическом плане менталитет 

украинского народа, глубоко восточного по духу193. 

Неслучайным был выбор небесного покровителя Романа Шептицкого в 

монашестве – апостола Андрея Первозванного. В данном случае важно, как 
 

188 Ibidem. P. 31. 
189 Nowak M. Op. cit. S. 241–245. 
190 Заместитель магистра. 
191 Drzymała K. Ks. Wojciech Maria Baudiss T.J. Kraków, 1992. S. 47–48, 86. 
192 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 251–255. 
193 Korolevskij C. Op. cit. P. 11. 



70 
 

то, что этот святой был апостолом, так и то, что предание называло его тем, 

кто впервые выступил с проповедью христианства на Руси. 

Следующим этапом для давшего первые монашеские обеты и 

принявшего новое имя Шептицкого стало получение гуманитарного, 

философского и богословского образования в иезуитском коллегиуме в 

Кракове в 1890/91 учебном году. Это время стало во многом повторением 

той обстановки, в которой он получал здесь светское образование. Вот как 

описывает это Зофья Шептицкая: «Казю посещал Ягеллонский университет, 

Леось – гимназию. Так что, когда я приехала на зиму 1891 г. в Краков, 

возобновились старые студенческие времена на втором этаже улицы св. Яна. 

Как раньше Ромчо и Олесь, сейчас Леось с приятелями гонялся по комнатам, 

ту же старую Винцентову, немного, правда, оглохшую, пугал; так же с 

ребятами фехтовал, боролся и хлопал дверями. В воскресенье с братом 

Андреем приходили нередко на обед и после обеда около старой серебряной 

машинки, за кофе без молока, как раньше, дискутировали отец Мариан 

Моравский, ксендз Скроховский, Стефаньский и … пан Павел Попель с 

тростью поднимался на наш второй этаж и садился между нами»194.  

Что же это были за люди? Иезуит Мариан Моравский (1845–1901) был 

философом-неосхоластиком. Он пытался согласовать науку и религию, не 

разделял воззрений детерминистов и позитивистов. Кроме этого 

интересовался миссией среди униатов в России и идеями Вл. Соловьева. 

Ксендз Евстахий Скроховский (1843–1895) тоже интересовался научными 

проблемами, утверждал, что увидеть противоречие науки и религии можно, 

только если приписывать обеим аксиомы и догматы, которые им не 

свойственны. Будучи преподавателем теологического факультета в 

Ягеллонском, а позже во Львовском университетах, он говорил со 

студентами о современных проблемах, о новых идейных течениях. «Они 

являются сынами и апостолами отрицания, – говорил он, – У нас все 

 
194 Шептицька Софія з Фредрів. Указ. соч. С. 72. 



71 
 

утверждения, все идеалы: Бог, бессмертие души, гармония творения, дело 

искупления, девятнадцать веков триумфа церкви в истории и цивилизации; а 

из самых высоких истин здесь на земле: свобода, как условие божественного 

порядка, отечество, божественное предначертание в истории, божественный 

порядок в обществе, идеал красоты в искусстве, идеал истины в науке, идеал 

добра в жизни – это наш удел»195. А позитивисты хоть и могут что-то познать 

в точных и естественных науках, но у них нет ключей к исторической и 

психологической областям человека. 

Другой постоянный собеседник Шептицкого в краковский период, 

Павел Попель (1807–1892), как и Е. Скроховский, подчинял любовь к родине 

любви к церкви: «Вера, Церковь, как относящиеся к последнему [главному] 

предназначению человека, имеют первенство и этой цели я посвятил всю 

мою жизнь и деятельность. Нация, Отечество являются средствами, с 

помощью которых человек в вере и Церкви жить может безопасно, поэтому 

их любить, за них бороться и умирать должно»196. Он поддерживал жесткие 

меры, которые были предприняты после попытки перевести в православие 

жителей села Гнилички в 1882 г.: надо было не просто наказать, но наказать 

сурово, чтобы запугать и отбить всякую охоту к подобным действиям в 

будущем197. Попель видел причину этого события не в национальных 

чувствах или религиозных дилеммах людей, но в действиях враждебных 

держав и пагубных идеологий. В русинском (украинском) народе им 

выделялись два слоя: 1) народный (спокойный, австрийский, католический, 

не враждебный польскости); 2) пена (якобы интеллигенция, которая 

претендует на статус представителя русинской нации и ее исторического 

стража). Последняя, в свою очередь, состоит из двух частей: 1) пятая колонна 

Петербурга; 2) на самом деле русинская партия, окрашенная социализмом, 

выступающая за объединение и независимость всей Руси, Червоной, Малой, 

 
195 Dębicki L. Z kroniki żałobnej. S. 1–2. 
196 Pamiętniki Pawła Popiela (1807–1892). S. 80. 
197 Ibidem. S. 196. 



72 
 

Белой и Черной, проживающих в ней 18 млн людей. Попель упрекает эту 

последнюю группу: они забыли, что историческое бытие Руси после 

Владимира только в соединении с Польшей перед лицом насилия московских 

князей198. Он подходил к народу с традиционным патернализмом, считая, что 

его, еще неиспорченного, нужно возвратить с неверного пути199. 

В 1891 г. Андрей сопровождал французского епископа Журдана де ля 

Пассардьера в его поездке к белокриницким старообрядцам. К. Королевский 

указал, что Шептицкий участвовал в этом путешествии в качестве 

переводчика. Это может свидетельствовать о том, что к этому времени, 

будущий митрополит, если не владел в какой-то мере, то, как минимум, 

понимал русский язык. Во время этой поездки случился примечательный 

эпизод: монахи-старообрядцы встретили Пассардьера как старообрядческого 

епископа200. 

В августе 1891 г. Андрей Шептицкий заболел тифом. Его начальники в 

ордене разрешили ему отправиться лечиться к родителям, в Прилбичи. Для 

окончательного выздоровления врачи прописали ему провести зиму в 

Закопане. Он поехал в ставший сравнительно недавно модным благодаря 

усилиям Титуса Халубиньского курорт вместе с матерью. В Татрах 

Шептицкие поддерживали общение с несколькими интересными знакомыми. 

Среди них был Адам Хмелевский (брат Альберт) (1846–1916), который 

организовал деятельность по помощи наиболее нуждающимся. Он видел в 

этом не только исполнение христианской заповеди о милосердии, но и 

противодействие «призраку мировой революции». Он называл это 

«евангельским коммунизмом»201. Сам А. Шептицкий отзывался о нем так: 

«Он был всегда художником и обладал этим редким, даже у художников, 

достоинством; у Него был очень выдающийся и очень характерный свой 

стиль. […] Ничего не было в Нем такого, что называют оригинальностью: Он 
 

198 Ibidem. S. 197–198. 
199 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 262–272. 
200 Korolevskij C. Op. cit. P. 32–33. 
201 Górski K. Zarys dziejów duchowości w Polsce. Kraków, 1986. S. 277, 293. 



73 
 

никогда не был оригиналом, но настолько всегда был Собой. […] Он не 

бросался в глаза святостью – однако все те, кто с ним сближался, 

чувствовали то, что так отлично определил такой незаурядный человек – 

каким был иезуит кс. Генрик Яцковский. Он говорил о Брате Альберте: “Я не 

люблю канонизировать людей при жизни, но верно то, что Брат Альберт 

совершает такие дела, какие только святые способны совершать”»202. С 

Шептицким А. Хмелевского сближала также симпатия к русинскому народу. 

Пустыня брата Альберта в Закопане напомнила василианину описания 

итальянских пустынь францисканцев в произведениях датского мистика 

Йоханнеса Йёргенсена (1866–1956), который увлекался теософией, идеями 

натуралистов и нигилистов. Позже он обратился в католичество, написал 

жития Франциска Ассизского и особо почитаемой Шептицким Екатерины 

Сиенской203. 

Среди других людей, с которыми общались Шептицкие, были 

Владислав Замойский, Станислав Виткевич, ксендз Юзеф Столярчик, 

принадлежавшие к самым заметным фигурам закопанского общества. Граф 

Владислав Замойский (1853–1924) был сыном Владислава Замойского, 

ближайшего сотрудника и племянника князя Адама Чарторыйского в 

эмиграции, с которым в свое время соперничал Михал Чайковский (Садык-

паша). Вместе с ксендзом Ю. Столярчиком (1816–1893) В. Замойский-

младший распространял среди гуралей польское сознание. Писатель, 

архитектор и художник Станислав Виткевич (1851–1915) пропагандировал 

созданный им закопанский архитектурный стиль как стиль польский. Живя в 

Татрах, он все больше склонялся к философии францисканцев к поиску 

гармонии в согласии с природой, в любви к ближнему, в работе для 

других204. 

 

 
202 Szeptycki A. Op. cit. S. 359–360. 
203 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 272–280. 
204 Ibidem. S. 282–285. 



74 
 
§ 1.3. Идентичность Андрея Шептицкого в 1865 – 1892 гг. 

В предыдущих параграфах речь шла о среде воспитания и образования 

Шептицкого, об идеях, господствовавших в его семье и окружении. А теперь 

вернемся снова ко времени появления будущего митрополита на свет и 

попытаемся воспроизвести, насколько это возможно, картину его личных 

взглядов, интересов и ценностей до принятия им монашества. 

Роман Александр Мария Шептицкий родился 29 июля 1865 г. в родовом 

имении Прилбичи близ Яворова в Восточной Галиции, как и его отец. В 

детстве он был балагуром, любил лошадей, оружие, охоту. Уехав в Краков 

учиться в гимназии, каждый день писал родителям письма, в которых 

интересовался, что происходит дома, чем занимаются родные, домочадцы, 

выражал свою тоску по Прилбичам. Мать описывала Шептицкого-

гимназиста как весьма сознательного в вопросах веры подростка. М. Новак 

склоняется к тому, что это идеализация, характерная для матери, а также 

связанная с монашеством сына во время написания воспоминаний, ну и, 

конечно, с прошедшим временем, которое сглаживает впечатления, нередко 

накладывает одни на другие, более поздние на более ранние, что может 

приводить к анахронизмам в описаниях205. 

В этом плане более интересны сведения, сообщенные в письмах, 

близких по времени к тому, о чем в них рассказывается. В 1879 г. в письме 

подруге графине Ванде Островской Зофья Шептицкая сообщила о 

конфирмации Романа, отметив, в частности, что своим покровителем он 

избрал Станислава Костку (1550–1568). Этот иезуит считается одним из 

католических покровителей Польши206.  В 1880 г. после смерти старшего 

брата Ежи Петра 15-летний Роман в письме к матери утешал ее: «Он 

счастливый! Ему там лучше на небе, чем в Кракове, и с Богом – чем с 

людьми»207. Роман учился лучше своих братьев, хотя те тоже были не 

 
205 Ibidem. S. 86, 96. 
206 Сліпий Й., о. др. Про молодечий вік нашого Митрополита // Богословія. 1926. Т. IV. С. 14. 
207 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 11. 



75 
 

последними в классе по успеваемости208, а от многих ровесников отличался 

особой религиозностью, причем публичной. Это выражалось, например, в его 

совместной с товарищами просьбе к директору поставить экзамен по религии 

первым среди выпускных как самый важный. 

Косвенные данные о взглядах Романа Шептицкого в период его 

университетского обучения можно получить, рассмотрев его участие в 

деятельности различных студенческих обществ. Изучая право в университете 

Бреслау (ныне Вроцлав), Роман Шептицкий и его младший на год брат 

Александр (1866–1940) вступили в Литературно-Славянское общество. 

Примечательно, что это произошло уже в 1884 г. т.е. в первые месяцы 

пребывания здесь Романа, начавшего учебу 23 октября 1884 г. Братья 

выступили в этом обществе с докладами о произведениях Адама Мицкевича 

(Роман о «Барских конфедератах», а Александр о пьесе «Якуб Ясинский или 

две Польши», оба текста написаны по-французски). Что больше всего 

вызывало интерес братьев к творчеству поэта – художественные качества его 

творений, его ярко выраженная польская идентичность или то, что Мицкевич 

был знаком с их матерью – остается дискуссионным вопросом. Сочетание 

семейных и национальных симпатий можно видеть и в постановке ими пьесы 

их деда Фредро «Месть»209. В том же 1884 г. братья участвовали в создании 

Общества Гозия210, целью которого, по сообщению крестницы Романа 

Шептицкого монахини Марии Крысты, было обеспечение поддержки 

польским католическим священникам в условиях германизации211. 

В университете Бреслау, по словам Зофьи Шептицкой, у ее сыновей 

было совершенно чуждое окружение, а именно: равнодушное в религиозном 

 
208 Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za rok szkolny 

1880. Kraków, 1880. S. 49; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. Anny w Kra‑ 
kowie za rok szkolny 1881. Kraków, 1881, S. 65; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli 
św. Anny w Krakowie za rok szkolny 1882. Kraków, 1882. S. 96; Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum 
Nowodworskiego, czyli św. Anny w Krakowie za rok szkolny 1883. Kraków, 1883. S. 57–63. 

209 Wojtowicz S. Wrocławskimi śladami metropolity Andrzeja Szeptyckiego // Acta Universitatis 
Wratislaviensis. 2012. № 3459. S. 59; Zakrzewski B. Śląskie przygody Aleksandra Fredry. Wrocław, 1991. S. 54. 

210 Гозий Станислав (1504–1579) – польский кардинал, активный деятель контрреформации, основал 
первую в Польше иезуитскую коллегию. 

211 Siostra Maria Krysta. Op. cit. S. 109. 



76 
 

плане212. В студенческой среде там наблюдалось противостояние 

социалистов и католиков213. То есть, в данном случае конфессиональная 

группа помещается в одну плоскость с политическим движением, ставящим 

своей целью преобразования в социально-экономической сфере. Это при том, 

что сами предметы учений находятся в разных плоскостях: католицизм (и 

шире: христианство) объясняет, как человеку спастись для вечной жизни со 

Христом, а социализм – как сделать общество справедливым.  

На какой же почве происходило столкновение между католиками и 

социалистами в Бреслау в 1880-е гг.? Отвечая на этот вопрос в общем плане, 

стоит отметить, что католическое учение нацеливает человека на загробную 

жизнь, рассматривая существование на этом свете лишь как 

подготовительный этап к вечному бытию. Социализм же сосредотачивает 

свое внимание на построении справедливого общества в нашем мире 

(«создание рая на земле»). Различаются также взгляды на соотношение 

человека и общества. Главной целью в обоих случаях провозглашается благо 

отдельного человека. Однако христианину для личного спасения не 

требуется переустройство общества. Главный объект, над 

совершенствованием которого ему стоит трудиться – его собственная душа, 

основная борьба ведется с самим собой.  

При этом роль общества в деле спасения отнюдь не отвергается, более 

того, она является неизбежной, поскольку человек достигает вечного 

блаженства в церкви (обществе верных) и через церковь. Но главное, все же – 

воля самого человека к спасению. Социалистические же учения при всем их 

разнообразии объединены одной установкой: путь к счастью возможен 

только через переустройство общества. Таким образом, личность как объект, 

хотя и остается главной в целеполагании, стратегически, в тактическом же 

отношении отходит на задний план в сопоставлении с обществом. Иной 

вопрос, какова роль личности как субъекта в этом процессе – либо она 

 
212 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 35. 
213 Там же. С. 36. 



77 
 

отсутствует, поскольку человечество развивается по универсальным 

естественным законам, либо она есть и как-то согласуется с этими законами. 

Так или иначе, христианин должен изменить самого себя для вечности, а 

социалист – общество для счастья на земле. 

Разумеется, столь разные приоритеты, взгляды на смысл жизни, на 

главное в ней являются составной частью, как правило, значительно 

различающихся между собой мировоззрений конкретных людей, считающих 

себя христианами или социалистами. В XIX веке уже существует и 

христианский социализм, поскольку можно совместить стремления и 

спастись в вечности, и установить справедливое общественное устройство на 

земле. Однако в Бреслау противостояли друг другу христиане, которые не 

были социалистами, и социалисты, которые не были христианами. Почему 

же они враждовали? 

Католиков в ситуации 1880-х гг. не устраивало безбожие социалистов, а 

социалистов – поддержка церковью существующего социального устройства 

и запрет на революционную деятельность. Другими словами, католики-

консерваторы противостояли радикалам-социалистам, но при этом в 

условиях Германской империи при Бисмарке носители обоих мировоззрений 

были подозрительны для официальных властей в Берлине. Это 

обстоятельство придавало особый колорит противостоянию социалистов и 

католиков. 

Атмосфера внутриуниверситетской борьбы нравилась Шептицкому, что 

видно из письма матери, которое Роман написал, покидая Бреслау214. М. 

Новак задается вопросом, шла ли речь о спорах католиков с социалистами 

или поляков с немцами215? Представляется, что конфессиональная и 

национальная составляющие дискуссии были в тот период тесно 

 
214 Там же. 
215 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 148. 



78 
 

переплетены, причем среди поляков, обучавшихся в Бреслау, в то время, 

социалистов еще не было. 

В Кракове Роман включился в работу католического братства 

филаретов, выделившегося из радикального академического читательского 

клуба. Согласно уставу, главными принципами деятельности организации 

были: „a) польскость и любовь к национальной традиции; b) уважение 

религиозных чувств и убеждений; c) почтение к Ягеллонскому университету; 

d) любовь к науке и добросовестное исполнение университетских 

обязанностей; e) строгое соблюдение академической чести; f) искреннее 

товарищество; g) уважение любых убеждений, если они не вредят 

перечисленным выше принципам»216. На первом месте стоит 

национальность, на втором – религия, на третьем – университет и наука, 

декларируемый плюрализм ограничивается этими принципами217. Будущий 

преемник Андрея Шептицкого Иосиф Слипый отмечал, что академический 

читательский клуб, в противовес которому появились филареты, имел 

либеральный и внеконфессиональный характер218. 

Образцом польского патриота для членов братства выступал А. 

Мицкевич, то есть можно квалифицировать его как национальное. 

Шептицкого выбрали в 1886 г. председателем братства. Он согласился занять 

этот пост, как полагает М. Новак, при условии проведения реформ в плане 

большего внимания к религиозной направленности деятельности филаретов. 

На студенческих собраниях, которые устраивал в 1886 г. будущий иерарх, 

обсуждались проблемы, которые затрагивали «церковь и страну»219. 

Шептицкий участвовал в студенческих объединениях за идею, а не за 

компанию, там впервые проявились его лидерские наклонности.  

Примечательно, что украинских элементов в его окружении в это время не 
 

216 Цит. по Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 
1865–1914. S. 149. 

217 О деятельности братства см.: Rocznik Filarecki. 1886; Kronika Uniwersytetu Jagiellońskiego od r. 1864 
do r. 1887 i obraz jego stanu dzisiejszego wraz z rzeczą o rektorach od czasów najdawniejszych; Ratajska K. 
Dziedzice filomatyzmu. Wrocław; Warszawa; Kraków, 1987. 

218 Сліпий Й., о. др. Про молодечий вік нашого Митрополита // Богословія. 1926. Т. IV. С. 18. 
219 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 46. 



79 
 

обнаружено, в частности не прослеживаются контакты с действовавшим в 

Ягеллонском университете объединением украинской молодежи 

«Академическая громада»220. 

В 1885 г. в книге «родословных» Ягеллонского университета в графе 

«национальность» 20-летний граф Шептицкий зачеркивает слово «polska» и 

записывает: «ruska»221. Причины этого поступка по-разному представлены в 

воспоминаниях родных и сторонних наблюдателей. Первые указывали, что 

таким образом Шептицкий вернулся к старинной семейной традиции, речь 

шла также о религиозном мотиве. Вторые писали о политических мотивах. 

Так, мемуарист М. Росцо-Богданович объяснял это текущей конъюнктурой: 

Станислав Бадени, младший брат будущего наместника Галиции в 1888–1895 

гг. польского графа Казимежа Бадени, считал, что нужно поставить нового 

униатского митрополита из шляхты «руского» происхождения, чтобы 

противостоять москвофильским тенденция. При этом автор воспоминаний 

приводит труднообъяснимое утверждение, что митрополит Сембратович был 

уже стар. В это время (1885 г.) 63-летний Иосиф Сембратович, отстраненный 

в 1882 г. от должности галицкого митрополита после скандала в Гниличках, 

уже как три года находился в Риме. Однако кажется маловероятным, что речь 

может идти о занявшем в том же 1885 г. вакантную митрополичью кафедру 

49-летнем племяннике Иосифа Сильвестре Сембратовиче (1836–1898). Так 

или иначе, по сообщению Росцо-Богдановича, в 1885 г. С. Бадени обратился 

к князю Адаму Сапеге (1828–1903) насчет его сына Адама, будущего 

краковского кардинала, но 18-летний Адам (1867–1951) отказался. Затем 

Бадени обратился к графу Яну Канты Шептицкому, и тот согласился и отдал 

своего сына Романа в греко-католическую семинарию222. По версии, 

приведенной в исторической повести Ю. Бригистер «Кривые буквы», идея 

принадлежала самому К. Бадени, он и уговорил Яна Канты, а Зофью 

 
220 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 145–152. 
221 Цит. по: Ibidem. S. 222. 
222 Rosco Bogdanowicz M. Оp. cit. S. 198. 



80 
 

Шептицкую убедили иезуиты223. В свою очередь, епископ Петр Маньковский 

отмечал, что выбор Романа был связан с желанием привести Россию к унии с 

католической церковью224. 

Согласно воспоминаниям Зофьи Шептицкой, намерение стать 

униатским священником появилось у ее сына в ту пору, когда он был еще 

гимназистом. Оно было воспринято его окружением с удивлением и мягко 

выраженным неодобрением.  

О мотивах самого Романа стать монахом-василианином известно только 

с его собственных слов, что он услышал внутренний голос225. Также эта тема 

затрагивается в уже цитированном его письме к отцу, где сын ссылается на 

их семейную любовь к унии, которая отозвалась в нем громче, чем в 

других226. Роман рассматривал василианский орден как орудие Божьего дела 

на русинских землях227. Это может указывать на то, что для него восточный 

обряд был лучше не сам по себе, а как более приемлемый для русинов. 

Шептицкий-младший, по его словам, хотел служить «рускому» народу, 

никто не влиял на его решение стать монахом. Роман высказывал готовность 

и даже желание быть мучеником на Востоке ради обращения схизматиков228. 

Ему предстояло убедить в самостоятельности своего выбора отца, который 

подозревал здесь иезуитскую «интригу». Вначале отец дал согласие, но 

поставил условием прохождение испытания – получение университетского 

образования. В 1884 г. в письме к отцу 19-летний Роман указывает, что хотел 

стать василианином еще за два года до добромильской реформы, то есть в 

1880 г.  

Интересен контекст проведения добромильской реформы василианского 

ордена. В данном плане важен следующий вопрос: данная реформа являлась 

следствием дела Гниличек или планировалась ранее, а ее начало вскоре после 
 

223 Prajs J. Krzywe litery. S. 389. 
224 Mańkowski P. Op. cit. S. 69. 
225 Шептицька С. з Фредрів. Указ. cоч. С. 16. 
226 Там же. С. 31. 
227 Там же. С. 32. 
228 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 185-187. 



81 
 

попытки перехода жителей села в православие - совпадение? Прошение о 

переходе датировано 25 декабря 1891 г.229 Этим же числом датировано 

письмо протоигумена галицких василиан Климентия Сарницкого папе Льву 

XIII с просьбой о проведении реформы ордена230. Польский исследователь 

Михал Вавжонек рассматривал добромильскую реформу как часть общей 

реформы католического монашества231. Он связывал указание Льва XIII 

иезуитам заботиться о сохранении восточного обряда с тем, что церковь 

являлась главным институтом национальной жизни украинцев232. Однако 

отмечал, что забота Ватикана в данном случае была связана с 

перспективными планами относительно России233. В связи с этим можно 

поставить вопрос, если утверждения Вавжонека верны, как сочетались планы 

римской курии в отношении России и ее забота об украинской национальной 

жизни? Временный настоятель василианского монастыря святого Онуфрия 

во Львове в период добромильской реформы, иезуит Юзеф Василевский, 

рассказывал о структуре ценностей, прививаемых новым василианам: на 

первом месте – католическая вера и Апостольский Престол, на втором – 

восточный обряд и василианский орден, никакого места не оставалось для 

обрядового и национального антагонизма234. 

В 1885 г. в очередном письме к родителям Роман просит, если 

возможно, сократить время испытаний, то есть обучение в университете, но 

вместе с тем указывает, что готов смириться с отцовской волей235. Однако Ян 

Канты не удовлетворяет просьбу сына. После возвращения из Бреслау 

просьба повторяется, отец снова отказывает сократить время образования, но 

зато разрешает исповедоваться у Яцковского. Возобновляется тесное 

 
229 Osadczy W. Święta Ruś. Rozwój i oddziaływanie idei prawosławia w Galicji. Lublin, 2007. S. 246–249. 
230 Korolevskij C. Op. cit. P. 7, 9. 
231 Вавжонек М. Екуменічна діяльність митрополита Андрія Шептицького в Україні та Росії // 

Записки ЧСВВ. Т. 52. Рим, 2006. С. 31. 
232 Там же. С. 34. 
233 Там же. С. 35. 
234 Вавжонек М. Указ. соч. С. 36. 
235 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 31-33, 38-39. 



82 
 

общение Романа с иезуитом236. Самое главное – отец, видимо осознав 

серьезность намерений сына, окончательно согласился с его выбором 

монашеского пути. 

Кирилл Королевский, описывая реакцию окружения на решение Романа 

стать василианином, отмечал отсутствие критики за исключением 

высказывания одного депутата от Кракова в галицийском сейме, который в 

разговоре с Зофьей Шептицкой назвал поступок ее сына «изменой 

отечеству»237. Напротив, польские круги, как указывает А. Земба, восприняли 

шаг молодого Шептицкого с воодушевлением, ожидая, что это послужит 

защитой от распространения пророссийских симпатий среди русинов238. Его 

поддерживали как либеральные, так и консервативные, и клерикальные 

польские деятели. Так, познанский «Пшегленд Косцельны» ожидал от 

новоиспеченного василианина, что он станет защитником унии в русинских 

землях, а также «посредником мира между двумя братскими народами, 

общим сыном которых он является»239. Таким образом, это совпадало с 

направлением мысли Яна Канты Шептицкого. В то же время, русины 

восприняли присоединение Романа Шептицкого к их церкви с 

настороженностью и подозрительностью. Как отмечает Дж.-П. Химка, 

упоминание в украинофильском издании «Дило» в 1888 г. того, что «граф 

Шептицкий» стал послушником в василианском монастыре, находящемся 

под управлением иезуитов, не являлось нейтральной констатацией факта, а 

содержало в себе негативную коннотацию (в словах «граф» и «иезуиты»). 

Это подавалось как враждебное по отношению к украинскому народу240. Как 

враждебная по отношению к русскому Добромильская реформа и участие в 

ней иезуитов воспринималась русофилами в Галиции, а также 

 
236 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 195. 
237 Korolevskij C. Op. cit. P. 24. 
238 Zięba A.A. Sheptyts’kyi in Polish Public Opinion // Morality and Reality. The Life and Times of Andrei 

Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. P. 378. 
239 Przegląd Kościelny. 1888. № 6. S. 473. 
240 Himka J.P. Sheptyts’kyi and the Ukrainian National Movement before 1914 // Morality and Reality. The 

Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. P. 31. 



83 
 

заинтересованными представителями церковных кругов в России241. Сами 

василиане подозревали, что Добромильская реформа – это способ поставить 

под польский контроль единственный русинский орден242. 

Отец отправляет Романа в путешествия: в 1886 г. в Рим, в 1887 г. в 

Россию, а в 1888 г. снова в Рим. Описание путешествия в Российскую 

империю, которое началось с Подолья, где у Романа было немало знакомых, 

сопровождается у Зофьи Шептицкой словами о чувствах и намерениях сына: 

«Эти края притягивали его к себе необходимостью распространения 

апостольского духа. Он так много молился за них и окончательно в надежде 

на их обращение и освобождение от схизмы решил пожертвовать жизнью»243. 

То есть, «своими» для Романа люди этих земель станут в случае изменения 

их конфессии, точнее, признания папы римского в качестве главы церкви и 

унии. В этом отношении стоит отметить, что среди «своих» людей в 

сословном плане – дворян Правобережной Украины и так уже было немало 

«своих» с этноконфессиональной точки зрения: поляков 

римскокатолического вероисповедания244. Поэтому, говоря об обращении, 

Шептицкий имеет в виду православное украинское крестьянство. 

Не до конца понятно, где «эти края» кончались. Ограничивались ли они 

Юго-Западным краем Российской империи (Подольской, Волынской и 

Киевской губерниями), образованным на украинских землях, 

присоединенных к России в результате второго и третьего разделов Речи 

Посполитой в 1793 и в 1795 гг., или Роман имел в виду этническую 

территорию «руского» (украинского) народа (что менее вероятно, поскольку 

он был воспитан в домодерных традициях «политической нации» Речи 

Посполитой), или же, претендуя на преемство от киевских митрополитов, он 

думал о «всея Руси», куда в широком смысле этого слова входили и 

Белоруссия, и Великороссия? 
 

241 Титов Ф.И., прот. Указ. соч. С. 114. 
242 Каровець М. Велика реформа чину св. Василія Великого 1882 р. Львів, 1933. Ч. 2. С. 41–42. 
243 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 52. 
244 Подробнее о дворянах Правобережной Украины см. Бовуа Д. Гордиев узел Российской империи. 

Власть, шляхта и народ на Правобережной Украине (1793-1914). Автор. пер. М.А. Крисань. М., 2011. 



84 
 
Зофья Шептицкая называла галицких москвофилов домашним врагом, 

которые представляют для католической церкви угрозу с Востока. То есть, 

она опасность видела, прежде всего, не в симпатиях к российскому 

государству, а в тяготении к православной церкви245. 

Шептицкая отмечала, что многие в Галиции не понимали стремления 

Романа к миссионерской работе на Востоке, для них представлялось 

достаточным оградить Галицию от российского религиозного влияния246. 

Шептицкий объяснял: для того чтобы отгородиться от православия, 

необходимо присоединить саму православную церковь к католической: нет 

смысла обрезать ветви, лезущие из-за стены, если не вырвать пня с корнем. 

Другим его аргументом в пользу миссии за пределами Галиции было 

утверждение о незначимости для апостола государственных границ, он 

призывает ориентироваться не на них, а на количество людей, нуждающихся 

в просвещении. Мать иерарха излагает содержание дискуссии Романа с 

одним священником, из которой видно стремление будущего митрополита к 

масштабности: он доказывал, что присоединение отдельных схизматиков не 

имеет никакого значения для церкви, на что священник горячо возражал, что 

обращение даже одной заблудшей души имеет большую ценность в очах 

Божиих. Мать охарактеризовала позицию сына в этом споре как 

«церковную», а его оппонента как «священническую» позицию247. Видимо, 

она имела в виду, что этот священник выступал за работу непосредственно с 

людьми, с которыми он сталкивается, а Шептицкий предпочитал добиться 

преодоления разделения на уровне межцерковных отношений. 

Прослеживающееся здесь стремление Шептицкого иметь дело, в первую 

очередь, не с отдельными людьми, а с их сообществами, организациями, 

коллективами, конечно, не является чем-то совершенно новым в истории 

церкви, миссионерства, но оно явно имеет нечто общее с характерным для 

 
245 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 52. 
246 Там же. 
247 Там же. С. 53. 



85 
 

эпохи модерна обращением к массам. Шептицкий мечтал обратить весь 

христианский Восток. То, что речь здесь идет именно о православии 

(восточном христианстве), а не о Востоке как о нехристианской Азии и 

Северной Африке, свидетельствуют следующие слова матери: «Роман был 

захвачен идеей, чтобы заплатить Иисусу Христу собственной кровью за 

профанацию Его крови в Службах Божиих и Св. Причастии». Однако то, что 

христианский Восток представлялся ему своего рода «планом-минимумом», 

а его максимальные амбиции были связаны с просвещением и Востока 

нехристианского, доказывается словами матери, что для Романа очень важно 

«приобретение для Христовой Церкви народов неверных, или неверующих, 

вплоть до индийцев и японцев»248.  

Возможно, индийцы и японцы выбраны в этой фразе, чтобы 

символизировать не только край земли, но и вполне определенный 

географический вектор миссии. О том, что эти два «Востока» были тесно 

связаны друг с другом в представлении Шептицкого, может 

свидетельствовать описание им московской архитектуры: «Тут видно в 

архитектуре все возможные восточные стили: арабский, турецкий, даже 

китайский, и это все на византийском фоне; все тут суровое; времена Ивана 

Грозного инкрустированы в башнях грозного Кремля»249.  

Характерны его впечатления от посещения Троице-Сергиевой Лавры: 

«Религия у них сперта в формах, более холодная, чем в Киеве». Шептицкий 

одновременно и желает обратить весь Восток, и понимает, что чем 

восточнее, тем сложнее, он не готов пока заниматься миссией в Москве: «У 

меня нет охоты оставаться тут надолго, хотелось бы увидеть лишь то, что 

является самым важным, и, как можно скорее, убежать, оставляя св. 

Екатерине эту тяжелую задачу, какой бы было обращение москалей. Но оно 

произойдёт! Этот ощущается и на это можно надеяться». Однако желание 

есть: «Я хотел бы перенести им сюда [в Москву] вот эту атмосферу, в 

 
248 Там же. 
249 Там же. С. 54. 



86 
 

которой мы живем. Святая Екатерина мне поможет»250. Снова речь идет о 

присоединении к католичеству не отдельных людей, а целого народа. 

Шептицкий противопоставляет Востоку родной для него «католический 

мир»: «Я счастлив, что покидаю эту тяжелую атмосферу и что скоро вернусь 

в католический мир. Вы знаете, что там (в католическом мире) есть что-то 

специфическое как в атмосфере, так и в воде, не знаю в чем суть дела, – что-

то такое, что облегчает сердце»251. Отсюда видно, что на то время в 

восприятии Романом Запада и Востока было много иррационального, 

подсознательного, ему было хорошо в католическом мире, но он не может 

объяснить почему. 

Не только миссионерская идея занимала Романа Шептицкого. Он, как и 

отец, горячо желал прекращения вражды между «племенами» Галиции, 

однако приоритет отдавался апостольскому служению: «Его волновало не 

столько объединение их [племен], сколько приобретение для Христовой 

Церкви народов неверных, или неверующих»252. 

Роман понимал, что его миссионерская деятельность на востоке 

приведёт к тому, что он станет «чужим» для поляков – русином, и при этом 

не станет «своим» для русинов, оставаясь для них поляком253. При этом сам 

Роман в то время чувствовал себя «своим» все-таки среди поляков. Он писал 

родителям из России, что ни в Киеве не чувствовал себя одиноким, ни в 

Москве не будет, потому что общается там с поляками254. В 1888 г. на 

аудиенции папа Лев ХIII, как сообщал Роман в письме к матери, «упомянул 

грустное положение дел в Польше и призывал нас к терпеливости» и сказал: 

«Нужно дать Вам мое благословение для Польши»255. И папа воспринимает 

Шептицкого как представителя Польши, и сам Роман осознает себя поляком. 

Во время этого, уже второго своего путешествия в Рим будущий греко-

 
250 Там же. С. 55. 
251 Там же. 
252 Там же. С. 53. 
253 Там же. 
254 Там же. С. 54. 
255 Там же. С. 59. 



87 
 

католический митрополит, очарованный величием латинской церкви, 

испытывает сомнения насчет своего выбора256. Культура латинской церкви 

была ближе Роману, чем восточной – такой вывод сделала М. Новак257. 

Решение вступить в орден св. Василия, орден греко-католический, 

поэтому орден «руский», наверное, должно было вызвать у Романа 

размышления о том, что ему ближе: «руское» или польское; кто более 

«свой»: русины или поляки. Не исключено, что плодом раздумий на 

подобную тему были следующие его слова о причине отсутствия желания 

вступать в славный своей историей орден бенедиктинцев, давший множество 

святых, пап и кардиналов: «Сам Орден принадлежит, как и каждая нация или 

семья, Богу и не может сыграть какую-либо отдельную роль и не будет иметь 

специального значения в День Страшного Суда. На Страшном Суде придется 

отвечать только за себя лично»258. Такую позицию можно перефразировать: 

всё в равной степени «своё», поскольку всё Божье. 

Шептицкая характеризует борьбу поляков и русинов как 

братоубийственную и свидетельствует о болезненном восприятии Романом 

«племенного несогласия» в крае259. Такой взгляд на русинов характерен для 

галицийских польских консерваторов того времени и имеет свои корни в 

традициях «политической нации» Речи Посполитой. 

 

* * * 

Таким образом, окружение Романа Шептицкого в 1865–1892 гг. было 

преимущественно римско-католическим по обряду и конфессии, 

консервативным по политическим взглядам, польским по языку и 

самосознанию, аристократическим по социальному статусу. Однако помимо 

этого присутствовало и многое другое, что тоже оказало важное влияние на 

формирование идентичности Р. Шептицкого. История семьи Шептицких, их 
 

256 Там же. С. 61. 
257 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 221. 
258 Шептицька С. з Фредрів. Указ. соч. С. 61. 
259 Там же. С. 53. 



88 
 

традиции, память о русинском происхождении, патерналистские чувства по 

отношению к русинам со стороны отца – все это несомненно сыграло свою 

роль в формировании интереса и симпатий Романа к украинскому миру. 

Ультрамонтанство, отведение главного значения в развитии общества 

церкви, согласное с идеями папы Льва ХIII, характерное для галицийской 

консервативной аристократии, а также религиозность матери, тесное 

общение с иезуитами, которые в это время занимались реформированием 

русинского василианского ордена по поручению папы – это повлияло на то, 

что Шептицкий решил стать греко-католическим монахом, видя среди своих 

задач и укрепление унии, которое, по его мнению, должно было привести к 

согласию русинов с поляками. Среди его преподавателей и учителей были и 

люди весьма широких взглядов, которые не прятались от вызовов 

современности, новых идейных течений, а пытались сформулировать ответы 

на них. Общение с ними дало Шептицкому не только информацию об этом 

модерном мировоззрении, но и образец возможного ответа ему. 

Из общения Романа Шептицкого с родителями в этот период видно, что 

польская аристократия (в том числе Ян Канты Шептицкий), поддержавшая и 

поспособствовавшая карьере юного графа в греко-католической церкви, по-

своему видели его роль: удержание галицких русинов в сфере бывшей Речи 

Посполитой, в католичестве. У будущего митрополита уже в то время 

приоритеты были другими: Галицкая Русь представлялась ему своего рода 

плацдармом для воссоединения с восточным христианством под властью 

римского папы. Ради этого он принимает восточный обряд, демонстрирует 

свою «рускую» идентичность. Его идентичность, таким образом, можно 

назвать миссионерской, поскольку она не отражала его личные 

предпочтения, а была призвана служить средством влияния на идентичность 

других людей.  



89 
 
Глава 2. Национальная и конфессиональная проблематика 

в деятельности Андрея Шептицкого в Восточной Галиции в 

1899–1914 гг. 

 

§ 2.1. Путь к митрополичьему престолу 

Андрей Шептицкий еще в 1896 г. писал о слухах, что власти хотят 

добиться избрания его епископом, и при этом декларировал желание 

«увернуться» от этого назначения260. Когда же в 1899 г. было принято 

соответствующее решение, не без участия родителей кандидата в епископы, 

Андрей Шептицкий снова высказывал свое нежелание быть епископом. Это 

подтверждается не только сообщениями василианского историка И. 

Скрутня261, семейным преданием, но и перепиской262. Причины этого 

нежелания назывались как общие (изменение навсегда монашеского уклада 

жизни), так и частные, связанные с состоянием Станиславовской епархии, 

куда его назначили в 1899-м. Шептицкий указывал, что в ней низкий уровень 

духовенства, а также сильны москвофильские влияния263. В письме к брату 

Станиславу, командовавшему 1-й батареей 19-го полка дивизионной 

артиллерии в городе Орадя (Королевство Венгрия), Андрей Шептицкий 

сравнил армейскую дисциплину с отсутствием таковой в своей будущей 

епархии264. 

Назначение католических епископов в Австро-Венгрии согласно 

конкордату 1855 г. осуществлялось императором и утверждалось папой, то 

есть зависело от двух центров. По закону от 7 мая 1874 г. для решения 

 
260 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 305–306. 
261 Скрутень Й. У чернечій келії // Богословія. 1926. Т. 4. Ч. 1–4. С. 39–40. 
262 List Jana Kantego Szeptyckiego do Stanisława Szeptyckiego. Monachium. 6 XII 1898. Rkps // Cyfrowe 

Archiwum Aleksandra Fredry (CAiMAF). 
263 Гентош Л. Передумови та процедура призначення Андрея Шептицького на єпископський, а 

згодом митрополичий престол у світлі ватиканських документів // Ковчег. Науковий збірник з церковної 
історії. 2015. Ч. 7. С. 49-50. 

264 List metropolity Andrzeja Szeptyckiego do Stanisława Szeptyckiego. Krystynopol. 31 I 1899. Rkps // 
CAiMAF. 



90 
 

императора кандидатура выдвигалась правительством по представлению 

наместника265. 

Особенным в выборе епископа Андрея на галицкий митрополичий 

престол было то, что со времен реформ йозефинизма эту должность не 

занимал представитель василианского ордена. Русский священник Феодор 

Титов из Киева, побывавший в Галиции в 1901 г. и оставивший заметки, 

посвященные греко-католическому духовенству этого края, указал, что в 

ходе процесса принятия решения о назначении Шептицкого тот проявил 

твердость, когда австрийское правительство пыталось переложить с 

государства на митрополию выплату пенсии бывшему галицкому 

митрополиту Иосифу Сембратовичу. Епископ Андрей не согласился на это, 

сочтя это симонией, поэтому его назначение затянулось266. 

В депеше 1907 г. С.Д. Сазонов сообщал, что назначение Шептицкого 

митрополитом состоялось лишь по настоянию Франца-Иосифа I, 

«выказывающего ему особенное расположение»267. 

 

§ 2.2. Общая теоретическая проблематика деятельности Андрея 

Шептицкого в национальной и конфессиональной сферах 

Поскольку в данной главе речь пойдет о национальной и 

конфессиональной проблематике в ходе деятельности Андрея Шептицкого в 

Восточной Галиции, а в следующей – о том же самом, только в Российской 

империи, в самом начале следует точнее разъяснить предметные границы 

обеих глав. Во-первых, под деятельностью, связанной с определенной 

территорией, имеется в виду не деятельность на данной территории, а 

деятельность по отношению к данной территории. Например, решения, 

принимаемые митрополитом Андреем во Львове в отношении церковных дел 

 
265 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 323. 
266 Титов Ф.И., прот. Русское духовенство в Галиции (из наблюдений путешественника). Киев, 1903. 

С. 116. 
267 АВПРИ. Ф. Ватикан. Д. 19. Л. 161. Цит. по: Шейнман М.М. Ватикан и католицизм в конце XIX – 

начале ХХ в. М., 1958. С. 59. 



91 
 

в России, относятся к предмету второй главы. Во-вторых, поскольку 

предметом рассмотрения является не только практическая деятельность, но и 

ее теоретические основы, идеи, высказываемые насчет этой деятельности, то 

появляется необходимость рассмотреть проблемы, которые являются 

общими как для второй, так и для третьей главы. 

Первым подобным вопросом является представление Шептицкого и его 

современников о своем времени, характере эпохи, господствующих 

идеологиях. 

 

§ 2.2.1. Идеологические движения и дух времени 

Описываемый период характеризовался дальнейшим соперничеством 

трех крупных идеологических течений XIX века (консерватизм, либерализм, 

социализм), вовлечением широких масс населения в общественно-

политическую борьбу. Церковь не могла остаться в стороне от этих 

процессов, тем более что одним из важнейших вопросов повестки дня в 

Европе была секуляризация. 

Высказывания митрополита Андрея по социально-политической 

проблематике укладывались в идеологию христианской демократии. В сфере 

церковно-государственных отношений он отрицательно относился к 

секуляризации268. «Либеральная» газета характеризовалась, как враждебная 

церкви вообще, в отличие от других, враждебных к униатам. Критиковалось 

и «либеральное» законодательство, создающее постоянную угрозу 

конфликта церкви с правительством269. 

Политика главы правительства Цислейтании в 1895–1897 гг. польского 

графа Казимежа Бадени, нацеленная на снижение градуса национального 

противостояния, заключалась в демократизации избирательной системы, что 

было выгодно массовым партиям, мобилизовавшим широкие социальные 

 
268 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

С. 49. 
269 Там же. С. 54. 



92 
 

слои: христианско-социальной и социал-демократической. То есть, 

религиозное в данном случае пользовалось более массовой поддержкой, в 

отличие от национального, представленного либералами. 

Интересно, что самого Шептицкого обвиняли в модернизме и 

либерализме. Речь шла не о социально-политической проблематике, а о 

экклесиологии. На Третьем Велеградском конгрессе 1911 г. произошел 

конфликт по поводу характера этого собрания. Партия Гривеца 

(«ревнители») обвинила оппонентов (партию Шпальдака), в том, что они не 

ставят ребром вопрос о различиях в католической и православной догматике, 

позволяют православным («схизматикам») занимать руководящие должности 

в органах съезда, говорят об объединении церквей, в то время как надо 

открыто заявить православным, что цель съезда: обратить их в католичество. 

То есть ревнители понимали характер съезда как миссионерский270. 

В ответ партия Шпальдака, к которой принадлежал и Леонид Федоров, 

заявила в лице последнего, «что съезд имеет чисто научную, а не 

миссионерскую цель»271. Это могло звучать как диссонанс заявлениям 

митрополита Андрея на предыдущем съезде 1909 г. о «священном деле 

вселенской веры». 

Обвинения в модернизме партия Шпальдака отвергла, открыто 

высказавшись против этого течения в католической церкви272. Конфликт на 

публику вынесен не был. По крайней мере в проекте информационного 

сообщения о съезде, написанном Федоровым для «Велеградского вестника» 

имена представителей враждебных партий расположены в одном ряду273. 

Архиепископ Антоний (Храповицкий) был не согласен с западным 

представлением о прогрессе, в том числе с мнением о существовании 

моральной и религиозной эволюции274. Константинопольский патриарх 

 
270 Там же. С. 416–417. 
271 Там же. С. 417. 
272 Там же. 
273 Там же. С. 423–424. 
274 Там же. С. 41. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 12–12об. 



93 
 

Иоаким III называл «дух века сего» врагом православных церквей275. Третий 

Велеградский съезд выступил против модернизма276. 

В данном случае мы имеем дело с одним из эпизодов противостояния 

традиционализма и модернизма. Это противостояние пересекает 

конфессиональные границы. Католический модернизм, Эрнест Ренан, 

протестантская Тюбингенская школа – с одной стороны. Католики (и поляки, 

и русские) предостерегали православных от критики католичества при 

помощи протестантских доводов. Леонид Федоров перечислил ряд русских 

богословов, испытавших влияние «протестантских и даже 

рационалистических школ»: М.М. Тареев (1867–1934), И.М. Громогласов 

(1869–1937), после революции ставший священником, расстрелян в 1937 г., в 

2000 г. прославлен в лике новомучеников РПЦ; В.Н. Мышцын (1866–1936), 

И.Г. Троицкий (1858–1929), А.П. Лебедев (1845–1908). Протестантское 

влияние проявлялось в более критическом отношении к преданию, в 

стремлении увеличить роль мирян в церковной жизни277. 

Среди русских восточных католиков были ревнители-антимодернисты – 

московская община (чета Абрикосовых) выступила с этих позиций против 

принципов деятельности петербургского «православно-кафолического» 

журнала «Слово Истины» (главные упреки к нему – отсутствие 

официального благословения церковной власти, православные элементы в 

публикуемом материале). Абрикосовы были против любого соприкосновения 

с православием – нельзя читать одобренную синодом литературу, заходить в 

православные храмы. То есть, под модернизмом понималось размывание 

конфессиональных границ. 

Традиционализм, в свою очередь, не был един, поскольку можно было 

как защищать существующее положение дел, так и высказываться за 

восстановление утраченных элементов традиции. Разное понимание того, что 

 
275 Там же. С. 761. 
276 Там же. С. 425. 
277 Там же. С. 428. 



94 
 

и как из традиций следует сберегать, вылилось, в частности, в 

противоположные подходы к календарному вопросу в православной 

церкви278. 

Модернизм в одной сфере мог сочетаться с традиционализмом в другой. 

В политико-идеологической сфере модернизм ассоциировался с 

распространением национализма (как в том смысле, что суверенитет 

переходит от монарха к народу, так и в увеличении значения 

этнографического принципа государственного строительства), с 

либерализмом и социализмом. В то же время как религиозный модернизм 

могла восприниматься попытка лишить монарха власти над церковью, 

восстановить соборность. Однако сами сторонники этих действий именно 

себя считали ревнителями традиции, а существовавший порядок – новым 

явлением, они призывали, другими словами, совершить революцию в старом 

смысле этого слова (вернуть вещи на круги своя). При этом они могли быть 

приверженцами сохранения власти монарха в остальных сферах 

(архиепископ Антоний (Храповицкий)). 

Предлагавшийся митрополитом Андреем экуменический подход 

позиционировался им не как что-то новое, а как возвращение к старому 

пониманию взаимоотношений западного и восточного христианства. В 

данном случае его противники приклеили ему ярлык модерниста. При папе 

Пие Х была активная борьба с католическим модернизмом, который ставил 

под сомнение догматы и подвергал сомнению безусловный авторитет 

библейского текста. Поэтому любые взгляды, отличные от устоявшегося 

католического учения, могли быть объявлены модернизмом ради 

дискредитации. 

Интересна позиция василиан: в национальной сфере представители 

этого ордена выступали как агенты модернизации, будучи в религиозной 

сфере (в экуменическом аспекте) приверженцами традиционализма279. 

 
278 Там же. С. 763; Американский православный вестник. 1899. № 5. С. 158–159. 



95 
 
В 1902 г. Андрей Шептицкий писал об особом духе времени. 37-летний 

митрополит объяснял, что дух времени выражается в особой 

самоуверенности молодежи, ее стремлении всех учить. Также он отмечал 

распространение рационализма, который противопоставлялся им вере280. 

Свое время иерарх характеризовал как период политического разброда и 

партийной борьбы281. Дух непослушания властям, по его наблюдениям, 

распространялся по всей Европе282. 

Шептицкий так же, как и социалисты, видел причину обострения 

социальных противоречий в экономической сфере: развитие 

производительных сил (замена ручного труда работой паровых машин), 

повышение интенсивности коммуникации, которое привело к складыванию 

всемирного рынка и соответствующей конкуренции. 

По его мнению, капитал несправедливо преобладает над трудом, 

определяет международные отношения, состояние мира или войны, 

существование или падение государств и правительств283. Происходит 

концентрация капитала («пожирая все меньшие капиталы»284). Это описание 

вполне соответствует понятию, вложенному в слово «империализм» 

английским экономистом Дж.А. Гобсоном и развитому позже 

марксистами285. 

В Галиции положение усугублялось «невыносимым экономическим 

положением всего края, неустанной политической борьбой, чрезмерными 

 
279 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Церква і церковна єднiсть. Документи і 

Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне питання. С. 526; Гентош Л. Митрополит Шептицький: 1923–
1939. Випробування ідеалів. С. 324–325; Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja 
Szeptyckiego w latach 1865–1914. S. 381–382. 

280 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Церква і церковна єднiсть. Документи і 
Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне питання. С. 131. 

281 Там же. С. 323. 
282 Там же. С. 175. 
283 Там же. С. 139. 
284 Там же. С. 140. 
285 См. Гобсон Дж.А. Империализм. Исследование. Л., 1927; Ленин В.И. Империализм, как высшая 

стадия капитализма // Полн. собр. соч. 5-е изд. М., 1962. Т. 27. 



96 
 

налогами, и большим, чем где бы то ни было, недостатком просвещения 

бедных»286. 

Шептицкий осознавал изменения и в политической сфере. Так, 

проводимую им активизацию работы и повышение роли церковных братств 

он рассматривал, в некоторой части, и как ответ «нашим конституционным и 

демократическим временам». Таким образом митрополит хотел уберечься от 

крайностей: радикального протестантского понимания общины, при котором 

только от нее зависит принятие или снятие священника и все управление 

церковным имуществом, и аристократического консерватизма, когда всем 

управляет только священник287. 

Иерарх также фиксировал и осуждал очевидные для начала ХХ века 

последствия секуляризации, в том числе вытеснение религии из 

общественно-политической жизни, образования, семейного права. 

Как же церковь, по мнению Шептицкого, должна была отвечать на 

вызовы эпохи? Эти ответы можно найти в его посланиях по разным поводам. 

Во-первых, необходимо подвергнуться определенным изменениям. «Церковь 

считается с духом времени и приспосабливает к потребностям людей и 

времени все те побочные институты и установления, которые не касаются 

установлений Божиих. Таким-то образом сохраняет она жизненную 

актуальность и несравненную жизненную силу»288. 

Во-вторых, нужно выработать такой подход к решению социального 

вопроса, который позволил бы смягчить его без втягивания в классовую 

борьбу. «[Мы, духовенство] не можем солидаризироваться с интересами 

какого-нибудь общественного класса, вступать в союз ни с одной партией. 

Однако при противоположных интересах более богатых и более бедных 

 
286 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 

140. 
287 Там же. С. 197. 
288 Там же. С. 198-199. 



97 
 

слоев мы встаем на сторону более бедных, чтобы христианской и легальной 

акцией улучшить их долю»289. 

В-третьих, церковь должна быть готовой при необходимости прямо 

вмешаться в политику. Призывая к солидарности в гражданской публичной 

жизни, Шептицкий приводил следующее наблюдение: «Раньше человечество 

было разделено на много лагерей, собранных вокруг самых разных 

политических знамен, личных или партийных интересов, с каждым почти 

годом мы приближаемся к моменту, когда во всем мире будут только два 

лагеря: Христа и его противников»290. Это слова из послания к духовенству, 

подписанного также епископами перемышльским Константином Чеховичем 

и станиславовским Григорием Хомышиным, которое было издано в январе 

1906 г. на фоне демократической реформы австрийской избирательной 

системы. Нововведения были на руку социалистам, собственно, этого и 

опасались архиереи. Отсюда этот намек, что возможно, со временем, надо 

будет прямо вмешаться в политику, чтобы остановить социалистов, врагов 

Христовых. 

Вообще социализм рассматривался Шептицким как одна из главных 

угроз. Он не соглашался с покушением на частную собственность и 

подчеркивал, что социализм является антихристианским. Нельзя быть 

одновременно и социалистом, и христианином291. 

Проповедуя социальную доктрину папы Льва ХIII, Шептицкий отмечал, 

что либерализм и социализм – это две крайности по соотношению личности 

и общества. Если первый провозглашает, что каждой личности принадлежат 

одинаковые права и не учитывает при этом, что у всех разные возможности к 

их реализации, то второй устанавливает излишнее верховенство общества 

над личностью292. 

 
289 Там же. С. 140–141. 
290 Там же. С. 353. 
291 Там же. С. 144. 
292 Там же. С. 147. 



98 
 
Еще одна реакция митрополита Андрея на характер эпохи – приоритет 

работе с массами. Стремление проводить пастырскую работу не с 

отдельными людьми, а с группами, организациями, которое появилось у 

Шептицкого еще в юности, прослеживается у него и в описываемое время. В 

пастырском послании верующим «О церковном братстве» в 1905 году 

митрополит пишет: «Не к отдельным душам обращаюсь сегодня; не ищу 

сегодня обращения отдельных грешников. Эту работу оставляю пока Отцам 

духовным. […] Сегодня берусь за другую работу; речь идет о поднятии 

ваших общин (громад). Я раздумываю, каким мероприятием можно бы вам в 

вашей общинной жизни помочь»293. 

Необходимость общинной солидарности Шептицкий обосновывает 

примером воинского подразделения, солдаты которого сильны вместе и 

слабы по отдельности294. Конечно, один пример не достаточен для 

обобщения, однако, если исходить из него, униатский иерарх видел (или 

ощущал) цель объединения в противостоянии, в защите от внешних угроз, 

конкурентов. Речь тут не шла о чем-то положительном. 

Шептицкий описал стратегию, как добиться главенства: «Ясное дело, 

кто хочет быть старшим, тот должен объединять вокруг себя людей, но не 

объединит, если не будет благ обещать». Правда, это утверждение он привел, 

говоря о «плохих людях», которые «людей дурят и от Бога и от Церкви 

отрывают» 295. Но поскольку эти слова приведены в общем виде, то, 

вероятно, их можно отнести к самому митрополиту. Он призывал к 

объединению и обещал блага, однако из этого, конечно, прямо не следует, 

что он хотел быть старшим. Но об этом могут свидетельствовать его 

лидерские наклонности, проявившиеся еще в студенческие годы. В послании 

«К руской интеллигенции», Шептицкий заявил, что хотел бы быть лучшим 

среди граждан-патриотов296. Армяно-католический львовский архиепископ 

 
293 Там же. С. 178. 
294 Там же. С. 178–179. 
295 Там же. С. 180. 
296 Там же. С. 270. 



99 
 

Юзеф Теодорович в 1913 г. в беседе с журналистом «Таймс», который перед 

этим встречался с митрополитом, спросил: «А вы заметили, что у владыки 

Шептицкого большие планы, далеко идущие, достигающие Петербурга?». 

Журналист ответил: «А правда – я заметил и это. А откуда это?» Теодорович: 

«Потому что он был миссионером»297. 

 

§ 2.2.2. Религиозно-национальные приоритеты Андрея Шептицкого в 

контексте взглядов его современников 

Деятельность Андрея Шептицкого так или иначе была связана с двумя 

сферами: религиозной и политической. Под политической здесь имеется в 

виду не борьба за власть в широком смысле, а отстаивание интересов своего 

народа/государства (национальная составляющая политики), а также своих 

единомышленников внутри народа/государства (партийная составляющая). 

Так, например, наблюдаемый им процесс формирования модерного 

украинского национального самосознания главный российский 

последователь Шептицкого Л. Федоров относил к сфере политики298. У 

митрополита Андрея речь шла не только о разных сферах общественной 

жизни, но и о разных подходах: универсалистском (христианство) и 

партикуляристском (общественно-политические движения). Он утверждал, 

что объединение всех без исключения людей под силу лишь христианству в 

рамках его социального учения, в то время как все остальные социальные 

доктрины противопоставляют одни группы людей другим. Социализм, 

претендовавший на универсализм, митрополит называл утопией и отмечал, 

что ему присущи некоторые черты религии299. Таким образом, слишком 

смело было бы утверждать, что, согласно этим высказываниям Шептицкого, 

политической сфере имманентно присущи негативные черты и что 
 

297 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 
S. 515. 

298 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. 
Митрополит Андрей Шептицький і греко-католики в Росії. Кн. 1. Документи і матеріали, 1899–1917 / Ред. 
Ю. Аввакумов. С. 526. 

299 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 
288. 



100 
 

политический образ действий в ходе преобразования общества заведомо 

обречен на поражение. Однако, очевидно, что он отрицательно или, по 

крайней мере, скептически относился к любому общественно-политическому 

движению, не опиравшемуся на христианскую доктрину. 

Разумеется, в действительности обе сферы (религиозная и политическая) 

были тесно связаны. Этот факт по-разному осмысливался митрополитом 

Андреем и его современниками. С одной стороны, это воспринималось как 

источник проблем. Федоров приводил примеры трудностей для духовных 

лиц в условиях подобного сложного конфликта: священник И. Дейбнер при 

отсутствии глубины взгляда и прямолинейной религиозности, переходящей в 

фанатизм, был не способен «разобраться в тех явлениях, в которых политика 

и религия сталкиваются между собой»300. С другой стороны, у Шептицкого 

присутствовала надежда, что характерные для того времени изменения в 

политической сфере (увеличение роли национальной проблематики) 

позволят религиозной сфере обособиться. При этом не любой вариант 

подобного обособления его устраивал. Так, он резко критиковал 

секуляризацию во Франции, имея в виду, судя по всему, политику левого 

кабинета радикала Эмиля Комба, в рамках которой позднее был подготовлен 

закон 1905 г. о разделении церквей и государства301. Таким образом, 

митрополит Андрей хотел, чтобы светские политики не вмешивались в 

церковные дела, но выступал против уменьшения роли церкви в социальной 

сфере. 

Министр иностранных дел Российской империи С.Д. Сазонов, который в 

1894–1904 и 1906–1907 гг. служил в русской миссии в Ватикане, в своих 

воспоминаниях указывал, что в деятельности пап есть как религиозная, так и 

политическая сторона. Сравнивая понтификаты Льва XIII (1878–1903) и Пия 

Х (1903–1914), он отметил, что первый был талантливым политиком и его 

 
300 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

485. 
301 Там же. С. 48. 



101 
 

это сфера занимала больше, чем пастырские обязанности, поэтому России 

как некатолической великой державе работалось с ним легче, чем с Пием Х, 

который совершенно не занимался политикой, а его государственный 

секретарь кардинал Мерри дель Валь не отличался успехами в этой сфере. 

При этом Сазонов с сожалением отмечал, что политические недоразумения 

негативно сказывались на чисто религиозных вопросах302. 

Противостояние национального и религиозного отражалось и в 

партийной борьбе среди немецких партий Цислейтании. Националистическая 

повестка дня была характерна в большей мере для либералов и, особенно, 

для немецких националистов с их лидером Г. Шенерером303. Политический 

католицизм был связан с консерватизмом, с одной стороны, и с христианско-

демократическим движением, с другой. Для этого лагеря, как и для социал-

демократов, национальный вопрос не стоял на первом месте в повестке дня. 

С другой стороны, чешские католические партии выступали с национальных 

чешских позиций, что помешало им выйти на общеимперский уровень и 

наладить сотрудничество с общеавстрийским христианским политическим 

движением304. 

Высказывались мнения о нежелательности/недопустимости 

открытого/любого участия церкви/духовенства в политических 

конфликтах/процессах. Митрополит Андрей обосновывал это тем, что такое 

участие может привести к ухудшению церковно-государственных 

отношений, а также способствовать расколу паствы по политическому 

признаку. Федоров указывал на вред подобного участия для самих 

представителей духовенства, особенно для монахов. 

При этом Шептицкий не выступал за уход церкви из национальной 

сферы, а напротив, ратовал за то, чтобы национальное наполнялось 

 
302 Сазонов С.Д. Воспоминания. С. 5–6. 
303 Jelavich B. Modern Austria: empire and republic, 1815-1986. Cambridge; New York: Cambridge 

University Press, 1987. P. 87–88. 
304 Бирюкова Е.В. Чешский политический католицизм перед Первой мировой войной. Идейно-

организационное становление и парламентская деятельность: автореф. дис. … канд. истор. наук. М., 2012. С. 
33. 



102 
 

церковным содержанием. Так, основанный им во Львове в 1905 г. 

«Церковный музей» в 1909 г. был переименован в «Национальный музей 

митрополита Андрея, графа на Шептичах Шептицкого». При этом одним из 

главных принципов подбора экспонатов был поиск униатских памятников305. 

Как и Шептицкий, о национальном факторе как самом сильном в 

тогдашних обществах высказывался ксендз Шчепан Шидельский. В его 

понимании эпоха национального характеризуется тем, что каждый народ 

заботится о своем языке и всячески развивает чувство собственной 

обособленности и самостоятельности306. 

Ксендз Юзеф Бородич отмечал уменьшение роли государства в 

конфессиональной сфере: окончательно ушли в прошлое времена, когда 

вслед за монархом подданные меняли религию. В качестве подтверждения 

приводились примеры православной Буковины и многоконфессиональной 

Боснии и Герцеговины в составе монархии католических Габсбургов307. 

С другой стороны, Бородич писал, что вне католической церкви «вера 

идентифицируется с обрядом, обряд – с языком богослужения, то и другое – 

с данной национальностью, а скорее, с данным государством. Отсюда смена 

веры воспринимается там повсеместно как своего рода национальное 

предательство, как акт непатриотизма». Здесь другая логика: 

конфессиональное вытекает из государственной принадлежности. Причем 

Бородич считал, что в Болгарии, Сербии, Черногории, Боснии и Буковине 

разные веры308. Его восприятие отношения государства к конфессиональной 

проблематике в некатолических странах не соответствовало ожиданиям 

митрополита Андрея. Развитие национальной идентичности не ослабило 

внимания государства к церковным делам, а приводило к стремлению 

использовать церковь в национальном строительстве. Одним из результатов 

этого стало то, что православные церкви различных областей Карпато-

 
305 Луцкевіч А. Мітрапаліт Шєптицкі і беларускі рух // Богословія. 1926. Т. 4. Ч. 1–4. С. 46. 
306 Szydelski Sz. My a Wschód słowiański // Świat Słowiański. 1910. № 69–70. S. 145. 
307 Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Schyzma się gotuje!... Chrzanów, 1911. S. 16. 
308 Ibidem. S. 19. 



103 
 

Балканского региона воспринимались Бородичем как принадлежащие к 

различным конфессиям. Таким образом, государство (или национальное 

движение) способствовало не христианскому единству, а напротив, 

разделению. 

Приоритет национальной тематики виден и в структуре выпуска издания 

«Богословие» в 1926 г., посвященного 25-летию восшествия Андрея 

Шептицкого на митрополичий престол. Разумеется, это отражает, главным 

образом, реалии 1926 г., а степень отражения довоенного периода 

неизвестна. Тем не менее, учитывая это, обратим внимание на то, что после 

статей, посвященных начальному периоду жизни будущего митрополита, его 

монашеской деятельности, первые статьи, относящиеся собственно ко 

времени его архиерейства – это тексты К. Левицкого «Из национальной 

деятельности митрополита Андрея графа Шептицкого» и А. Луцкевича 

«Митрополит Андрей и белорусское движение»309. 

На несовместимость национализма и христианства указывал Федоров, 

отмечая, что под влиянием «христианской цивилизации» Италии он «горячо 

полюбил не только вообще народ, но и в частности наш русский народ. 

Национальный патриотизм был мне всегда чужд, да и теперь я совершенно, 

говоря по совести, не понимаю, как можно согласовать с ним 

христианство. Но сделать что-нибудь для бедного, смиренного русского 

народа-аскета или поднять хотя немного дорогих моему сердцу эллинов 

сделалось необходимой потребностью» [курсив мой. – А.П.]310. При этом 

отсутствие положительного национализма не мешало наличию национализма 

отрицательного, причем Федоров склонялся к тому, что это христианству не 

противоречит. Вот его высказывания: «Я каждый день молюсь о том, чтобы 

 
309 Богословія. 1926. Т. 4. Ч. 1–4. 
310 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

499. 



104 
 

Турция погибла; ведь не грешно?»311; «Фантастическая ненависть против 

турок, всосанная мною с молоком матери»312. 

Зерчанинов, который при своем знакомстве с католической церковью в 

России изнутри был весьма смущен существованием в ней соперничавших 

партий, обособившихся по национальному признаку, тоже высказывал идеи 

отрицательного национализма. Так, обосновывая свои отхождения от 

восточного обряда, он утверждал, что в восточном обряде много лживого 

внесено греками, а греки – самый низкий народ313. 

В то же время греко-католические священники – старорусины – 

подчеркивали, что их национальные симпатии не противоречат их 

католичеству. Основа их идентичности – семейная традиция, многовековая 

принадлежность к русской церкви, восходящей к князю Владимиру. 

Получается, что для них не чужие их предки – православные священники, не 

находившиеся в унии с Римом. 

Важнейший источник формирования их идентичности – богослужебные 

тексты. В семье священника Левицкого хранился молитвослов, изданный в 

1792 г. в тогда униатском Почаевском монастыре. В текстах этой книги 

встречались такие слова: «Веселятся российския соборы» и «Явися днесь 

земли российскей314 благодать» (Из службы Борису и Глебу), «В российскей 

земли яко светлое светило просияв» и «Звезду российскую днесь почним315» 

(Из службы Феодосию Печерскому), «Святая316 равно-ап. великого князя 

Владимира, просветившаго землю российскую». Семейное предание о 

единстве русского народа подкреплялось этими цитатами. Священники 

пытались доказать, что отсутствие неприятия к слову «российский» еще не 

означает каких-либо поползновений к схизме317. В Закарпатье примером 

 
311 Там же. С. 512. 
312 Там же. С. 517. 
313 Диакон Василій [Бурман]. Леонид Федоров. Жизнь и деятельность. Рим, 1966. С. 105. 
314 В оригинале, возможно, звучит «российстей». 
315 В оригинале, скорее, звучит «почтим». 
316 В оригинале, скорее, звучит «святаго». 
317 Галичанинъ. 1910. № 75. 3 (16) IV. Цит. по: Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Schyzma się gotuje!... 

Chrzanów, 1911. S. 64–65. 



105 
 

католического священника и русофила был Юлий Петрович Гаджега (1879–

1947). 

Национальное могло вызывать и положительные чувства. На Третьем 

Велеградском съезде 1911 г. корреспондент газеты «Колокол» (издатель В.М. 

Скворцов) Л.Ф. Воронин, «очень милый господин, идеальный черносотенец, 

искренне верующий», был восхищен русофильством чехов и торжественной 

службой318 и даже пел в хоре во время литургии319. Следует отметить, здесь 

католической службой восхищался черносотенец, в то время как один из 

лидеров черносотенцев митрополит Антоний (Храповицкий) не видел 

перспектив по сближению с католичеством. Так что это восхищение стоит 

отнести именно к национальной составляющей, которая в данном случае 

доминирует. 

Национальное могло характеризоваться католиками эпитетами, 

относимыми к религиозному. Священник Федоров называл Велеград 

священным для славян городом320. 

Тесная связь двух сфер позволяла предполагать возможность 

манипуляции, когда под лозунгами защиты интересов в одной сфере, 

продвигались интересы из другой сферы. Это вызывало опасения у русского 

католика А.Г. Сипягина, племянника убитого в 1902 г. министра внутренних 

дел, «что за восточным обрядом скрываются и национальные, и 

политические интересы, которые оскорбляют его возвышенные религиозные 

концепции»321. 

Конфессиональная идентичность могла влиять на национальную не 

только в виде смены одной национальной идентичности на другую, но и 

вытеснения национальной идентичности из самосознания человека. Федоров 

писал про Дейбнера, что тот, «националист в душе, после принятия 

 
318 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

419. 
319 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 65. 
320 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

412. 
321 Там же. С. 235–236. 



106 
 

католичества постепенно теряет это качество»322. Это выражалось в том, что, 

переставая быть русским националистом (вплоть до согласия на разделение 

России), он не становился приверженцем какой-либо иной нации, но мог 

поддерживать интересы других наций, например, украинской323. Но позже, к 

1914 г. для него был характерен «крайний, дошедший теперь до дикости 

шовинизм»324. 

По Федорову, для глубоких народных слоев родное православие дорого 

и мило, в том числе потому, что это «русская религия», которая теснейшим 

образом переплетается с традициями народности и государственности 

(например, канонизация патриарха Гермогена и отрока Гавриила 

Белостокского)325. То есть Федоров достаточно высоко оценивал уровень 

национального самосознания русских крестьян. Оно представлялось как 

первичное или, по крайней мере, не менее важное по отношению к 

религиозному. 

Религиозные задачи могли вписываться в национальную повестку. 

Дейбнер писал: «Национальная задача Руси – соединение Церквей»326. 

Среди своих различных социальных статусов (сословный – шляхтич –

граф; конфессиональный – католик восточного обряда, архиепископ; 

политический – член австрийского парламента и галицийского сейма, 

национальный – выходец из gente Rutheni, natione Poloni, русин, один из 

лидеров своего народа в Галиции и др.) митрополит Андрей отдавал 

предпочтение своему церковному служению. Это подтверждается его 

перепиской с самыми близкими для него людьми – его семьей. Там же мы 

находим информацию о том, что самым приоритетным направлением он 

считал распространение унии в России. После получения юрисдикции над 

 
322 Там же. С. 484. 
323 Там же. С. 485. 
324 Там же. С. 657. 
325 Там же. С. 655. 
326 Там же. С. 548. 



107 
 

униатскими епархиями в России он написал своей семье, что это «был 

важнейший день в моей жизни, и может, в жизни нашей Церкви»327. 

 

§ 2.2.3. Отражение социальной проблематики в национально-

конфессиональных вопросах 

В Галиции наблюдалась корреляция противостоящих сторон 

конфессионального и социального конфликтов. По наблюдению ксендза 

Бородича, «отношения между поляками, латинниками и русинами 

восточного обряда, между народом/крестьянством (ludem) и передовым 

классом до такой степени накалились – ненависть, разжигаемая завистью со 

стороны русинов, дошла до такой степени, что беспристрастный 

наблюдатель невольно сравнить должен состояние это с кануном жакерии в 

XIV в. во Франции – больших крестьянских волнений в начале XVI в. в 

Германии – галицийской резни в 1846 г., когда крестьянский сброд убивал и 

уничтожал польских панов, грабил их имения»328. 

Также существовал особый столичный снобизм, выражавшийся в 

холодности, закрытости. Удивляясь искренности, с которой было написано 

письмо учащихся Львовского богословского института Леониду Федорову, 

его мать Любовь Федорова отмечала: «Это совсем не наши петербургские 

люди»329. Православное столичное духовенство «сыто, довольно, спокойно и 

благодушествует»330. Федоров отмечал значительное присутствие нерусского 

элемента в петербургском обществе, чем оно отличалось от московского331. 

В описании Федоровым примера распространения национального 

самосознания в русинском греко-католическом скиту на территории Боснии в 

начале ХХ в. субъектом выступает интеллигенция, а объектом – монахи 

крестьянского происхождения. Сам процесс характеризуется как разжигание 

 
327 Там же. С. 219. 
328 Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Schyzma się gotuje!... Chrzanów, 1911. S. 45. 
329 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

354. 
330 Там же. С. 466. 
331 Там же. С. 467, 483. 



108 
 

пламени украинофильства в спокойных, хороших, добрых русских людях. 

Эти положительные черты при отсутствии интенсивного непосредственного 

общения с василианами позволял студитам не заражаться ненавистью к 

русскому народу через «неистовые вопли любвеобильных оо. василиан» в 

«Мисионаре»332. 

Русинская галицкая интеллигенция критиковалась русским учащимся 

Львовского богословского института Н.Л. Траге, который отмечал, что она 

не представлена в студитском ордене, очевидно, из-за строгого устава 

последнего. Это объяснялось широким распространением среди этого 

социального слоя «модных веяний» (социализм, радикализм). Среди лидеров 

антиклерикализма в Галиции, по мнению Траге, М.С. Грушевский, К.И. 

Трилевский, К.А. Левицкий. Первому в упрек ставилось то, что он назвал 

папство «тупым и фанатичным». Примечательно, что характеристика, данная 

Грушевским, будущим председателем Украинской Центральной Рады, 

воспринималась как направленная против религии вообще. В качестве 

исключения этим лидерам украинского движения противопоставлялся 

депутат австрийского рейхсрата, сын греко-католического священника А.Г. 

Барвинский. В пример приводилась интеллигенция Франции, Бельгии и 

Италии, среди которой было много верующих людей333. 

Иногда культурные различия наслаивались на социальные. Митрополит 

Шептицкий ожидал, что движение за очищение обряда будет происходить 

снизу, по инициативе самих монахов. Федоров убеждал его, что они другой 

культуры, поэтому эти мероприятия надо проводить сверху334. 

В нападках со стороны польского духовенства на Андрея Шептицкого 

могли вспомнить его социальное происхождение. Я. Урбан, критикуя 

основанный митрополитом студитский орден, назвал это мероприятие 

«барской затеей» митрополита335. 

 
332 Там же. С. 526. 
333 Там же. С. 849. 
334 Там же. С. 528. 
335 Там же. С. 850. 



109 
 
При этом сам Шептицкий обосновывал необходимость создания нового 

монашеского ордена тем, что в василианские монастыри, согласно правилам 

этого ордена, не принимались те, кто не знает науки или ремесла. То есть 

монахами не могли стать крестьяне, составлявшие подавляющее 

большинство русинского населения336. При этом возглавивший студитский 

орден брат митрополита Климентий Шептицкий представлял возникновение 

этого монашеского объединения как результат инициативы снизу337. 

 

* * * 

Вторым вопросом, общим для двух глав, является проблема 

представления митрополита Андрея и участников греко-католической 

миссии в России о национальном делении восточных славян. К нему 

примыкает вопрос национальной самоидентификации Шептицкого. 

 

§ 2.2.4. Идентификация восточных славян 

Митрополит Андрей Шептицкий и его сотрудники в ходе их 

деятельности не могли обходить проблематику национального деления. Они 

сталкивались с ней как теоретически (общие рассуждения об этнических 

общностях), так и практически (когда речь шла о национальной 

принадлежности конкретного человека). 

Шептицкий понимал, что его паства (галицкие русины) является 

объектом конкуренции нескольких национальных проектов: польского, 

русского, русинского (украинского). Это видно из черновика его письма к 

папе Пию Х338. Митрополит указал, что в России половина населения – 

русины, которые считаются там русскими339. Отсюда мы видим, во-первых, 

что он имел представление о теории триединой русской нации, во-вторых, 

 
336  Шептицький К. Митрополит Андрей і обновлення східньої чернечої традиції // Богословія. 1926. 

Т. 4. Ч. 1–4. С. 150–151. 
337 Там же. С. 152. 
338 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

102. 
339 Там же. С. 98. 



110 
 

что сам он различал русинов и русских как два отдельных народа, в-третьих, 

его оценка доли русинов в населении России была либо преувеличением, 

либо ложным представлением, вызванным незнакомством с результатами 

Всероссийской переписи населения 1897 г., согласно которой доля лиц, для 

которых родными были малорусское или белорусское наречия, составляла 

22,5 %, то есть почти четверть населения империи, но не половину. При этом 

на всех трех наречиях русского языка говорило 66,8 % жителей империи, а 

среди них к украинцам и белорусам относились 33,68 %340. 

В переписке с Антонием (Храповицким) подчеркивалось этническое 

родство между русскими и русинами. Характерно, что об отличиях 

Шептицкий писал папе – внешнему наблюдателю по отношению к 

восточным славянам, а о близости – русскому архиерею («нас русских»341). 

Там же Россия включалась в пространство Руси, но оговаривалось, что это 

отдельное государство, отдельная страна («Родина Ваша [Храповицкого]»342). 

В другом письме Россия включалась в пространство «святой Руси»343. 

Церковь называлась им как «наша Русская Греко-Католическая Церковь»344, 

«наша Церковь Русская»345, а себя он определял как «русского 

Митрополита»346, в другом письме писал: «Я всем сердцем русский 

православный»347. Предки именовались им как «народ русский, отцы и деды 

наши»348. А в письме польке – возможно, своей племяннице М. Шембек – 

русины ставились в один ряд с равными и братскими народами – поляками и 

 
340 Первая Всеобщая перепись населения Российской Империи 1897 г. / Ред. Н.А. Тройницкий. Т. II. 

Общий свод по Империи результатов разработки данных Первой Всеобщей переписи населения, 
произведенной 28 января 1897 года. СПб., 1905. Табл. XIII. Распределение населения по родному языку. 

341 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 
198. 

342 Там же. С. 196. 
343 Там же. С. 38. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 1–3. 
344 Там же. С. 144. 
345 Там же. С. 241. 
346 Там же. С. 144. 
347 Там же. С. 146. 
348 Там же. С. 242. 



111 
 

литвинами, а Русь, соответственно, с Польшей и Литвой. Таким образом, 

выстраивался образ модифицированной Речи Посполитой349. 

Косвенным свидетельством о том, как митрополит Андрей 

идентифицировал восточных славян, служит информация о структуре 

Национального музея во Львове: там собирались униатские памятники, не 

только украинские, но и белорусские350. А согласно воспоминаниям 

митрополита Евлогия (Георгиевского) – и великорусские православные 

иконы351. К. Королевский указывал, что среди ценных памятников музея 

были старинные старообрядческие книги352. 

Рассматривал ли Шептицкий население Галиции как отдельный народ? 

С одной стороны, он называл Галицию «нашей страной»353, а в письме к 

Антонию (Храповицкому) назвал этот край, использовав наименование 

исторической области «Червонная Русь», а его население – «червоноросами». 

С другой стороны, он писал И. Дейбнеру о том, что у его паствы один язык с 

большинством населения украинских губерний Российской империи 

(«малороссийский»)354. Это свидетельствует о том, что галицких русинов он 

воспринимал как население отдельной исторической области, которая входит 

в состав соответствующей административной единицы монархии Габсбургов, 

но при этом имеющих украинскую этническую принадлежность. 

Такая множественность подходов к русинам свидетельствует о том, что 

для митрополита в тот период эта проблема не была ключевой. И хотя лично 

ему, скорее всего, была ближе украинская концепция (судя по тому, что 

именно ее он излагает в письме к папе – внешнему по отношению к 

славянскому миру человеку), Шептицкий был готов поддержать различные 

варианты развития русинской идентичности, если это способствовало бы 

реализации его целей в конфессиональной сфере. Об этом также 
 

349 Там же. С. 251. 
350 Луцкевіч А. Указ. соч. С. 46.  
351 Евлогий (Георгиевский), митр. Путь моей жизни. Париж, 1947. С. 332.  
352 Korolevskij C. Métropolite André Szeptyckyj (1965–1944). Rome, 1964. P. 72. 
353 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

61. 
354 Там же. С. 23. 



112 
 

свидетельствует то, что в переписке с русскими корреспондентами он 

идентифицировал себя как «русского человека» и «христианина»355. 

Последнее самоопределение надконфенссионально. 

В подтверждение можно привести наблюдения Королевского, который 

среди тех, кто восхищался Шептицким, становился привязанным и 

преданным ему, были и люди, известные своими отчетливо русскими 

чувствами. В этом факте Королевский видел подтверждение того, что 

действия митрополита Андрея были исключительно религиозными и он 

тщательно избегал всего, что отдавало политикой356. 

Шептицкий писал Королевскому, что в ходе взаимоотношений с 

национальными партиями русинов приходилось «игнорировать то, что могло 

быть моими личными симпатиями, мне приходилось даже отрицать то, что 

могло быть моим личным мнением или личным желанием»357. 

Об отношении митрополита Андрея к украинскому национальному 

движению, Королевский указал, что, наблюдая его сильное распространение 

среди паствы, он решил возглавить духовное направление этого движения358. 

Другими словами, имелось в виду, что он не участвовал в изначальном 

развитии этого движения, но, когда оно вошло в силу, решил попытаться 

приручить его. 

Как национальная проблематика отражена в пастырских посланиях 

митрополита Андрея? В описываемый период там нет упоминаний об 

украинском населении Российской империи. Хотя часто говорится о 

«руском» народе, о его насущных проблемах, в посланиях не содержится 

риторики о том, что на востоке живут наши братья-русины, которые 

оторваны от нашего народа схизмой и т.д. То, что это не просто 

сосредоточенность на внутригалицийских вопросах, свидетельствуют 

следующие факты. Шептицкий в своих обращениях затрагивает события, 

 
355 Там же. С. 48, 50. 
356 Korolevskij C. Op. cit. P. 63. 
357 Ibidem. P. 69. 
358 Ibidem. P. 240. 



113 
 

процессы общеимперского (юбилей коронации Франца Иосифа, движение 

«Freie Schule»), а иногда и общеевропейского масштаба (процессы 

секуляризации, развитие социалистического движения). Однако митрополит 

затрагивал эти сюжеты потому, что все они прямо или косвенно касались 

Галиции. Однако он не упоминал про православных украинцев и там, где это 

было бы логично, если бы он хотел обратить внимание греко-католиков на 

них.  

Так, описанная ниже последовательность, кого надо любить в первую 

очередь, а кого во вторую, предусматривала особое место для христиан-

некатоликов359, но украинцы при этом особо не упоминаются. И вообще в 

местах, где речь идет об объединении церквей, единении всех, про украинцев 

не говорится. В послании 1909 г. Шептицкий напоминал о «наших людях» в 

Америке, многие из которых готовы отпасть от католичества, и о «наших 

людях», которые ежегодно в большом количестве едут за заработками в 

чужие стороны. Однако в этом послании не писалось о «наших людях» или 

«наших братьях», живущих на востоке и пребывающих в схизме. 

Выступление митрополита Андрея в австрийской Палате господ от 28 

июня 1910 г., где он говорил о необходимости учреждения «руского» 

университета, содержит два утверждения о «руском народе», которые могут 

свидетельствовать о двух значениях, подразумеваемых Шептицким под этим 

выражением. Утверждение первое: народ насчитывает 3,5 млн человек. 

Следовательно, здесь речь идет о русинах только в рамках монархии 

Габсбургов. Это узкое значение, которое можно было бы свести к 

«католическим русинам греческого обряда»360, если не учитывать 

православных русинов Буковины. Утверждение второе: русины уже в ХVII в. 

имели цветущие академии361. Это относится, судя по всему, к Острожской и 

Киево-Могилянской академиям. Обе появились на территории Речи 

 
359 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

57. 
360 Там же. С. 591. 
361 Там же. С. 588. 



114 
 

Посполитой. Но во времена Шептицкого и Острог, и Киев уже очень давно 

принадлежали Российской империи. Это широкое значение: «руское 

население Речи Посполитой». Однако митрополит Андрей употребляет его 

здесь и почти всегда в других местах в историческом контексте. В 

современном контексте употребление слов «русский», «русьский» в широком 

значении встречается в грамоте Шептицкого 1907 г. о назначении 

Зерчанинова наместником Каменецкой и других греко-католических епархий 

на территории Российской империи. В латинском переводе этого документа 

оба слова переведены как «ruthenus»362. 

А считал ли Шептицкий великороссов «рускими»? С одной стороны, он 

называл их россиянами, ясно отделяя от русинов. С другой стороны, 

объяснял присоединение многих канадских украинцев к «серафимовской 

церкви» (ее основал священник из России Стефан Устьвольский, уроженец 

Олонецкой губернии, объявивший себя епископом363) потребностью в 

«руском» епископе. Конечно, точно можно сказать в данном случае только 

то, что Шептицкий констатировал, что канадские украинцы («русины») 

приняли священника-великоросса как «руского». Вероятно, что в слово 

«руский» вкладывалось здесь не этническое, а этнообрядовое значение 

(греческий обряд на церковнославянском языке киевской традиции или, 

словами источника, «греко-руский обряд»)364. Это подтверждается 

следующим выражением из послания: «…то ли пресвитерианских, то ли 

руских священников»365. 

По текстам этого периода трудно ясно судить о представлениях 

Шептицкого о границах «руского» народа. Как минимум, он понимал под 

ним украинцев Австро-Венгерской империи. Скорее всего, украинцы 

Российской империи тоже входили в его состав. Однако публично это 

практически никак не акцентировалось, хотя о востоке говорилось немало. 

 
362 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 84. 
363 Martynowych O. T. Ukrainians in Canada: The Formative Period, 1891–1924. Edmonton, 1991. Р. 190. 
364 Митрополит Андрей Шептицкий. Канадийским Русинам.  Жовква, 1911. С. 16. 
365 Там же. С. 26. 



115 
 

Великороссы вряд ли могли принадлежать к «рускому» народу, если под 

«руским» подразумевалось что-либо, относящееся к Руси, входившей в Речь 

Посполитую, или что-то этническое, но если в данное слово вкладывалось 

обозначение обряда, как в предыдущем абзаце, то здесь у великороссов уже 

появляется шанс быть включенными в «руский» народ. 

В это время в лексиконе Шептицкого для обозначения украинцев 

используются прилагательное «руский» и существительное «русины». В 

послании 1911 г. митрополит употребил определение «руско-украинская»366, 

описывая молодежь. Это самое раннее встреченное мною использование 

Шептицким этого слова как обозначения народа, а не украинофилов. 

Последователь митрополита Андрея, внешний по отношению к 

славянскому миру, греко-католический священник француз К. Королевский, 

спустя десятилетия после описываемого периода (в конце 1950-х гг.) считал 

проблему национальной структуры восточного славянства нерешенной и 

отмечал, что украинский вопрос в будущем может вызвать потрясения367. 

Выделяли ли российские последователи Шептицкого украинцев? Такие 

случаи отмечены, особенно, когда речь шла о непосредственном контакте. 

Так, Л. Федоров во время изучения богословия во Фрайбурге выдавал себя за 

итальянца, чтобы о нем не узнал русский консул. Поэтому с поляками он 

общался по-французски и по-немецки, расспрашивал их «о поляках, русских 

и “рутенцах”»368. В проекте информационного сообщения про Второй 

Велеградский съезд (31 июля – 3 августа 1909 г.) для журнала «Slavorum 

litterae Theologicae» он выделил русских и русинских священников369. В 

проекте сообщения для «Велеградского вестника» о Третьем Велеградском 

съезде Федоров назвал русский народ родственным для галицких и 

венгерских русинов, подчеркивая языковую и ментальную близость: «…язык 

которого [русского народа] они могут усваивать очень легко. Им нетрудно 
 

366 Там же. С. 8. 
367 Korolevskij C. Op. cit. P. 63-64. 
368 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

272. 
369 Там же. С. 324. 



116 
 

понять самую душу русского православного и ее характеристические 

особенности, ее мистически-аскетическое настроение, принесенное с Востока 

и успешно привившееся на русской почве»370.   

Федоров считал, что миссия русинов – быть толмачами между Западом и 

Россией. С другой стороны, Федоров мог называть коллегию св. Иосафата в 

Риме как Русской, так и Русинской371. Священник Николай Толстой называл 

ее Греческо-русинской372.  

Священник Алексий Зерчанинов писал: «Когда я был в Р[име], 

единственными русскими людьми для меня были русины и поляки, которых 

беседу я понимал наполовину»373. Здесь «русские» означало – свои, с 

которыми можно общаться. В этом плане для Зерчанинова русины и поляки 

оказались русскими наполовину. 

Среди русских католиков существовали разные взгляды на галицких 

русинов. С одной стороны, упоминались русско-галицкий народ374, люди 

«галицко-русского происхождения»375. Указывалось, что они имеют 

особенности: в душу и тело его каждого представителя всосалась польская 

культура и вместе с ней латинские обычаи (тема чужого)376. Федоров 

говорил о чистом типе галичанина: крайне подозрительный и скрытный377, 

отмечалась отличительная черта галицких монахов – стремление к 

священству378. С другой стороны, эти высказывания не сопровождались 

утверждениями о том, что галицкие русины – это отдельный от малороссов 

или русских в широком смысле народ. Дейбнер же писал о «западнорусских, 

ныне олатыненных и ополяченных землях»379. Таким образом, галицкие 

русины были относимы к общерусской общности, а свойственные им 

 
370 Там же. С. 424. 
371 Там же. С. 421-422. 
372 Там же. С. 784. 
373 Там же. С. 340. 
374 Там же. С. 452. 
375 Там же. С. 784, 835. 
376 Там же. С. 527. 
377 Там же. С. 435. 
378 Там же. С. 526. 
379 Там же. С. 404. 



117 
 

особенности объяснялись внешним конфессионально-национальным 

влиянием. 

В то же время, Траге свидетельствовал об этническом единстве 

духовенства Малороссии, Волынской, Подольской губерний и Галицкой 

Руси, отмечая при этом энергичность и активность галицкого греко-

католического духовенства по сравнению с православным духовенством 

украинских земель Российской империи. Другими словами, он говорил, что 

галицкие русины – это этнические украинцы, хотя и с некоторыми 

особенностями (речь шла о духовенстве). Он объяснял эти отличия 

плачевным состоянием епархиальных семинарий в России380. 

Преимуществом в пастырской деятельности духовенства в Галиции и 

Буковине, по мнению Траге, была возможность произносить проповеди на 

украинском языке. Но сравнение галицких униатов и православных 

буковинцев (на примере двух соседних сел) показало автору, что дело не 

только в языке проповеди, но и в преимуществе системы деятельности, 

выстроенной в католической церкви381. Еще одной отличительной 

положительной чертой русинского галицкого духовенства Траге называл 

вежливое отношение архиереев к священникам382. 

 Федоров свидетельствовал о присутствии этнической неприязни со 

стороны украинских монахов. Он являлся префектом Богословского 

института, размещавшегося в одном из студитских монастырей Львова. 

Естественно, существование двух организаций на одной территории создает 

благоприятную почву для конфликтов. Но, как отмечал Федоров, «немалым 

реагентом против воспитанников и меня служит также и то обстоятельство, 

что мы “москалі”». Из воспитанников института из России были, как 

минимум, двое: Г.Е. Верховский и Н.Л. Траге. Но возможно российское 

происхождение имелось и у других, если не у всех, воспитанников. Федоров 

 
380 Там же. С. 836-838. 
381 Там же. С. 843. 
382 Там же. С. 845. 



118 
 

указывал, что в среде студитов существует скрытое недоброжелательство к 

россиянам, хотя «яд украинской ненависти» к ним еще не проник383. 

Осуждая «украинский шовинизм», Федоров при этом допускал 

использование слова «украинский» в нейтральном смысле. Так, согласно 

предложенному им проекту устава Богословского института, во время обеда 

было предусмотрено чтение Нового Завета и книг религиозного или 

религиозно-исторического содержания «на славянском или украинском 

языках»384. То есть Федоровым не отрицались этнические особенности 

украинцев, но у него присутствовало негативное отношение к 

распространению украинского национального самосознания. 

В постановлениях епархиального собора греко-католической церкви в 

Петрограде (29–31 мая 1917 г.), который проходил под председательством 

митрополита Шептицкого, использовалась терминология, характерная для 

концепции триединой русской нации, и при этом был упомянут новый, 

этнографический принцип национального деления («… подчиняются все 

епархии в пределах Государства Российского за исключением епархий 

Малой и Белой Руси в их этнографических границах»385). 

С другой стороны, последователи Шептицкого в Российской империи 

неоднократно использовали слово «русский», не выделяя при этом 

великороссов, малорусов и белорусов. Примеры нередки: Трофим Семяцкий 

(этнический украинец, родом с Холмщины)386, Федоров (называл учебники 

Александра Бачинского, написанные на украинском языке, русскими387, а 

украинцами он называл украинофилов388), Н. Толстой («русская униатская 

церковь»389 в Вене).  

В проекте письма священников Алексия Зерчанинова, Евстафия 

Сусалева и Иоанна Дейбнера папе Пию Х упоминается, что уния когда-то 
 

383 Там же. С. 435–436. 
384 Там же. С. 445. 
385 Там же. С. 726. 
386 Там же. С. 169. 
387 Там же. С. 259. 
388 Там же. С. 419. 
389 Там же. С. 791. 



119 
 

процветала «в наших землях». Из этого можно сделать вывод, что Западный 

край воспринимался ими как «своя» территория, неотъемлемая часть России. 

Эти земли «свои» в национальном, но не этническом смысле, поскольку 

далее в тексте как отдельный народ упоминается русинский (Ruthenus)390. 

Однако возможно под «нашими землями» имелся в виду не только и не 

столько Западный край. В пользу этого говорит то, что весной 1911 г. 

Дейбнер в письме к Шептицкому утверждал: «С[анкт-]П[етер]бург находится 

в границах бывшей исторической унии». При этом, конечно, непонятно, на 

основании чего было сделано это утверждение391. 

Федоров, подготавливаясь к принятию монашества в студитском 

Каменецком скиту в Боснии, отзывался о населяющих обитель монахах-

украинцах: «Это добрые, хорошие русские люди»392. Рассуждая о 

возможностях развития монашеской жизни в Галиции, он писал в 1913 г. 

митрополиту Шептицкому: «Те, которые стращают Вас невозможностью 

осуществления чисто восточного монашества Галиции в наше время, 

очевидно, совсем не понимают нашего народа и забывают, что ему всегда 

присущ дух аскетизма, который каждый русский всасывает с молоком 

матери» [курсив мой – А. П.]. В другом письме он утверждал: «Наклонность 

наших униатов подражать всему латинскому и ценить все латинское выше 

своего – восточного, я считаю только за признак восточного сервилизма и 

нашего русского самобичевания» [курсив Федорова – А. П.]393. 

Распространение среди этих монахов украинского самосознания он 

рассматривал как политическую партийную пристрастность – негативное 

явление394. Греко-католическую миссию в России Федоров назвал «русским 

делом»395. 

 
390 Там же. С. 326. 
391 Там же. С. 404. 
392 Там же. С. 523. 
393 Там же. С. 568. 
394 Там же. С. 526. 
395 Там же. С. 679. 



120 
 
Вообще, судя по текстам Федорова, он рассматривал деление на Восток 

и Запад как более существенное, чем национальное. Причем имелись в виду 

«большие» Восток и Запад, то есть выходящие за пределы христианского 

ареала, но в рамках последнего граница в целом соответствовала линии, 

разделяющей западное и восточное христианство. По мнению Федорова, 

существует нечто общевосточное, свойственное не только христианам 

Востока, но и мусульманам и язычникам. Оно заключается, в частности, в 

неспособности разделить обряд и веру. Русины – восточный народ. При этом 

усвоение западной культуры способствует утрате этой черты. Так, 

ополяченные жители Холмщины отказались от обряда ради того, чтобы 

вернуться в католичество396. Также Федоров отмечал, что именно западные 

культурные веяния привели к ослаблению в русской церкви 

ригористического направления в обрядовом вопросе397. 

Траге называл украинский язык наречием398, киевскую униатскую 

митрополию XVIII в. – южно-русской церковью, а род Шептицких – чисто 

русским399. Униатские епископы были обозначены как западно-русские400. 

Польские католические священники, с деятельностью которых так или 

иначе сталкивались Шептицкий и его сотрудники по России, тоже 

высказывали свое отношение к этнической структуре восточных славян. 

Бородич, судя по его тексту, включал бело- и малорусов в русский народ: 

«…во имя блага самого русского, а в особенности бело- и малорусского 

простого народа». И судя по тому, что он критически относился к попыткам 

греко-католического миссионерства на территории Российской империи и 

призывал вернуться к «своим» проблемам в Галиции, ксендз считал, что 

паства греко-католической церкви – исключительно галицкие русины401. Но 

 
396 Там же. С. 581. 
397 Там же. С. 673. 
398 Там же. С. 848. 
399 Там же. С. 849. 
400 Там же. С. 850. 
401 Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Schyzma się gotuje!... S. 76. 



121 
 

это ограничение подразумевает, скорее, обособленность галицких русинов не 

по этническому, а по конфессиональному признаку.  

Во взглядах Бородича вопрос об этнической характеристике русинов 

тесно связан с польско-русинскими отношениями, с их враждебным 

характером в описываемое время. Ксендз писал о том, что до начала XIX в. 

не было национального антагонизма между поляками и русинами. Были 

войны князей, затем имевшие социальный характер «разбойничьи войны 

Хмельницкого, польского шляхтича» и гайдамацкие бунты. Возникновение в 

начале XIX в. национального антагонизма ксендз объяснял искусственным 

созданием русинской национальности402. Таким образом, русины 

воспринимались как отдельный от русских народ, но не самостоятельный, а 

как часть польской нации. Также мы видим, что Бородич придерживался 

конструктивистских взглядов, считая, что национальность может появиться в 

результате субъективного фактора. 

При этом, как отмечал Бородич, глубинный антагонизм между поляками 

и русинами не социальный и не национальный, а религиозный: «Русин 

ненавидит поляка не потому, что тот поляк, а потому, что тот католик – что 

тот латинник» [курсив Бородича – А. П.]. Здесь мы видим, что искусственная 

конструкция (каковой Бородич воспринимает национальную 

дифференциацию поляков и русинов), по его мнению, является надстройкой 

над имеющимися различиями иного характера, а следовательно, имеет 

меньшее значение. То есть противостояние поляков и русинов – это 

разновидность антагонизма между христианским Востоком и Западом403. 

Причем паства греко-католической церкви в большинстве своем не осознала 

себя принадлежащей к католичеству, воспринимая его как «чужое».  Но 

дальнейшие утверждения Бородича несколько противоречат этим его 

высказываниям как в вопросе принадлежности русинов к Востоку, так и в 

том, что первично в противостоянии русинов и поляков. 

 
402 Ibidem. S. 47. 
403 Ibidem. S. 49. 



122 
 
Согласно описанию Бородича, в середине XV в. славянский мир 

окончательно разделился на две части: западную возглавили поляки, 

восточную – москали. Бело- и малорусы оказались между ними, подвергаясь 

влиянию и тех, и других. Таким образом, здесь русины уже не принадлежат 

Востоку, а являются предметом конкуренции Востока и Запада. 

В подтверждение связи между отношением русинов к Риму и папе и их 

отношением к полякам ксендз отмечал, что с ухудшением последнего 

униатская церковь начала очищать свой обряд от латинских наслоений. А 

следствием увеличения пропасти между русинами и поляками может быть 

разрыв первых с Римом404. Это объясняется особенностями народного 

отношения к «чужим». Если народ, не склонный к абстракциям, ненавидит 

поляка, то он должен возненавидеть и латинника, а затем и унию, /и папу405. 

То есть, в данном случае конфессиональный антагонизм выводится из 

этнического. 

Еще одним вариантом объяснения причины конфликта было то, что 

униаты, вроде бы став «своими», оставались «чужими». Духовенство 

сознательно, а народ следовал за ним. Пока не было иных противоречий, то 

сохранялся и религиозный status quo (западная догматика наряду с 

восточным обрядом и укладом), и в это время латинское духовенство могло 

оказывать влияние на греко-католический народ. Но затем, когда латинское 

стало восприниматься как враждебное, стало очевидно, насколько слаба 

уния406. В этой версии религиозные различия описываются как 

самостоятельные, фундаментальные, однако не составлявшие предмет 

конфликта до тех пор, пока к ним не добавилось противостояние по другим 

вопросам. 

Такая противоречивость утверждений Бородича может объясняться по-

разному. Она может свидетельствовать о том, что содержащиеся в его 

 
404 Ibidem. S. 50. 
405 Ibidem. S. 50–51. 
406 Ibidem. S. 71–72. 



123 
 

высказываниях идеи – не плод его собственных размышлений, а 

заимствования, не подвергшиеся последовательной концептуализации и  

представленные читателю брошюры в практически неизмененном виде. 

Таким образом, Бородич представил определенную часть циркулировавших в 

его время различных взглядов на суть польско-русинских отношений. Также 

это может быть неполная проработка собственных идей. 

Отсутствие способности к абстракции, которое Бородич находил у 

народа (очевидно, речь шла о неграмотном большинстве), весьма схоже 

описывал Федоров. Однако он рассматривал это как черту не простого 

народа, а восточного человека, в противовес западному с его 

рассудочностью. Вспомним здесь рассуждения Макса Вебера о рационализме 

как отличительной черте Запада. В то же время характерно, что элита, 

образованная часть российского общества рассматривалась митрополитом 

Андреем как проводник западного влияния. 

 

§ 2.2.5. Идентичность митрополита Андрея Шептицкого накануне 

Первой мировой войны 

Еще в первых посланиях к духовенству и верующим митрополит 

Андрей Шептицкий декларировал свою «рускую» идентичность. В 

частности, духовенству он написал: «Я русин по деду-прадеду»407. Однако, в 

этом случае он вряд ли бы стал демонстрировать свою польскую 

идентичность. Более убедительно то, что в 1903 г. митрополит в письме 

брату Станиславу писал о «руском» народе как о своем408. 

В ответе на письмо некой польки Андрей Шептицкий утверждал, что не 

изменял убеждениям молодости. Свое поведение с национальной точки 

 
407 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 381. 
408 Ibidem. S. 533. 



124 
 

зрения митрополит объяснил следованием принципам, которые его предки 

признавали в течение многих веков409. 

Шептицкий заявил в этом письме: «Любя Польшу и поляков, – с детства 

я больше любил Русь и русинов; в честь того патриотизма и того принципа, 

который Польшу, Русь, Литву – литвинов, русинов и поляков – полагал в 

течение долгих столетий тремя братскими и равными народами. Разве 

является чем-то худшим – любить русинов больше, чем поляков, или любить 

поляков, больше, чем русинов?»410 Таким образом, он подтверждал 

традиционность своего мировоззрения. Он оставался патриотом Речи 

Посполитой, в рамках которой он отказывался признавать антагонизм между 

какими-либо этническими или национальными группами. Вопросы, правда, 

вызывает древность традиции, на которую опирается Шептицкий. 

Действительно ли она многовековая? Ведь статус Руси в Речи Посполитой не 

был равен статусу Польши и Литвы. Не исключено, что подобные взгляды 

как программные действительно присутствовали среди шляхты «руского» 

происхождения, в том числе среди Шептицких, однако не экспонировались 

ими, поскольку их реальное воплощение не стояло в повестке дня. 

Митрополит Андрей позднее сообщал Королевскому о своем сожалении 

по поводу того, что поляки воспринимают его как инспиратора антипольских 

настроений и действий украинцев, указав, что такое восприятие – это 

следствие преувеличения поляками его влияния на украинцев и неучет ими 

других факторов развития украинского национализма. В случаях, когда 

Шептицкий представлял украинские интересы в австрийском сенате, он, по 

его словам, не действовал против поляков, а характер его действий не был 

политическим411. 

О национальной идентичности Андрея Шептицкого армяно-

католический львовский архиепископ Юзеф Теодорович сказал: «У него две 

 
409 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 

581. 
410 Там же. С. 582. 
411 Korolevskij C. Op. cit. P. 70. 



125 
 

души. До 20 лет жизни он был поляком. Да и сейчас еще, когда он говорит о 

проблемах Познанского княжества, говорит как поляк»412. 

В культурном плане Шептицкий мыслил себя европейцем. В его текстах 

«европейское» неоднократно было синонимом «культурного»413. 

Служение в «руской» церкви не привело к прекращению отношений 

Андрея Шептицкого с родными, в том числе с братом Станиславом. Их 

контакты продолжались как частным, так и публичным образом. Капитан 

Генерального штаба Станислав Шептицкий участвовал в торжествах 

ингресса (интронизации) своего старшего брата львовского митрополита 

Андрея Шептицкого 17 января 1901 г., а вечером в митрополичьем дворце 

вместе с отцом Яном Канты и братом Казимиром принимал гостей на 

торжественном обеде в честь этого события. Причем, по сообщению газеты 

«Дило», с русинами члены семьи общались на русинском языке414. 

Станислав Шептицкий имел дело с украинцами и как помещик. Он 

получил от отца лемковское село Венглувка (украинское название – 

Ванивка). В селе была греко-католическая церковь Рождества Богородицы. 

Когда встал вопрос о назначении священника на этот приход, митрополит 

Андрей посоветовал выбрать «украинца», а не «москвофила»415. Младший 

брат Казимир это поддержал416. 

Ежегодно осенью митрополит Андрей организовывал охоту для 

польской аристократии в принадлежащих митрополии Перегинских лесах. 

На нее он приглашал своих братьев Станислава и Казимира, которые, 

представляя его, принимали гостей417. Зимой 1902/1903 г., когда митрополит 

болел воспалением легких, его братья Александр, Казимир и Лев заботились 

 
412 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 515. 
413 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 

420, 595. 
414 По интронізаціи Митрополита // Діло. 1901. 5(18) I. Ч. 4. С. 3. 
415 List metropolity Andrzeja Szeptyckiego do Stanisława Szeptyckiego, Lwów, 6 V 1914, rkps, pol.; List 

metropolity Andrzeja Szeptyckiego do Stanisława Szeptyckiego, Lwów, 4 III 1914, rkps, pol. // CAiMAF. 
416 List Kazimierza Szeptyckiego do Stanisława Szeptyckiego, Innsbruck, 6 V 1914, rkps, mps, pol. // 

CAiMAF. 
417 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 388. 



126 
 

о нем по очереди. Читали ему Шекспира и Сенкевича. Больному особенно 

нравились «Крестоносцы» и трилогия («Огнем и мечом», «Потоп» и «Пан 

Володыевский»). Ян Канты и Станислав пересылали друг другу очередные 

тома «Семьи Поланецких». А в 1910 г., плывя на корабле в Америку, 

митрополит Андрей читал Марка Твена в оригинале, чтобы вспомнить 

английский язык418. 

Андрей Шептицкий старался быть на римско-католические праздники с 

семьей. Первую Пасху после назначения львовским митрополитом он провел 

с братом Станиславом и теткой Михалиной Коморовской во Львове419. 

Братья Шептицкие не оставляли вниманием своих родителей. 

Станислав, единственный из них, не смог посещать мать во время ее 

последней, смертельной болезни в 1904 г., находясь в это время на театре 

боевых действий русско-японской войны в качестве военного атташе Австро-

Венгрии. Не удалось ему также прибыть на ее похороны 21 апреля. 

Митрополит Андрей не только продолжал поддерживать отношения и 

проводить вместе время с родными и знакомыми-поляками, но и 

способствовал сближению своей семьи с украинским миром. Мама и брат 

Казимир учили украинский язык, а сестры Шембек из Великой Польши 

осваивали восточные церковные песнопения. Схожее влияние Андрей 

пытался оказать и на брата Станислава, с которым он поддерживал близкие 

отношения. Митрополит Андрей при случае уговаривал Станислава сходить 

на Пасху к заутрене в греко-католическую церковь420. То есть, у него были 

надежды обратить брата-офицера в «рускость».  

Брак Станислава с княжной Марией Сапегой (1884–1917), племянницей 

будущего краковского кардинала Адама Сапеги, который был заключен 7 

июня 1906 г., митрополит Андрей рассматривал как начало возрождения 

 
418 Ibidem. S. 391-392. 
419 List Jana Kantego Szeptyckiego do Stanisława Szeptyckiego, Gries, 9 IV 1901, rkps, mps, pol.; List Jana 

Kantego Szeptyckiego do Stanisława Szeptyckiego, Lwów, 5 V 1901, rkps, mps, pol. // CAiMAF. 
420 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 415. 



127 
 

«руского» дворянства421. Он же их и обвенчал422. На свадьбе присутствовали 

многочисленные представители знатных фамилий: Чарторыйские, 

Любомирские, Коморовские, Стадницкие, Орловские, Шембеки и 

Водзицкие423. Крестница митрополита Зофья Шембек отметила, что он 

произносил речь молодым необычно тихо, как бы боясь, чтобы его слова 

были услышаны снаружи – чтобы «руский» народ не был смущен, услышав 

своего владыку, говорящего у алтаря по-польски. Эти опасения имели под 

собой основания. Как указывал Андрей Шептицкий, среди «руского» 

духовенства некоторые были настолько политически ангажированы, что 

готовы были сообщать в газеты, кто из их собратьев-священников общался с 

паном по-польски424. 

Возрождение полноценной структуры русинского общества, по мнению 

Андрея Шептицкого, способствовало бы улучшению его положения и 

отвратило бы от гибельных радикализма и социализма425. 

Шептицкий был не единственным представителем польской шляхты, 

отстаивавшим русинские интересы, однако эта группа была весьма 

немногочисленной, о чем свидетельствует следующее описание свадебного 

вечера: «Вечером, во время общего веселья часть пожилых господ 

дискутировали о польско-руских проблемах. Сапеги – некоторые – были 

всегда защитниками русинов, и владыка Митрополит и его деятельность 

пользовались у них большим признанием, однако их положение среди других 

малопольских поляков было с этой точки зрения исключительным. Кажется, 

был горячий обмен мнениями»426. 

Таким образом, на этом этапе статус главы русинской церкви не только 

не повлиял на частное общение братьев, но и оставлял пространство для 

 
421 Ibidem. S. 399. 
422 Siostra Maria Krysta. Оp. cit. S. 126. 
423 Wojtaszak A. Generał broni Stanisław Szeptycki (1867–1950).  Szczecin, 2000. S. 42-43. 
424 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 

128. 
425 List metropolity Andrzeja Szeptyckiego do Stanisława Szeptyckiego, Nervi (kurort), 13 IV 1903, rkps, 

pol. // CAiMAF. 
426 Siostra Maria Krysta. Оp. cit. S. 127. 



128 
 

общения публичного, хотя здесь митрополиту Андрею приходилось 

прибегать к определенной осторожности. Отсюда же видно, что и для 

польской аристократии частные сношения с греко-католическим 

митрополитом не являлись чем-то зазорным. 

Королевский отмечал миссионерский и пастырский характер публичной 

(то есть, сознательно с определенной целью демонстрируемой в публичном 

пространстве) идентичности Шептицкого: «Митрополит жил среди народа, 

во многом украинского по чувству и становившегося все более таковым: он 

вел себя как украинец. Если бы он жил среди русского народа, он вел бы себя 

как русский»427. 

В связи с тем, что Шептицкий был одним из организаторов 

Велеградских съездов, нельзя не поставить вопрос о его отношении идее 

славянской взаимности. 

Если отношение митрополита Шептицкого к галицким русинам (паства) 

и к восточным христианам Российской империи (объект миссии) понятно, то 

его деятельность на славянском направлении охарактеризовать труднее. 

Было ли для него это площадкой для экуменического диалога, пространством 

кирилло-мефодиевской традиции, столь важной для миссии на востоке, или 

он рассматривал возможность в отдаленной перспективе объединить всех 

славян в рамках одной церковной структуры? 

Славянская тема, хоть и не столь часто как русская, отражена в 

переписке митрополита. Митрополит Андрей намекал на то, что он может 

представлять, возглавлять всех славян – восточных католиков («Я 

единственный католический архиепископ греко-славянского обряда»428). В 

письме Антонию (Храповицкому) он указывал на свой интерес к версии о 

славянском происхождении преподобномученицы Анастасии Римляныни и 

великомученика Димитрия Солунского429. Федоров писал из Швейцарии о 

 
427 Korolevskij C. Op. cit. P. 70. 
428 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

103. 
429 Там же. С. 81. 



129 
 

славянском конвикте (семинарии)430, организованном при Фрибурском 

университете, и о своем участии в обсуждении абитуриентов. 

Славянская тема звучала на Велеградских съездах – встречах 

католических и православных богословов. До первой мировой войны прошло 

три таких съезда: в 1907, 1909 и 1911 гг. 

На втором Велеградском съезде в 1909 г. председатель Шептицкий 

призвал участников: «Работайте тогда для того, чтобы работа нас всех к 

такой солидарности наших народов славянских, чем дальше, тем лучше, нас 

всех приводила»431. В издававшемся в Праге на русском языке, латиницей 

«Велеградском вестнике» редакция отзывалась о языке журнала как о 

будущем общеславянском432. Солидарен ли был Шептицкий с этой позицией, 

неизвестно. Но Ян Урбан опроверг то, что «Велеградский вестник» являлся 

официальным органом съездов, подчеркнув, что он появился в результате 

инициативы и на средства одного моравского священника433 (возможно А. 

Шпальдак, А. Стоян или кто-то из их круга434).  

Вполне возможно, что митрополит Шептицкий не был связан с этим 

журналом. По крайней мере, в той части его переписки с Леонидом 

Федоровым, которая приведена в сборнике «Митрополит Андрей Шептицкий 

и греко-католики в России», не говорилось о сотрудничестве Федорова с 

«Велеградским вестником» до Третьего съезда, хотя неоднократно 

затрагивалось написание им статей в «Slavorum litterae Teologiae». Но, так 

или иначе, Федоров был на стороне издателей «Велеградского вестника» в 

конфликтной ситуации. А Ян Урбан непублично называл этот журнал 

опасным для католической церкви и миссии, видя, по мнению Федорова, в 

 
430 Там же. С. 510. 
431 Studentská Hlídka. 1909. S. 127. 
432 Woroniecki E. O cerkwi wschodniej i ruchu katolickim na Rusi // Świat Słowiański. 1909. № 56-57. S. 

107. 
433 Urban J. Welehradzkie utopie // Świat Słowiański. 1909. № 58. S. 218. 
434 Ср.: Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 

3. С. 412. 



130 
 

этом издании конкурента для другого католического русскоязычного 

журнала – «Вера и жизнь» 435. 

Митрополит в речи на Втором Велеградском съезде 1909 г., 

посвященной целям и принципам Велеградских съездов, охарактеризовал его 

участников как двигателей Кирилло-Мефодиевской идеи и особо 

подчеркнул, что съезд не стремится к распространению идей панславизма, а 

является чисто религиозным собранием. Подавляющее большинство славян в 

составе участников не означает, что преследуются какие-то иные цели. 

Шептицкий как бы оправдывался: «Ведь не наша вина в том, что дело 

единения Восточной Церкви с Западной сделалось как бы делом славян». 

Отвергая то, что целью совместной работы является политико-национальная 

работа сближения славян, митрополит воскликнул: «Да не будет того, чтобы 

к священному делу вселенской веры, делу единения Церквей, мы стали бы 

примешивать политические вопросы!»436. Но политические вопросы 

затрагивались.  

Священник Федоров в тексте, написанном для III Велеградского съезда, 

с сожалением упомянул о результатах парламентских выборов в 

Цислейтании 1911 г., на которых победу одержали либералы, отстранив с 

ведущих позиций блок христианских демократов, католиков и 

консерваторов437. В своем выступлении, открывавшем съезд, председатель 

А.К. Стоян «выразительно подчеркнул отрицательное отношение съезда ко 

всякой националистической и модернистической идее»438. Федоров указал, 

что это заявление было направлено против нападок польской прессы, но оно 

вполне могло иметь политическое звучание, поскольку костяк либерального 

блока в Австрии составляли как раз немецкие националисты. А когда на этом 

же съезде греко-католический священник с Лемковщины Николай Малиняк 

сказал, что главным препятствием для благодати является Российская 

 
435 Там же. 
436 Там же. С. 321. 
437 Там же. С. 413. 
438 Там же. С. 425. 



131 
 

империя, его лишили слова. Когда же ему дали высказаться, он вернулся к 

конфессиональной теме, сказав, что только галицкие русофилы способны 

обратить русских в католичество439. 

Славянский характер съезда отражен в одобренных им резолюциях, в 

которых говорилось о том, что славянские богословы должны опираться на 

славянские источники, пользоваться восточной литературой, особенно 

российской, в своих трудах особое внимание обращают на славян и 

Восток440. 

В выступлениях других участников Велеградских съездов также прямо 

или косвенно упоминался славянский характер собраний. В тексте речи, 

подготовленном Федоровым в рамках III Велеградского съезда, место его 

проведения названо священным для славян городом441. А в написанном им 

проекте информационного сообщения по итогам съезда для «Велеградского 

вестника» он отметил, что «редкая славянская газета сочла возможным 

пройти его молчанием»442. 

Велеградские конгрессы воспринимались в католическом мире с 

настороженностью не только из-за славянофильской окрашенности, но и из-

за пропаганды там идей, которые позже получат название экуменизма. 

Недоумение вызывали слова об объединении церквей, а не привычные 

призывы к «схизматикам» вернуться в лоно «единственной, истинной 

[католической] Церкви». Одним из несогласных с новым подходом к 

проблеме христианского единства был ксендз Юзеф Бородич, 

расценивавший его не только как неверный по сути, но и как недостижимый 

на практике443. Велеградские съезды характеризовались им как 

панславянские444, как эхо неославянского движения445. 

 
439 Там же. С. 419. 
440 Szydelski Sz. My a Wschód słowiański // Świat Słowiański. 1910. № 69-70. S. 136. 
441 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

412. 
442 Там же. С. 423. 
443 Borodzicz J. Pod wozem i na wozie: pamiętniki Józefa Borodzicza, czyli kilka lat pracy duszpasterskiej na 

Litwie, Białej Rusi i w głębi Rosyi. Kraków, 1911. S. 231. 
444 Ibidem. S. 238; Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Schyzma się gotuje!... S. 25. 



132 
 
Ксендз Шчепан Шидельский, не осуждая самого присутствия 

политического и национального элемента при обсуждении церковно-

религиозных вопросов, оправдывая его общим усилением национальных 

чувств в рассматриваемое время, отмечал, что чехи, хорваты и словенцы 

плохо знают восточных славян (славянский Восток). Он предупреждал, что 

тема церковного единства может быть орудием Москвы в политической 

борьбе, приводя в качестве примеров муссирование этой темы Петром I во 

время Северной войны для сплочения антишведской коалиции, миссию А. 

Поссевино к Стефану Баторию под Псковом во время Ливонской войны446. 

Таким образом, Шидельский исходил из традиционного подхода, что 

объектом католической миссии является государство, представленное 

монархом. Также как потенциальный объект миссии рассматривалась 

Русская церковь, но поскольку она рассматривалась как полностью 

зависимая от российского правительства, объектом снова выступало 

государство447. Польское духовенство, по свидетельству Шидельского, не 

было готово подвергать опасности уничтожения свою национальность и 

веру, идя на уступки православию и восточному обряду ради ничем не 

гарантированного возможного присоединения России к римско-католической 

церкви. Уничтожение национальности здесь, скорее, публицистически 

преувеличенная опасность, под которой подразумевается потеря польской 

нацией восточных территорий, на которые она претендовала. А в угрозу вере 

включалась и опасность распространения мариавитизма448. 

Идеи славянского единства звучат также в высказываниях греко-

католических священников России. В письме папе Пию Х они обосновывали 

необходимость сохранять связь униатов России с «исторической унией», то 

есть, с той, которая ведет свою историю от Брестского собора 1596 года, 

сохранившаяся к этому времени только на территории Австро-Венгрии. 
 

445 Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Schyzma się gotuje!... S. 30. 
446 Szydelski Sz. My a Wschód słowiański // Świat Słowiański. 1910. № 69–70. S. 136–138. 
447 Ibidem. S. 144. 
448 Мариавитизм – конфессия, возникшая в результате отлучения в 1906 г. от католической церкви 

ксендзов, последователей движения, основанного монахиней Ф. Козловской. 



133 
 

Аргумент приводился такой: «Эта связь с католическими народами 

славянского происхождения обоих обрядов, а именно: с русинским, 

польским и другими, близкими нам по крови и языку, является для нас более 

важной, чем то, что мы с нашей стороны добиваемся благосклонности от 

греков и других восточных, которые значительно дальше от нас по 

местонахождению, языку и культуре»449. 

Возможно, внимание Шептицкого к славянофильству было вызвано 

попыткой сопрячь это движение с унийным, и усилив благодаря этому 

последнее, сделать его главным центром миссионерской работы на 

христианском востоке, устранив конкуренцию католиков 

западноевропейского происхождения. 

 

§ 2.2.6. Национальная идентификация на практике 

Отвергая национализм и при этом подчеркивая важность культурно-

этнической близости с людьми, среди которых осуществляется миссия, на 

практике русские греко-католики сталкивались с трудностями при 

национальной идентификации людей. Наблюдения насчет национальной 

принадлежности приводятся Леонидом Федоровым в письме к Андрею 

Шептицкому: «Познакомился еще с одним поляком, отлично говорившим 

по-русски. Тип очень симпатичный. Принадлежит к Виленской епархии, 

читает «Нашу ниву» и вполне одобряет белорусское движение. Он сам 

несколько раз в разговоре со мной усиленно старался подчеркнуть, что он 

белорус, а не поляк»450. Характерно, что Федоров называет его не белорусом 

польского происхождения, а поляком, считающим себя белорусом. То есть, 

для Федорова важнее в данном случае происхождение, а не самосознание. 

Описанный будущим русским греко-католическим экзархом человек не 

замыкался в белорусском национальном движении, поскольку собирался 

 
449 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

326–327. 
450 Там же. С. 273. 



134 
 

издавать в Петербурге католический журнал на русском языке451. Подобную 

характеристику Федоров дал католическому священнику армянского обряда 

из Львова Торосевичу: «…не считает себя армянином, а выдает за поляка»452. 

Впрочем, возможно Федоров не игнорирует самоопределение в вопросе 

определения национальной принадлежности, а просто не доверяет 

декларациям принадлежности к той или иной нации, поскольку сам в целях 

конспирации выдавал себя за итальянца. 

Федорову не всегда удавалось определить национальную 

принадлежность. Так, в 1909 г. он написал рецензию на книгу об Иоанне 

Златоусте греко-католического священника Тита Мышковского, который был 

лемком и русофилом. Федоров задавался вопросом в письме к Шептицкому, 

в какой раздел пражского журнала «Slavorum litterae Theologicae» («russica» 

или «ruthenica») поместить свою рецензию: «Написано по-русски, но ведь он 

профессор Львовского университета! Если поместим в русском отделе, не 

будет ли крику среди украйнофилов?!»453 Заметим снова, что и здесь 

Федоров не обращает прямо внимание на самоопределение Мышковского, по 

которому, скорее всего, он подошел бы в раздел «russica». Федоров 

учитывает в качестве критерия язык книги (русский), по которому рецензию 

на нее следовало бы включить в соответствующий раздел, и место его 

научной деятельности – утраквистский (польско-русинский) Львовский 

университет. Федорову, судя по всему, представляется более важным 

языковой критерий, второй же он приводит с оглядкой на украинофилов.  

Также можно отметить, что Федоров в некоторых случаях использовал 

слово «польский» в отношении людей, принадлежащих к польской 

организации: в конкретном случае, к польской церкви, под которой 

подразумевается та часть католической церкви, языком которой в тех 

ситуациях, когда необязательно использование латыни, является польский. 

 
451 Там же. 
452 Там же. С. 292. 
453 Там же. С. 309. 



135 
 

Среди этих людей были, в частности, Э. О’Рурк, мать которого была немкой, 

а отец происходил из ирландской семьи («на стене его кабинета 

демонстративно висит карта Ирландии, якобы в постоянное напоминание 

всем приходящим к нему, что тут нет места для “польскосци”!»454), литовец 

Ф. Бучис, Ф. Каревич – вероятно, белорус455. 

Литовцами, судя по фамилии ксендза Каревича, Зерчанинов, возможно, 

называл белорусов. Также это могло относиться к польской шляхте с 

территории бывшего Великого княжества Литовского. Так, насчет ксендза из 

костела Св. Станислава в Петербурге Витольда Чечотта, который родился 

под Новогрудком, Зерчанинов предполагал, что он тоже литовец. А Дейбнер 

о митрополите Викентии Ключинском, который родился в Шарковщине 

(Дисненский уезд, Витебская губерния), сказал после встреч с ним: «Он, 

оказывается, вовсе не литвин, а поляк»456. 

 

* * * 

Таким образом, можно заключить, что суждения о 

национальном/этническом делении восточных славян, о принадлежности тех 

или иных людей по национальному/этническому признаку митрополита 

Андрея, его последователей, а также критиков его действий (представителей 

польского духовенства), разнообразны и не всегда устойчивы. При всем их 

разнообразии можно, однако заметить, что в то время как в высказываниях 

Шептицкого русины в той или иной мере обособляются (или не 

обособляются), как от русских (великороссов), так и от поляков, то у 

российских последователей греко-католичества тема принадлежности (или 

непринадлежности) русинов к польской нации практически не звучит. В их 

высказываниях заметно лишь выделение (или невыделение) русинов 

(украинцев) из большой русской нации. 

 
454 Там же. С. 488. 
455 Там же. С. 473. 
456 Там же. С. 377. 



136 
 
Третьим вопросом, общим для двух глав, является представление 

митрополита Андрея о состоянии современного ему христианского мира и о 

желательном пути его развития. 

 

§ 2.2.7. «Христианский мир» Андрея Шептицкого 

В мировоззрении Шептицкого присутствовало такое понятие, как 

«христианский мир»457, который включал в себя и католиков, и 

православных, и старообрядцев. Это взгляд на христиан как на своеобразный, 

исключительный по своим качествам народ. Федоров писал: «Велеградские 

съезды – это тот “союз мира”, который отличает христиан от всех остальных 

народов земного шара!458» Давая верующим наставление, как надо 

голосовать на выборах в рейхсрат, митрополит Шептицкий писал: «Само 

собой разумеется, что так же как руский народ выбирает своих, русинов, в 

депутаты, точно так же христианский народ [курсив мой – А. П.] должен 

только христиан выбирать послами»459. Здесь может возникнуть вопрос, как 

согласуется то, что Шептицкий заявлял, что церкви надо держаться вне 

политики и при этом давал наставления, кого надо выбирать депутатами? 

Поэтому стоит уточнить, что митрополит Андрей был против участия церкви 

в политическом решении тех вопросов, которые не касались христианства и 

не представляли интереса для церкви, тем более если такое участие может 

привести к негативным последствиям для церкви. 

Христиане, таким образом, ставились на одну плоскость с 

национальностью. Отмечалось, что христиане должны любить весь мир, а 

особенно братьев-христиан. Соответственно, подчеркивалась необходимость 

достижения христианского единства460. 

 
457 Там же. С. 331. 
458 Там же. С. 325. 
459 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали 1899–1944. Т. 2. С. 

406. 
460 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

37–38. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 1–3. 



137 
 
«Весь мир теперь как бы разделен на две громадные половины: на 

язычников, которые не знают Христа, и на христиан, среди которых гонят 

Его». По религиозному признаку выделялись народы (христианские и 

нехристианские). Говорилось о том, что надо объединяться христианам всех 

национальностей, нужен объединенный христианский мир. Христиане всех 

стран, объединяйтесь, другими словами461. Эта задача формулировалась как 

«великое дело объединения всего христианского мира в одно воинство 

Христово против надвигающегося неверия»462. При этом национальное 

деление не отвергалось, а вписывалось в эту схему. То есть, предлагался 

своего рода интернационализм. 

К христианам митрополит Андрей относил всех, кто правильно верует. 

Под правильной, очевидно, понималась вера, не противоречащая учению 

католической церкви, и православные с значительной частью протестантов, 

по мнению Шептицкого, соответствовали этому критерию. Соответственно, 

достижение христианского единства предполагало объединение почти всех 

таких людей в истинной церкви (критерием чего должно было стать 

отсутствие отторгнутых «громадных масс христиан», в то время как 

существование отдельных сект допускалось)463. 

Уже во время Первой мировой войны Шептицкий в проповеди призывал 

молиться за обе воюющие стороны («мы все братья во Христе и нуждаемся в 

милосердии Божием»464). Данное заявление относится ко времени вне 

хронологических рамок нашего исследования, но в нем ярко проявлена 

характерная и ранее для митрополита Андрея оценка ценности 

христианского единства. В этом высказывании важно то, что обращалось 

внимание не на то, что разъединяет (не говорилось о том, что мы воюем со 

схизматиками, как это могло быть при создании «образа врага»), а на то, что 

объединяет – на христианскую веру. 

 
461 Там же. С. 49. 
462 Там же. С. 242. 
463 Там же. С. 55. 
464 Там же. С. 702. 



138 
 
Протестанты. Хотя протестанты и включались Шептицким в число 

христиан, особой симпатии к ним он не испытывал, подчеркивая, что они не 

равны католикам465, порицал изменения в русском православии из-за 

протестантского влияния. Для митрополита Андрея первичным было 

объединение с православием, обращение протестантов должно было 

последовать затем. Также непонятно, какие из протестантских деноминаций 

соответствовали его категории «громадная масса христиан»466? Возможно, 

под протестантами он понимал, главным образом, лютеран467. 

Православная церковь, в свою очередь, очевидно, представляла собой 

«громадную массу христиан»468. Православная церковь – большая ветвь, 

случайно469 отрезанная от материнского ствола вселенской церкви, в отличие 

от ересей, самая истинная, благородная часть дерева, была когда-то живою. 

Церковь разделилась не сама, а разделена насильно политикой470. У нее 

осталось все, что было во вселенской церкви (православная вера – целость 

христианского догмата; апостольское преемство иерархии; действительные 

таинства и литургия; дух – благочестивые нравы, благоговейность народа, 

почитание икон и мощей, посты, иночество – признаки святости церкви)471. В 

православии раскрывается идея аскетического жития и личной святости472. 

Святоотеческое наследие рассматривалось Шептицким не только как 

общее достояние православных и католиков, но и как основа дискуссии 

между ними, признаваемый обеими сторонами авторитет. Обосновывая 

первенство Рима, он ссылался на отцов церкви, святых, как западных 

(Августин, Ириней Лионский, Иероним Стридонский, Иларий Пиктавийский, 

Оптат Милевитский), так и восточных (Иоанн Златоуст, Кирилл 

 
465 Там же. С. 73. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 
466 Там же. С. 55. 
467 Там же. С. 74–75. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 
468 Там же. С. 55. 
469 Там же. С. 196. 
470 Там же. С. 92. 
471 Там же. С. 74. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 
472 Там же. С. 45. 



139 
 

Александрийский, Максим Исповедник, Феодор Студит)473. По другому 

поводу митрополит ссылался на латинского отца церкви Киприана 

Карфагенского474. 

Среди отрицательных явлений в православной церкви отмечалось то, 

что в ней не развиваются новые догматы, не происходят новые вселенские 

соборы, не посылаются миссии во все народы, она не возносится духом, как 

прежде, не видно влияния ее на весь мир (ограничена отдельными странами и 

государствами). К тому же сказываются влияние кальвинистов и 

протестантов, многочисленные секты и расколы, отказ от всех новых 

догматов Запада, искажение древних (время Пресуществления)475. 

Своей пастве (русинам) митрополит Андрей отводил ключевое значение 

в судьбе христианского мира. Русинскому народу и церкви, как учил 

Шептицкий, Богом поручена миссия «соединения святых Божиих 

церквей»476. Другими словами, митрополит Андрей надеялся на то, что 

русины осуществят объединение христианского мира. То есть, 

конфессиональная задача ставилась перед национальной общностью и 

становилась, таким образом, национальной. 

Особая роль в этом отводилась греко-католической церкви (в первую 

очередь, духовенству, монашеству). Во вступлении к уставу Уневской лавры 

(созданного Шептицким студитского ордена) митрополит Андрей написал: 

«Поскольку в наше время на Востоке много овец, которые не из той овчарни 

и которых нужно привести, чтобы был один пастырь и одно стадо, все труды 

будут обращены к делу соединения несоединенных Восточных со святой 

Римской Столицей. Пусть будет целью братьев всеми своими трудами унию 

сию подготовить или осуществить»477. Для этой же (миссионерской) цели 

студитскому ордену не предписывалась какая-либо специализация 

деятельности, как это было принято в латинских монашеских орденах. 
 

473 Там же. С. 146. 
474 Там же. С. 147. 
475 Там же. С. 74-75. 
476 Там же. С. 348. 
477 Шептицький К. Указ. соч. С. 157. 



140 
 

Студиты могли заниматься любой деятельностью, присущей монахам, 

придерживаться молитвенных традиций христианского Востока. Это тоже 

должно было служить тому, чтобы православные не могли упрекнуть их в 

отклонении от следования монашеским идеалам478. 

Такое представление о русинах не было впервые высказано 

митрополитом Андреем. Его возводили к словам папы Урбана VIII479. Весьма 

вероятно, что оно было распространено в Ватикане и в начале ХХ в. Об этом 

свидетельствует, в частности, заявление греко-католического священника 

Александра Стефановича, произнесенные им на заседании комитета, 

подготавливавшего паломничество галицких греко-католиков на 

празднование 25-летнего юбилея пребывания на папском престоле Льва XIII. 

Стефанович сказал, что если положение галицко-русской церкви не 

изменится к лучшему, то папа не сможет рассчитывать посредством и при 

помощи такой церкви объединить Восток с католической церковью480. 

 

* * * 

Выше в этой главе мы рассмотрели национальную и конфессиональную 

составляющие картины мира митрополита Андрея, обратив особое внимание 

на то, какие тенденции, связанные с эпохой модернизации, наблюдались в 

этих сферах, а также поместив это в контекст взглядов последователей 

Шептицкого и других современников, имевших общее поле деятельности. 

Следующий (четвертый) общий вопрос касается того, как митрополит 

предлагал действовать духовенству в условиях описанной картины. Другими 

словами, какие принципы лежали в основе пастырской и миссионерской 

деятельности Шептицкого и его последователей? 

 

 
478 Там же. С. 159–160. 
479 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали 1899–1944. Т. 2. С. 

15 
480 Титов Ф.И., прот. Указ. соч. С. 124. 



141 
 
§ 2.2.8. Принципы пастырской и миссионерской деятельности Андрея 

Шептицкого и русских греко-католиков 

Провозглашая русинов миссионерским народом, Шептицкий 

подчеркивал, что миссия – это дело прежде всего духовенства. Он был 

решительным противником общего сближения всего христианского 

сообщества с неверными из-за угрозы дурного влияния «еретиков». К ним, 

как и к великим грешникам, можно приближаться только при отсутствии 

угрозы вреда481. Другими словами, сначала духовенство должно было 

обратить их в католическую веру, а потом с ними можно было общаться и 

простым верующим. 

К тому же, духовенство – это подавляющее большинство «руской» 

интеллигенции, как отмечал митрополит482. Вероятно, здесь наблюдается 

перенесение на духовенство функции, которую выполняла шляхта у поляков 

– быть ведущим сословием, в данном случае выполнять миссию народа. 

У подчиненного митрополиту Андрею духовенства наблюдалась та же, 

затронутая выше, проблема политизированности. Иерарха не устраивало то, 

что «национальное» начинало доминировать над «религиозным» не только в 

обществе в целом, но даже среди духовенства. Шептицкий сетовал на то, что 

хорошая частная инициатива отдельных священников не получает 

поддержки остальных до тех пор, пока не нарядится в патриотическую 

одежду, после чего большинство стремглав кидаются помогать, не выработав 

своего мнения и не оценив свои силы483. То есть, констатируется, что 

духовенство не стремится участвовать в какой-либо сфере деятельности 

чисто «клерикального» характера, зато охотно присоединяется к 

«патриотическим» инициативам на поле отстаивания национальных 

интересов. 

 
481 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали 1899–1944. Т. 2. С. 

126. 
482 Там же. С. 350. 
483 Там же. С. 345. 



142 
 
Как митрополит, Шептицкий призывал духовное сословие к 

солидарности. Он просил священников большее внимание обращать на то, 

что их объединяет, а не на разъединяющие их партийные, языковые и 

политические взгляды и понятия484. Иерарху не нравилось, когда выносили 

это разделение в публичную сферу, особенно на страницы журналов485. 

Также он отмечал, что при успешной работе священников в различных 

светских экономических и гражданских организациях отсутствует в какой-

либо области энергичная организация духовенства486. 

В послании к духовенству по итогам выборов 1907 г. Шептицкий 

критиковал священников, которые из-за партийной приверженности 

«забывают Христа, соединяются с Его врагами». Это выражалось, в 

частности, в продвижении журналов, «которые открыто пропагандируют 

социализм или советуют людям переходить в православие»487. 

Далее мы изложим те принципы, которые митрополит Андрей желал 

видеть основой пастырской и миссионерской деятельности духовенства. 

Рассмотрим также развитие этих принципов последователями Шептицкого. 

1. Сохранять традиции. В Галиции речь шла, прежде всего, о 

латинских заимствованиях в обряде, которые рассматривались как отход от 

традиции488. Соответственно, придерживаться традиции нужно было, 

поскольку это «связывает Восточных с католической Церковью»489.  Однако 

подчеркивалось, что сохранение традиций важно само по себе, а не только 

из-за их миссионерского значения для обращения православных490. Важность 

сохранения традиций именно в религиозной сфере обосновывалась тем, что 

священное не должно меняться, потому что свойство Бога – неизменность491. 

 
484 Там же. С. 338. 
485 Там же. С. 339. 
486 Там же. С. 343. 
487 Там же. С. 411. 
488 Там же. С. 36, 195. 
489 Шептицький К. Указ. соч. С. 157. 
490 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

98. 
491 Там же. С. 37. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 1-3. 



143 
 

При этом признавалось нормальным то, что в различные эпохи те или иные 

религиозные формы становятся более или менее популярными492. 

Более того, вынашивалась идея разрешать обращенным из православных 

сохранять их традиции (например, почитать святыни русской церкви и тех 

святых, которые могли бы быть признаны таковыми в католической 

церкви)493. Этот подход, предлагавшийся митрополитом Андреем для 

одобрения Ватиканом, был даже более экуменичен, чем его концепция, что 

единственная ересь православия – это непризнание католической церкви как 

православной. Ведь согласно ей, православные, будучи раскольниками-

схизматиками, все равно не могли спастись, даже обладая правильной верой. 

А здесь, получается, допускалась не только теоретическая возможность их 

спасения, но и их прославление в католической церкви как святых. Позднее 

митрополит Андрей пересмотрел свое отношение к этому вопросу и вернулся 

к традиционному католическому подходу, согласно которому недопустимо 

молиться православным святым, жившим после раскола и не прославленным 

в католичестве. Л.П. Карсавин видел логичным следствием доминирования 

этой позиции исчезновение в будущем восточного обряда в католичестве494.  

Тут следует отметить, что сейчас католическая церковь не считает 

автоматически раскольниками всех православных после 1054 г. Так, 

например, основатели Киево-Печерской лавры Антоний и Феодосий, 

умершие приблизительно через 20 лет после раскола, в католической церкви 

официально почитаются как святые (внесены в Римский мартиролог как 

местночтимые святые495) на том основании, что русская церковь, по мнению 

католиков, на тот момент еще не присоединилась к «расколу Керулария». В 

уставе для студитского ордена митрополит Андрей провозглашал студитов 

последователями, в том числе, Антония и Феодосия Печерских496. 

 
492 Там же. С. 198. 
493 Там же. С. 244-245, 610. 
494 Карсавин Л.П. Об опасностях и преодолении отвлеченного христианства // Путь. 1927. № 6. С. 33. 
495 Martirologio Romano. Roma: Fondazione di religione Santi Francesco di Assisi e Caterina da Siena, 

2004. P. 374, 384. 
496 Шептицький К. Указ. соч. С. 156. 



144 
 
Среди важнейших традиций назывались связанные с древностью и 

христианским востоком: «древнее восточное монашество, священные 

восточные обряды (наследие древних Отцов)»497, «наивосточнейшие 

монастыри, греко-восточный дух древнейшего типа, наш св. обряд, древне-

византийский стиль»498. Себя митрополит называл «любителем церковной 

древности»499. 

Одним из важных преимуществ греко-католиков митрополит считал 

восточный обряд. В послании польскоязычным греко-католикам, среди 

которых, вероятно, были желающие сменить обряд на латинский, 

Шептицкий обосновывает ценность греческого обряда следующими 

доводами: 

1) Он древний, с малейшими изменениями дошел от IV в., а в главных 

чертах восходит к апостольским временам. 

2) Он позволяет служить литургию на родном славянском языке. 

3) Обрядовое разнообразие, по мнению папы Льва ХIII, является самым 

лучшим доказательством вселенского характера католической 

церкви500. 

Восточный обряд был необходим не только как древняя традиция, но и 

как признак вселенского характера католической церкви501. Признавалось 

разнообразие способов почитания Бога – у отдельных лиц, разных народов, 

целых культур, в различные эпохи502. Таким образом, обрядовая традиция 

связывалась с национальным характером. Указывалось, что Бог наделяет 

разные народы и культуры (равно как и отдельных людей) любовью к 

различным религиозным формам. Характерно, что митрополит Андрей писал 

о национальных формах благочестия. Эти различия – вопрос не вкусов, а 

возможного пути спасения. Поэтому «латинский обряд, в котором спасаются 
 

497 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 
37. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 1-3. 

498 Там же. С. 61. 
499 Там же. С. 147. 
500 Там же. С. 325–326. 
501 Там же. С. 195. 
502 Там же. С. 198. 



145 
 

западные, совершенно не годился бы для нас русских, так и для Востока, 

спасающегося в обряде восточном» 503. Подобные идеи высказывал и Л. 

Федоров. Согласно ему, существуют особые гармония, дух и аскеза народа, 

которые выражаются в обряде и особом почитании своих святых (одна и та 

же религия исповедуется под разными углами зрения), они не должны 

нарушаться в церкви вторжением чужих религиозных чувств. В первую 

очередь следует знакомиться со своими святыми (по обряду, народу и 

культуре)504. Также не следует заимствовать чужие религиозные практики505. 

Отсюда следовала недопустимость никакой латинизации восточных506. 

Священники Зерчанинов и Сусалев не были пуристами в обрядовом 

вопросе, считая допустимыми отдельные заимствования из латинского 

обряда. В письме к папе они писали, что в России отсутствует страх перед 

«латинством» 507. Тот факт, что под этим письмом подписался Дейбнер, ярко 

свидетельствует об эволюции его взглядов. То, что это не случайность, 

подтверждается тем, что проект письма написан им самим508. В этом же ряду 

и неожиданное для Любови Федоровой предложение Дейбнера завести орган 

и колокольчики509. Бурман писал, что взгляды Дейбнера изменились под 

влиянием Урбана, с которым он подружился, а также на почве неприязни к 

восточнику Сусалеву510. При этом позже, в 1914 г., Дейбнер снова 

восхищался синодальным обрядом как самым лучшим и даже позволял себе 

говорить, что причастие в восточном обряде полнее и лучше латинского511.  

 
503 Там же. С. 198. 
504 Там же. С. 564. 
505 Там же. С. 565. 
506 Там же. С. 195. 
507 Там же. С. 327. 
508 Там же. С. 330. 
509 Там же. С. 335. 
510 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 135. 
511 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. 

663. 



146 
 
Осознавая тесную связь религии с национальными и семейными 

традициями, митрополит Андрей мог употребить такое выражение как «лицо 

православно-русского происхождения»512. 

Интересно отношение греко-католиков к традиции. Правильным 

считалось не то, что передано непосредственными предшественниками, а то, 

что было изначально. Что же понималось под изначальным? То, что передано 

апостолами? Или появившееся в византийской церковной жизни и 

переведенное на славянский язык Кириллом, Мефодием и их учениками? 

Судя по всему, второе, с возможностью рецепции из древней византийской 

традиции того, что не было передано славянам или воспринято ими ранее. 

Важным было также время возникновения того или иного предания. 

Митрополит Андрей указывал, что чем оно древнее, тем больше связывает 

восточных с католической церковью и тем тщательнее нужно его 

придерживаться513. Характерно, что главным отклонением назывались 

заимствования из параллельной, латинской традиции, очищение от которых 

сблизили бы обряд с православным. Тем более, что изменения в последнем 

тоже воспринимались многими православными как отклонение от нормы. 

Особое отношение у митрополита Андрея было к возникновению новых 

религиозных традиций. Оно было выражено в ответе на критику 

архиепископом Антонием (Храповицким) католического культа Сердца 

Иисусова. Православный иерарх подчеркивал, что, если бы этот культ был 

нужен, его бы учредили святые отцы, а не «женщина XVII в.», потому что 

первые были ближе ее к Богу514 (видимо, имеется в виду не только духовная, 

но и хронологическая близость к евангельским событиям, а точнее, 

корреляция между ними). Андрей Шептицкий отвечал, что культ Сердца 

Христова515 – не изобретение иерархии (вероятно, имея в виду, что среди 

 
512 Там же. С. 148. 
513 Шептицький К. Указ. соч. С. 157. 
514 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

177. 
515 Этот культ возник в XVII в. Нормандская крестянка М. Алакок утверждала, что Господь в видении 

повелел посвятить определенный день почитанию Сердца Иисуса. 



147 
 

святых отцов многие были епископами), а продукт христианских чувств 

народов. Учредительница культа французская монахиня Маргарита Алакок 

была названа «представительницей эпохи и выразительницей любви, общей 

многим-премногим»516. А что касается святых отцов, митрополит, 

согласившись с тем, что они не устанавливали этого культа, обратил 

внимание на то, что против него они также не высказывались.  

Таким образом, мы наблюдаем столкновение двух пониманий 

правильного порядка формирования религиозных (богослужебных) 

традиций. Для Антония (Храповицкого) единственными авторитетными 

учредителями богослужебных традиций являются древние святые отцы, 

задача же последующих поколений христиан – хранить предание отцов. Для 

Шептицкого период патристики – не единственный, в который могли 

появиться традиции, напротив, каждая эпоха может выразить себя в 

появлении новых форм богопочитания. Они могут происходить не только 

«сверху» (церковная иерархия), но и «снизу» (представлять народные 

чувства). То есть, речь шла о «демократическом» порядке появления 

традиций. Важным критерием правильности традиции оказывалась 

поддержка ее массами («многими-премногими»). Святые отцы создали не 

исчерпывающий набор религиозных традиций, но определили рамки, в 

которых могут появляться новые. Разрешено не только все, что они прямо 

установили, но все, что они прямо не отрицали. 

До конца не ясно представление митрополита Андрея о границах между 

обрядами. Тот же культ Сердца Иисусова, который воспринимался 

противниками этого культа как латинское заимствование, Шептицкий в 

послании 1909 г. называл общехристианским, не принадлежащим 

исключительно к латинскому обряду517. 

 
516 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

188. 
517 Боцян Й. Пастирьскі листи Митрополити Андрея // Богословія. 1926. Т. 4. Ч. 1–4. С. 135. 



148 
 
Очищение обряда, связанное со стремлением обратить православных, 

стало делом всего длительного пребывания Шептицкого на митрополичьей 

кафедре518. В этом плане его можно сравнить с патриархом Никоном, 

реформы которого были связаны, в том числе, если не в первую очередь, с 

внешними планами Русского царства519. Но в отличие от него, Шептицкий 

проводил свою линию крайне осторожно, поэтому она и растянулась 

надолго. Зато в конце концов раскола по этому поводу не возникло. 

2. Говорить с паствой на ее языке. Шептицкий отмечал, что для 

успешной пастырской работы священник должен любить то, что дорого 

народу: язык, обычаи, одежду, песни. Менять может только то, что нарушает 

Закон Божий. Но и на это он получит право в глазах народа, только оказав 

особую любовь к тому, с чем народ сросся520.  

Вообще «языку» общения митрополит придавал немалое значение в 

деле миссии. Так, в храмовой архитектуре он предписывал строго 

придерживаться византийского стиля521. Внешний вид священника тоже 

должен говорить: «я свой». До монашеского пострига Шептицкий брился, 

затем стал отпускать бороду в зависимости от ситуации. Например, он сделал 

это перед миссионерской поездкой в Болгарию522. Будучи уже митрополитом, 

в 1905 г. он обратился к префекту Конгрегации пропаганды веры с просьбой 

разрешить ему и священникам его провинции носить бороды. Шептицкий 

подчеркивал, что после разрешения в России переходить в католичество 

многих, сделавших это, смущает именно отсутствие бород у католических 

пастырей523. Последний раз он запечатлен на фотографии без бороды в 1908 

г. во время поездки к родственникам в Великую Польшу. После этого 

 
518 См.: Pospishil V.J. Sheptyts’kyi and Liturgical Reform // Morality and Reality. The Life and Times of 

Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. 
519 См.: Карташев А.В. История Русской Церкви. М., 2005. С. 547-606. 
520 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 

419. 
521 Там же. С. 135. 
522 Siostra Maria Krysta. Оp. cit. S. 110. 
523 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

S. 397. 



149 
 

митрополит Андрей отрастил длинную бороду, которую носил вплоть до 

смерти в 1944 г.524 

Как упоминалось выше, Шептицкий обращался к польскоязычным 

греко-католикам на польском языке525, гуцулам он писал на их диалекте526. В 

ходе его пастырских поездок по Галиции, среди прочих, его выходили 

приветствовать евреи. К ним он обращался на иврите. По этому поводу, как 

отмечал сам Шептицкий, со стороны антисемитских венских журналов 

звучали обвинения в «иудизации». Он отвечал, что это общение 

рассматривается им как миссионерское мероприятие527. 

Однако у общения на языке «чужих» были свои пределы. Митрополит 

раздумывал над тем, не написать ли ему послание русинам-москвофилам на 

русском языке. Этот вопрос он обсуждал с отцом, к которому он 

прислушивался в национальных и политических вопросах вплоть до смерти 

Яна Канты в 1912 г. Позиция отца была следующей: «Это было бы 

предательство Речи Посполитой». Это решило судьбу послания – оно так и 

не появилось528. То есть, в данном случае, «религиозное» отступило перед 

«национальным». 

 Дейбнеру, пожелавшему стать греко-католическим священником 

Галиции, было указано на необходимость знать украинский 

(«малороссийский») язык529. Значение языка богослужений видно из 

описанной Федоровым ситуации в Вильно и в Белоруссии: «Пропаганда 

мариавитизма ширится все более и более. Она грозит как Латинской Церкви, 

так и унии, так как представляет из себя национальную независимую 

Церковь с народным богослужебным языком»530. Говорить на одном языке – 

в широком смысле значит: разделять одну культуру. Этнические различия, 
 

524 Ibidem. S. 398. 
525 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 

322–333. 
526 Там же. С. 294–321. 
527 Там же. С. 125. 
528 Siostra Maria Krysta. Оp. cit. S. 116. 
529 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

23. 
530 Там же. С. 356. 



150 
 

если они накладываются на социокультурные, могут способствовать 

отчуждению. В Галиции митрополит Андрей поддерживал украинское 

искусство. В частности, построенное им здание училища для дьячков имело 

фасад, украшенный украинским орнаментом531. Федоров, рассуждая о 

непригодности Дейбнера как «миссионера греко-восточного обряда в 

России» [курсив Федорова – А. П.], отмечал два его главных недостатка в 

этом плане: он наполовину немец, «воспитан в атмосфере петербургского 

полурусского общества и напитан петербургским салонным 

благочестием»532. Отсюда незнание «ни русской культуры, ни связанных с 

нею византийских традиций. Он принадлежит к числу тех типов, которых у 

нас называют “европейцами” (западниками)». Такие люди могут 

денационализироваться, что получается тоже плохо для миссионера533.  

Митрополит Андрей писал, что присоединившиеся к латинскому обряду 

выпадают из дела миссии, так как становятся чужие для своего народа534. В 

1913–1915 гг. по этой теме развернулась дискуссия на страницах журнала 

русских греко-католиков «Слово Истины». О вреде присоединения русских к 

латинству для католической миссии в России писал Траге.  В своих статьях 

он развивал идею о делении русских католиков на восточников и западников. 

С одной стороны, родная, вскормленная Византией культура, обряд, язык 

богослужения; с другой – «вера Запада», западная культура, ненависть к 

родине (В.С. Печерин), западные ордена (иезуиты, варнавиты), служение в 

Америке (Д.Д. Голицын (1770–1840)), европейские «общечеловеки», 

Петербург, французские гувернеры, незнание церковнославянского языка, 

космополитизм, иногда переходящий в антирусские взгляды (иезуит И.М. 

Мартынов (1821–1894) писал: проповедь на русском в Белоруссии не нужна, 

потому что белорусы – польское племя535). Траге же рассматривал развитие 

 
531 Там же. С. 848. 
532 Там же. С. 483. 
533 Там же. С. 484. 
534 Там же. С. 195. 
535 Об этой проблеме см.: Долбилов М.Д. Русский край, чужая вера. Этноконфессиональная политика 

империи в Литве и Белоруссии при Александре II. М., 2010. 



151 
 

русского национального самосознания среди русских католиков как 

положительное явление536. Для Траге важным было сохранение чистоты 

восточного (греко-славянского) обряда537. Очевидно, что для него родная 

культура – это не только инструмент миссии, но и самостоятельная ценность, 

предавая которую, русские западники становились католиками не по 

религиозным, а по культурным соображениям, чтобы по всем параметрам (в 

том числе, конфессиональному, соответствовать западному стандарту). 

Другими словами, можно сказать, что Траге описывает западников и 

восточников в русском католичестве как частный случай западников и 

славянофилов. 

Механизм перехода западника в католичество Л. Федоров раскрыл на 

примере И. Дейбнера. Тот постепенно полюбил латинский обряд. В России 

он был представлен преимущественно поляками. И тут проблемой стала 

давняя неприязнь Дейбнера к полякам. Федоров так сформулировал 

вставший перед Дейбнером выбор: «сделаться поляком-католиком или 

остаться православным-русским». Выходом для него стала греко-

католическая церковь, которая содержала в себе многие латинские элементы, 

но не была польской538. В данном случае описывается то, как национальное 

препятствует конфессиональному, поскольку находится в связке с ним. Если 

Федоров прав, то Дейбнер предпочел греко-католичество не потому что оно 

восточное, а, наоборот, потому что оно более западное, чем православие. 

Но затем Дейбнер претерпел эволюцию. В 1914 г., по описанию 

Федорова, враги Дейбнера – это «западники», «изменники России», 

«предатели нашего обряда». Он горячо поддержал высказывание Антония 

(Храповицкого), что русские по духу и культуре ближе к туркам, чем к 

Западу, что надо сохранять все русское в социальной и духовной областях. 

Отсюда он считал возможным почитать как святых Иоасафа (скорее всего, 

 
536 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

828–829. 
537 Там же. С. 833. 
538 Там же. С. 484. 



152 
 

имелся в виду митрополит Иоасаф Белгородский, прославленный в 1911 г.) и 

патриарха Ермогена, а также отца Иоанна Кронштадтского (который до 1990 

г. не был прославлен РПЦ) и даже Григория Паламу, почитание которого 

было прямо запрещено решением Замойского собора 1720 г.539 

Федоров дал характеристику убеждениям Дейбнера 1914 г.: «Он теперь 

ярый русский шовинист. До черносотенства ему недостает только отрицания 

свободы совести, так как в этом он страдает сам. Внешний блеск 

современного национального движения с ярко выраженной тенденцией к 

сохранению традиций Московской Руси его прельщает. Поляков он 

ненавидит всеми силами своей души и старается всем и каждому заявить об 

этой ненависти. Украинцев называет не иначе, как мерзавцами и подлецами 

(однако не увлекается галицким москвофильством и дает ему должную 

оценку!)» Также отмечена высокая степень его верноподданнических 

настроений540. При этом указывалось, что Дейбнер не имеет «даже 

малейшего представления о русской душе»541. 

Некто под псевдонимом Бронислав-Мефодий опровергал выдвинутые 

Траге обвинения русских латинников в отрыве от восточнохристианской 

русской культуры, утверждая, что главной причиной их перехода в латинство 

было не стремление присоединиться к западной культурной традиции, а 

желание стать членами католической церкви542. 

В контексте христианского вероучения одним из важных средств языка 

в широком смысле этого слова (система знаков, служащая для 

коммуникации) являются результаты деятельности людей. Не исключено, 

что, исходя из знания православными евангельских слов Иисуса Христа «по 

плодам их узнаете их» (Мф 7:20), Шептицкий предписывал монахам-

студитам «делами христианского милосердия и любви приводить 

 
539 Там же. С. 661. 
540 Там же. С. 663. 
541 Там же. С. 662. 
542 Там же. С. 830–831. 



153 
 

доказательство несоединенным Восточным, что католическая церковь – 

истинная Христова Обручница»543.  

3. Ориентироваться на потребности паствы544. Любовь галицких 

русинов к монастырям выступала в качестве одного из обоснований 

необходимости развивать монашескую жизнь в крае545. Во взглядах 

митрополита Андрея наблюдается признание того, что у разных народов свои 

собственные религиозные формы, которые соответствуют национальному 

духу. Так, восточный обряд отвечает потребностям русского национального 

духа546. Интересно, что наставник Шептицкого Г. Яцковский в свое время 

писал: «Излишняя любовь к отечеству является грехом, который называется 

национальным духом»547. Потребности паствы – также один из 

определяющих критериев оценки необходимости новых культов (например, 

Сердца Иисусова)548. Миссионеру для начала нужно завоевать доверие 

народа. Поэтому не следует ниспровергать народные святыни, то, «что для 

него освящено веками и что говорит более его сердцу, чем отвлеченные 

догматы». Более того, хорошо бы почитать народные святыни в 

богослужениях549. Таким образом, речь шла о том, что массы верующих 

воспринимали прежде всего обрядовую, нежели вероучительную сторону 

религии. Если применить это утверждение к галицким греко-католикам, то 

получится, что для большинства среди них («народа») православные были 

ближе, чем римско-католики. 

 Таким образом, понятен общий подход митрополита Андрея к 

церковным традициям: нужно придерживаться старых в их неизменном виде, 

но при этом следует допускать появление новых традиций, особенно, если 

этот процесс идет снизу или находит там широкую поддержку. Однако как 
 

543 Шептицький К. Указ. соч. С. 158. 
544 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

36. 
545 Там же. С. 61. 
546 Там же. С. 242. 
547 Jackowski H. W sprawie ruskiej uwag kilka do kapłanów dobrej woli. Lwów, 1883. 
548 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

188. 
549 Там же. С. 245. 



154 
 

поступать в случае, если народ захочет изменить существующие традиции 

или поддержит такое изменение? Здесь митрополит не давал категоричного 

ответа, но, видимо, был готов проявить гибкость, призывая к выяснению 

причин и оснований этих изменений550. Возможно, изменения обряда могли 

быть признаны допустимыми, если они происходят для удовлетворения 

потребностей народа и не затрудняют присоединения православных. Также 

вполне вероятно, что ответ на этот вопрос не был готов. 

Следует также отметить, что лично Шептицкий критически относился к 

церковной традиции. Например, после ознакомления с «Церковной 

историей» Евсевия Кесарийского он не мог искренне молиться императору 

Константину Великому, тем самым фактически подвергая сомнению его 

прославление в лике святых551. 

4. Не служить политике. В текстах митрополита Андрея политика 

часто понималась не в широком смысле (борьба за власть в какой-либо 

сфере), а в узком, относящимся исключительно к государственным, 

национальным делам и в этом плане может быть противопоставлена 

церковной сфере. В качестве аргумента приводилась неудача Брестской 

унии, которая сбилась с истинного пути (пошла на службу польской 

политике). В итоге эта уния – оставлена поляками, нетерпима русскими – 

«позорище миру», пришла в упадок из-за собственного бессилия. До 

уничтожения русским правительством не была подавлена и умерщвлена 

Польшей. Австрийская уния ожила только после решительного отделения от 

этой злосчастной политики и возвращения к чисто церковной идее552. В 

случае конфликта между нациями церкви не следует открыто поддерживать 

одну из них. 

Следует всячески избегать противопоставления католицизма 

национальным интересам и чувствам. Ради этого предлагались смелые с 

 
550 Там же. С. 36. 
551 Там же. С. 610. 
552 Там же. С. 77–78. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 



155 
 

богословской точки зрения подходы (например, не запрещать русским 

католикам почитать русских православных святых, чтобы не вызвать 

обвинения в том, что католицизм против русского патриотизма и русского 

обряда553). 

С порядком действий в политических вопросах связан еще один 

принцип: не подвергать паству-народ угрозе. Для этого нужно выказывать 

политическую благонадежность554. 

 

§ 2.3. Галицкие русины как паства Андрея Шептицкого 

 § 2.3.1. Русины: конфессиональное и национальное 

Паству греко-католической церкви составляли католики греческого 

обряда Королевства Галиции и Лодомерии, в большинстве своем крестьяне-

русины. 

В качестве религиозных ценностей русинов указывались греческий 

обряд и славянское богослужение555. Они же служили и для национальной 

идентификации. Так, Л. Федоров отмечал, что характерный для убранства 

восточного храма иконостас используется в Галиции «как знамя русской 

национальности на русской земле»556. В случае польско-русинского 

пограничья «если кто-то принимает латинский обряд, то тем самым он 

становится фактически поляком, а оставаясь в руском обряде, остается 

русином»557. Такая же ситуация наблюдалась здесь и ранее, в том числе в 

XVIII в.558 Более того, по свидетельству ксендза Шчепана Шидельского, 

встречавшееся в источниках того времени противопоставление «ruski – 

polski» отражало исключительно разницу обрядов и не подразумевало 

 
553 Там же. С. 610. 
554 Там же. С. 54. 
555 Там же. С. 37. Подробнее см. РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 1–3.  
556 Там же. С. 532. 
557 Woroniecki E. O cerkwi wschodniej i ruchu katolickim na Rusi // Świat Słowiański. 1909. № 56–57. S. 

104. 
558 Szydelski Sz. My a Wschód słowiański // Świat Słowiański. 1910. № 69–70. S. 139. 



156 
 

национальных различий, национальная борьба также отсутствовала559. 

Дейбнер называл западнорусские земли олатыненными и ополяченными560. 

Эдвард Воронецкий приводил письмо католического священника с 

Холмщины, в котором тот писал о последствиях указа Николая II о 

веротерпимости от 17 апреля 1905 г. – о переходе бывших униатов, которые 

после ликвидации на этой территории унии в 1875 г. были присоединены к 

православной церкви, в католичество латинского обряда. Одним из 

процессов, связанных с этим, был, по наблюдению адресанта, интенсивный 

рост польского самосознания, «в большей мере в результате отвращения и 

недоверия к правительству, чем в результате осознания или национальной 

агитации». Автор письма выстроил следующую схему этого процесса: 

насилие со стороны правительства и официальной церкви – переход в 

латинство – знакомство с католическими полемическими брошюрами – 

усиление католических чувств – и рядом с ними «самопроизвольное» 

возбуждение польских чувств561. 

Как указывали русские греко-католики в обращении к председателю 

Совета министров Российской империи В.Н. Коковцову, все в Галиции, 

перешедшие в латинский обряд, стали поляками562. 

Связь обряда с национальным проявлялась и в том, что храмы того или 

иного обряда символизировали присутствие и господство соответствующей 

национальности. Н. Траге писал, что десять русинских («русских») церквей 

Львова в сопоставлении с десятками латинских монастырей и церквей города 

показывали, что русины не доминировали в столице Галиции563. 

То есть, национальное следовало за конфессиональным, обрядовым, 

было связано с ним. 

 
559 Ibidem. S. 143. 
560 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

404. 
561 Woroniecki E. O cerkwi wschodniej i ruchu katolickim na Rusi //Świat Słowiański. 1909. № 56–57. S. 

104. 
562 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

452. 
563 Там же. С. 851. 



157 
 
Русский греко-католик Траге стремился доказать, что галицкие русины 

укоренены в унии и не стремились перейти в православие. Он писал о 

русинах, что этот народ привык к унии. Судя по его словам, люди понимали 

смысл слова «православные» не в принадлежности к православной церкви, а 

паломничества в Почаевскую лавру не свидетельствовали о стремлении к 

православию. Тут следует спросить: люди шли исключительно к Почаевской 

иконе, при этом понимая, что почаевские монахи – «схизматики»? Было ли у 

них определенное отношение к ним? Такие же «православные», как мы? Или 

похуже, но тоже могут спастись? 

Траге отмечал, что в русинских («галицко-русских») селах (даже 

«твердых», т.е. русофильских) люди не идентифицировали себя как 

православных, при этом, называя себя «католиками» при 

противопоставлении «жидам». Снова возникают вопросы: включались ли в 

число «католиков» латинники (в частности, польская шляхта)? А включили 

бы в ряды «католиков» православных? Стали бы использовать это 

самоназвание для различения с православными? Траге свидетельствует лишь 

о том, что в двух приграничных селах Галиции и Буковины ситуация была 

следующая: галичане-униаты не ходили в православные церкви, а 

православные буковинцы нередко заходили в униатские и даже приступали к 

причастию564. 

С точки зрения Траге, симпатизировавшие православию священники 

эмигрировали из Галиции на Холмщину, потому что народ был равнодушен 

к православию565. Согласно другой точке зрения, они были вынуждены 

уехать. 

 

§ 2.3.2. Польский взгляд на русинов 

Ксендз Юзеф Бородич перечислял претензии русинов к полякам: 

 
564 Там же. С. 854. 
565 Там же. 



158 
 
1) Отсутствие у русинов шляхты. Эта претензия носит традиционный 

характер, то есть речь шла не об уничтожении сословного деления 

общества, а о восстановлении у русинов полноценной сословной 

структурой с высшим слоем – шляхтой. 

2) Сосредоточение в руках поляков крупной собственности, а также 

отсутствие у русинов возможности, которая есть у евреев, 

приобретать такую собственность. 

3) Отсутствие у русинов высокой культуры и развитого литературного 

языка. 

4) Отсутствие у русинов с давних пор собственной истории. 

5) Проживание поляков на русинской территории, присутствие там 

польского языка, польских школ, польского университета. 

6) Высшее положение римско-католического духовенства по сравнению 

с греко-католическим. 

7) Вмешательство поляков во внутрирусинскую дискуссию об 

идентичности русинов (кто мы? старорусины или украинцы). 

8) Нежелание поляков говорить по-русински и наслаждаться этим 

языком566. 

В этих претензиях сочетаются и представления эпохи романтизма (о 

важности для народа иметь свою собственную историю, культуру и язык), и 

модерные представления о важности справедливого распределения 

собственности, о национальной идентичности, формируемой сознательно. 

Имеются тут и элементы того, что было названо «интегральным 

национализмом» – стремление к этнической однородности. 

Траге описывал как вероятное высказывание со стороны польского 

ксендза по адресу русинского греко-католического священника в Галиции, 

назвавшего оппонента «кацапским попом»567. 

 
566 Borodzicz J. Op. cit. S. 51. 
567 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

844. 



159 
 
Бородич отмечал особенности униатов Галиции. Среди различных 

территорий, на которых господствовала в те или иные времена Брестская 

уния, в галицких епархиях, пожалуй, в наибольшей степени сохранились 

православные традиции и некоторое стремление к православию, поскольку 

уния здесь утвердилась только в начале XVIII в., а затем, в результате 

реформ йозефинизма, латинское влияние на нее было существенно 

ограничено568. Этим Бородич объяснял то, что униатские священники, 

отказавшиеся перейти в православие и бежавшие в Галицию после 

ликвидации унии на Холмщине в 1875 г., встретили так мало признания у 

своих галицких сослужителей, среди которых некоторые сами оказались 

готовы перейти в православие569. По оценке Бородича, 5 % львовских 

священников (видимо, имеется в виду Львовская епархия) переехали на 

Холмщину по приглашению российских властей570. 

Из общей массы греко-католического духовенства Галиции выделялся 

василианский орден, в который в Речи Посполитой вступали польские 

шляхтичи, а в XIX в. крестьяне греко-католики, а также римо-католики, и 

почти никогда дети белого духовенства571. 

В то же время жесткой критике подвергались священники-украинофилы. 

В этом вопросе Бородич ссылался на одного священника-старорусина 

(Иосифа Кобылянского?). В упрек им ставились поддержка, в том числе 

материальная, «безбожной» газеты «Дило», превозношение Т. Шевченко, в 

творчестве которого нередко встречалось богохульство572. Также со ссылкой 

на пражский журнал «Bonifatius-Korrespondenz» указывалось, что защита 

русинов против поляков является одним из основных пунктов программы 

вольнодумцев (масонов, по объяснению Бородича)573. 

 
568 Chotkowski W. Historya polityczna Kościoła w Galicyi za rządów Maryi Terezy. T. 1, 2. Lwów, 1909. 
569 Borodzicz J. Op. cit S. 36. 
570 Ibidem. S. 37. 
571 Ibidem. S. 36. 
572 Ibidem. S. 58-61. 
573 Ibidem. S. 55. 



160 
 
Таким образом, видим различный подход к распространяющим 

украинскую национальную идею василианам и белым священникам-

украинофилам. Вторые обвинялись в поддержке атеизма, а также в 

антипольской направленности их национализма (а у василиан, как отмечал 

Федоров, антироссийская направленность), что, к тому же, вписывалось в 

программу борьбы с христианством в мировом масштабе. 

 

§ 2.3.3. Шептицкий и галицийская политика 

По отношению к русинам митрополит Андрей был их представителем на 

уровне империи и провинции (в венском парламенте и галицийском сейме, 

соответственно), в связи с этим он был вовлечен в галицийскую политику574. 

Еще одним важным фактом было то, что местное греко-католическое 

духовенство принадлежало к разным политическим течениям: 

украинофильскому и москвофильскому. Ксендз Бородич отмечал, что 

принадлежность галицкого духовенства к противоборствующим партиям – 

характерная черта Галиции, отличающая ее, например, от Белоруссии575. 

Заслужив положительную репутацию в ходе недолгого служения 

епископом в Станиславове, Шептицкий как новый митрополит вызывал 

большие надежды у русинов различных направлений. Так, выехавший из 

Галиции после процесса 1882 г. (дело Гниличек) А.И. Добрянский, которого 

в Инсбруке посетил новоназначенный галицкий владыка, растроганно 

воскликнул: «теперь я уже смело могу сказать: „ныне отпущаеши раба 

Твоего.., яко видеста очи мои”576, что даже галицко-русское дворянство, 

отпавшее от веры отцов, начинает возвращаться в лоно русской церкви»577. 

Интересно, что Добрянский, сторонник перехода русинов в православие, 

воспринимал смену обряда как смену веры. 

 
574 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

72. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 
575 Borodzicz J. Op. cit. S. 76. 
576 Песнь Симеона Богоприимца (Лк 2:29-32). Евангельский старец, которому было откровение, что 

он не умрет, пока не увидит Христа. 
577 Титов Ф.И., прот. Указ. соч. С. 117. 



161 
 
Его деятельность непосредственно как главы греко-католической церкви 

не могла не учитывать общественного мнения как русинов, так и поляков. 

Священнику из Киева Феодору Титову, бывшему в Галиции несколько 

месяцев в 1901 г., показалось, что митрополит «пользуется большими 

симпатиями и авторитетом среди русского и еще более среди польского 

общества в Галиции» и в связи с этим он довольно свободен в выборе пути 

по выводу церкви из кризиса, возникшего в результате закрытия львовской 

духовной семинарии, что, в свою очередь, было вызвано протестами 

студентов по языковому вопросу578. Поведение Шептицкого в этом ходе 

этого кризиса оценивалось по-разному. С одной стороны, закрытие духовной 

семинарии воспринималось практически всеми как поддержка протеста 

семинаристов, которые одновременно являлись студентами богословского 

факультета университета и принимали самое активное участие в 

выступлениях за его утраквизацию.  

Однако если австрийский историк В. Биль видит со стороны 

митрополита полную поддержку студентов в их действиях, а также заботу об 

их дальнейшем обучении в австрийских университетах (финансовая 

помощь)579, то протоиерей Титов писал о попытках митрополита 

умиротворить студентов. Описывая возможные шаги Шептицкого, Титов 

указывал, что почитатели ожидали решительного заявления митрополита в 

адрес властей с целью поддержки русинских притязаний, а те, кто относился 

к новому церковному лидеру с недоверием, учитывая его духовное 

воспитание под руководством иезуитов, увидели в закрытии семинарии 

начало реализации слухов, согласно которым планировалось воспитание еще 

и белого духовенства отдать в руки ордена Игнатия Лойолы вслед за 

монашеством580. 

 
578 Там же. С. 25. 
579 Bihl W. Sheptyts’kyi and the Austrian Government // Morality and Reality. The Life and Times of Andrei 

Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. S. 18. 
580 Титов Ф.И., прот. Указ. соч. С. 23-26. 



162 
 
С проблемой национальной идентичности тесно связан вопрос о 

взаимоотношениях Шептицкого с москвофильской (старорусины и 

новокурсники) и украинской партиями, к которым принадлежали многие 

греко-католические священники. 

Следует отметить, что из посланий митрополита следует, что более, чем 

на критику какой-либо из партий, его призывы были направлены на 

осуждение самого характера партийного деления среди духовенства, что 

было связано с появлением духа нетерпимости. Об этом, в частности, 

Шептицкий писал в послании к семинаристам, отмечая при этом, что 

партийными лидерами учащейся молодежи являются люди без особых 

знаний и ума, крикуны. Протоиерей Титов указывал, что за последнюю 

четверть XIX в. кардинально изменилось соотношение партийных 

группировок в семинарии. Если в начале этого периода 90 % воспитанников 

принадлежало к «старо-русской (москале-фильской)» партии, а остальные 10 

% – к «младо-русской (украино-фильской)», то в 1901 г. из около 200 

обучающихся только 15-20 человек москвофилы, а остальные – сторонники 

украинского движения581. Это свидетельство не согласуется с утверждением 

о том, что именно при митрополите Андрее была усиленная украинизация в 

семинарии582. Согласно Титову, к приходу Шептицкого на должность 

митрополита украинофильство уже абсолютно преобладало в семинарии. 

По впечатлениям того же протоиерея Титова 1901 г. видно, что в ходе 

дискуссий о позиции нового митрополита, о соответствии его шагов 

народным чаяниям, речь шла не о поддержке русофильской либо 

украинофильской повестки, а о защите русинских интересов перед лицом 

имперских и краевых властей. Это относится и к рассмотренному выше 

конфликту по поводу Львовского университета, и к вопросу о замещении 

вакантной станиславовской епархии. В противопоставлении священников 

Андрея Билецкого, Иосифа Комарницкого, имена которых назывались в 

 
581 Там же. С. 30-31. 
582 Пашаева Н.М. Очерки истории русского движения в Галичине ХIX – XX вв. С. 138. 



163 
 

русинской прессе в противовес «антирусскому» кандидату василианину 

Платониду Филясу, видится не столько национальное противостояние, 

сколько борьба белого духовенства, в том числе священнических династий, с 

усилением роли монашеского василианского ордена в церковной иерархии. 

Это, в частности, видно из претензии, которая выдвигалась по адресу 

Филяса: за ним заметили надменность и грубость «в обращении с 

священниками и их семьями»583. 

При том, что митрополит сохранял нейтральное положение, по мнению 

протоиерея Титова, Шептицкий более склонялся на сторону русофилов. 

Такой вывод был сделан, в том числе, исходя из критики политики 

священников-украинофилов в послании митрополита Андрея в 1902 г., а 

также из негативной реакции на это послание изданий «Дило» и «Руслан». 

Размышляя о справедливости этого суждения о предпочтениях митрополита, 

следует учитывать, что украинофильские издания указывали на 

недостаточную осведомленность митрополита из-за его происхождения584. 

Во время одной из вспышек конфликта между партиями митрополит 

доброжелательно принял делегации от обеих сторон, но, как отмечало 

украинофильское «Дило», украинская делегация встретила большую 

приветливость со стороны Шептицкого585. 

Митрополит Андрей признавал, что Галицко-русская матица, Народный 

дом, Ставропигийский институт, в которых господствовали москвофилы – 

это организации, представляющие народ (народные организации)586. 

Может пролить некоторый свет на вопрос отношения к партиям 

кадровая политика митрополита. Для этого надо выяснить, какие 

полномочия, возможности были у него в этом плане, в частности, в какой 

мере от митрополита зависело формирование митрополичьего капитула. 

Большинство членов капитула назначались императором Австро-Венгрии. 

 
583 Титов Ф.И., прот. Указ. соч. С. 122. 
584 Там же. С. 126. 
585 Borodzicz J. Op. cit. S. 74. 
586 Митрополит Галицкий Андрей Шептицкий и "Галицко-Русская Матица"... Львов, 1905. С. 3. 



164 
 

Председатель назначался апостольским престолом и только канцлер – 

галицким митрополитом587. Траге отмечал, что во время его пребывания в 

Галиции (1908–1913) большинство членов капитула принадлежало к 

москвофильской партии. Священник Антоний Петрушевич (1821–1913), член 

Краковской академии знания, Богемской и Петербургской академий наук, 

один из основателей Головной руской рады и Галицко-руской матицы, дядя 

будущего президента ЗУНР Евгена Петрушевича, был секретарем 

митрополита Михаила Левицкого, а в состав капитула вошел еще при 

митрополите Григории Яхимовиче в 1861 г. Священник Гавриил 

Крыжановский (1837–1912) стал членом капитула при митрополите 

Спиридоне Литвиновиче, повторно вошел в его состав при митрополите 

Иосифе Сембратовиче в 1877 г., в 1910 г. покинул капитул. Священник 

Иосиф Мильницкий (1837–1914) стал членом капитула в 1908 г. Священник 

Александр Бачинский (1844–1933), отец известного украинского деятеля, 

автора книги «Ukraina Irredenta» Юлиана Бачинского, стал членом капитула 

при митрополите Сильвестре Сембратовиче в 1893 г. Священники Иосиф 

Кобылянский и Мартин Пакиж были в составе капитула уже во время 

Львовского собора 1891 г. Единственным, кто склонялся к украинофильству, 

был священник Лев Туркевич, ставший членом капитула при митрополите 

Сильвестре в 1890 г.588 

Из перечисленных лиц только И. Мильницкий стал членом капитула при 

митрополите Андрее, что свидетельствует о сравнительно медленном 

обновлении его состава. При Шептицком также был назначен настоятелем 

собора святого Юра украинофил И. Чапельский, друг Ивана Франко. На 

должности в кафедральном соборе назначала митрополичья капитула589. И. 

Паславский утверждает, что А. Бачинский был народовцем, хотя и 

 
587 Шематизмъ всего клира греко-католицкои Митрополичои Архіепархіи Львôвскои на рôкъ 1902. 

Львôв, 1902. С. 59. 
588 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

851. 
589 Шематизмъ всего клира греко-католицкои Митрополичои Архіепархіи Львôвскои на рôкъ 1902. 

Львôв, 1902. С. 202. 



165 
 

поддерживал тесные связи с русофилами590 (называл себя руссофилом, 

«потому что я люблю всю Русь, тех, кто живет в глубокой России, или на 

Украине, или в Америке, или в Пруссии. Объединяет нас всех один обряд и 

один язык»591). 

О степени напряженности конфликта Траге писал, что враждебность 

между русинскими священниками (старорусинами и украинофилами) не 

принимала столь резкого характера, как между ними и латинским 

духовенством592. Пример сотрудничества между представителями этих 

партий (правда, православными) – совместные усилия в постройке 

православной церкви св. Георгия М.С. Грушевского и О.А. 

Мончаловского593. 

Главную опасность со стороны москвофилов митрополит Андрей 

усматривал в том, что часть представителей этого движения так или иначе 

пропагандировала «царское» православие. При этом в послании 

«Схизматицкая агитация» митрополита Шептицкого, епископов Хомышина и 

Чеховича в 1910 г. осуждается не только синодальная церковь, но и 

«нездоровый национализм», от которого необходимо предостерегать 

пасомых594. Под этим можно понимать завуалированную критику концепции 

триединой русской нации. Однако, скорее, критику этой концепции не как 

таковой, а в том ее виде, когда она подразумевает, что русский народ, в том 

числе галичане, должен быть объединен православием и не подчиняться в 

церковном отношении папе римскому. 

Представители партий (украинофильской, фракций москвофильской), в 

свою очередь, ревниво следили, кому окажет внимание духовный лидер 

 
590 Паславський І. Бачинський-Лешкович Олександр // Наукове товариство імені Шевченка. 

Енциклопедія: електронна версія. Київ; Львів, 2015 
// http://encyclopedia.com.ua/search_articles.php?id=220 [дата обращения: 24.03.2024]. 

591 В оригинале: «бо люблю цілу Русь, так тих, що мешкають у глибокій Росії, чи на Україні, чи в 
Америці, чи в Пруссах. З'єднує нас всіх один обряд і одна мова». III-ое Общое Собраніе членовъ Общества 
им. св. Іоанна Златоустого // Церковний Востокъ. 1912. Вып. 2. С. 57–58.  

592 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 
843. 

593 Там же. С. 853. 
594 Боцян Й. Указ. соч. С. 138. 



166 
 

галицких русинов. Л. Федоров в письме митрополиту отмечал: «Ваш отъезд и 

пребывание в Вене с старорусинами вызывает большие толки. Украинцы 

боятся, новокурсники бесятся и трусят, несмотря на внешнюю 

самоуверенность»595. 

Федоров считал нормой, по крайней мере, для монашествующих 

безразличное отношение к обеим партиям. Нарушение нейтралитета 

означало неприемлемую политическую ангажированность. При этом сам 

русский греко-католик чаще критически отзывался об украинофилах596. 

Федоров считал украинофилов важной силой, которую не следует 

игнорировать, однако, учитывая то, в каком тоне он о них высказывался, 

скорее, он не одобрял их деятельность597. Его отрицательное отношение к 

ним подтверждается тем, что их малое представительство на Третьем 

Велеградском съезде порадовало его: «Хорошо, что из украинцев были 

только Донарович с сыном и еще три клирика»598, – писал он митрополиту 

Шептицкому. 

Священников-украинофилов Федоров критиковал за вольное обращение 

с богослужебным уставом («чистейший галицкий “попик-украинец”» 

переделывает устав «так, как только придет ему в голову»)599. Таким 

образом, в этом аспекте они становились для него в один ряд с русскими 

священниками-модернистами. 

Для Федорова было важно, как украинофильская риторика 

воспринималась в народе. Он писал, что жития св. Иосафата должны быть 

«без малейших нападок на “кацапов, москалей” и всяких других украинских 

“вытребеньков” – это только возбуждает в народе подозрение, что писатели 

жития – “полячки”»600 Это может свидетельствовать о том, что в части 

 
595 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

633. 
596 Там же. С. 526. 
597 Там же. С. 309. 
598 Там же. С. 419. 
599 Там же. С. 673. 
600 Там же. С. 597. 



167 
 

населения антироссийская направленность украинофильства воспринималась 

как польская «интрига». 

Федоров описывал распространение украинского национального 

самосознания среди монахов-студитов Каменецкого скита в Боснии. Его 

проводниками он называл василианский журнал «Мисионарь», 

«интеллигентного священника» Ермия Кароля, протоигумена василианского 

ордена Платонида Филяса и других представителей этого ордена. Результат 

этого процесса: «произошло в их умах разделение на схизматиков-“кацапов” 

и на “щирих” католиков-украинцев»601. Как положительный момент Федоров 

отмечал, что ненависть к России еще не появилась. Социальное 

происхождение монахов – крестьянское. Если исходить из этого описания, то 

получается, что руководство ордена выступило в качестве агентов 

национального строительства. Обособление от «большой русской нации» 

проходило по конфессиональному признаку, однако было непонятно, где 

место в этой схеме для православного украинского населения Российской 

империи. Интересно, национальная идентичность наложилась тут на 

существовавшую конфессиональную или обе появились в результате влияния 

василиан? 

Важно в связи с этим упомянуть об отношениях митрополита Андрея с 

главой ордена Платонидом Филясом. Они оба воспитывались иезуитами в 

ходе добромильской реформы и затем тесно сотрудничали. Именно при 

участии Шептицкого было начато издание «Мисионаря». А когда епископ 

Андрей стал митрополитом, именно Филяс стал известен как его кандидат на 

освободившуюся станиславовскую кафедру602. Однако, после того как в 1904 

г. Филяс возглавил василианский орден, их отношения испортились. 

Позднее, в межвоенный период, василиане были в оппозиции к проводимой 

Шептицким «византинизации» богослужения, а митрополит считал их 

 
601 Там же. С. 526. 
602 Титов Ф.И., прот. Указ. соч. С. 122. 



168 
 

деятельность вредной для процесса объединения церквей603. Так что вполне 

вероятно, что и в описываемое Федоровым время (вторая половина 1900-х 

гг.) Шептицкий не поддерживал распространение василианами украинского 

национального самосознания. 

Такими нападками занимался издаваемый василианами журнал 

«Мисионарь». В то же время студитский орден, как отмечал Траге, не 

вмешивался в политику, и в нем мирно уживались представители русофилов 

и украинофилов. В частности, принадлежность двух настоятелей монастыря 

к противоположным партиям никак не повлияла на жизнь обители604. 

Но и галицкие москвофилы не вызывали у Федорова больших 

симпатий605. Российских черносотенцев Федоров сравнивал с «нашими 

новокурсниками» и «украинскими прогрессистами» по уровню атеизма среди 

его членов606. Под «нашими», скорее всего, имеются в виду и те, и другие, 

так что «наши» означает галицко-русинские, что свидетельствует о 

появлении соответствующего элемента в идентичности Федорова. 

Траге отмечал, что «новокурсники» в отличие от «старокурсников» 

встали на сторону православия. Их печатные органы «Прикарпатская Русь» и 

«Голос народа» травили митрополита Андрея, приписывая ему политику 

латинизации, очерняя его личность607. 

Траге поддерживал тех москвофилов, которые были сторонниками унии, 

в том числе написав для «Галичанина» статью «Совместимо ли униатство с 

русским национализмом?»608 К этому же направлению принадлежали 

изданная в Кракове анонимная брошюра «До почаевских паломников», 

написанная этимологическим правописанием, созданное в 1910 г. «Общество 

св. Иоанна Златоустого» и его журнал «Церковный Восток». 

 
603 Гентош Л. Митрополит Шептицький: 1923–1939. Випробування ідеалів. С. 324–325; Nowak M. 

Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. S. 381–382. 
604 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

849-850. 
605 Там же. С. 663. 
606 Там же. С. 458. 
607 Там же. С. 855. 
608 Там же. С. 856. 



169 
 
Траге отмечал, что русинская интеллигенция в городах Галиции 

переставала посещать церковь. Сохранение воцерковленности было связано с 

партийными симпатиями: старорусины («твердые» русские) продолжали 

ходить на службы, а украинофилы («украинцы») отходили от традиционной 

религиозности, воспринимая ее, по предположению Траге, как пережиток 

средневековья609. Также Траге симпатизировал борьбе москвофилов за 

этимологическое правописание, видя в ней «стояние за русский язык». 

Капитул и Ставропигийский институт он называл оплотом русской 

народности в Галиции (первый издавал «Львовские епархиальные 

ведомости» этимологическим правописанием, а второй – богослужебные 

книги, по тексту более близкие к издаваемым в России, чем к тем, которые 

выпускались василианами). Угрозой для нее была «захлестывающая ее волна 

украинского движения». Траге симпатизировал старине (ризы на иконах, 

стасидии), ему не нравились латинские нововведения (скамейки костельного 

типа, боковые алтари)610. 

Один из лидеров «западного» направления в греко-католической церкви 

станиславовский епископ Григорий Хомышин имел массу врагов как среди 

украинских радикалов, так и среди москвофилов («русских 

националистов»)611. 

Важным фактором было отношение москвофильской прессы к 

конфессиональным проблемам. По сообщению Траге, «Галичанин» 

восхвалял православие косвенно и весьма осторожно, а «Русская воля» 

(Перемышль) и «Прикарпатская Русь» открыто высказывались враждебно по 

отношению к унии и Риму612. После ряда посланий греко-католических 

архиереев «Галичанин» стал защищать унию613. 

 

§ 2.3.4. Социальные вопросы в обращениях Шептицкого к пастве 

 
609 Там же. С. 841. 
610 Там же. С. 851–852. 
611 Там же. С. 846–847. 
612 Там же. С. 855.  
613 Там же. С. 856. 



170 
 
В первом своем послании к верующим Станиславовской епархии 

епископ Андрей подчеркивал свое желание «стать всем для всех, чтобы всех 

спасти»614. Он называет адресатов своими братьями по крови. Первое 

послание посвящено вопросам земной жизни. Шептицкий обосновывал 

выбор такой темы тем, что для него как духовного отца не является чуждым 

ничто, что касается его духовных детей. Он просил прощения за то, что 

начинает не с проповеди слова Божьего, а с «человеческой стороны» жизни. 

То есть, мы видим, что с самого начала социальный вопрос прямо становится 

одним из центральных. При этом содержится апелляция к кровному родству 

с паствой. А патернализм во всех вопросах провозглашается составной 

частью духовного наставничества. Как же, исходя из этого, Андрей 

Шептицкий предлагал пастве обустроить свою общественную жизнь? 

Христианство как идеальная социальная доктрина. Прежде всего 

дается понять, что христианство – это не только учение об индивидуальном 

спасении, но и социальная доктрина. Шептицкий провозглашает, что учению 

Иисуса Христа полезно следовать не только отдельным людям, но и всему 

обществу615. «Христос – реорганизатор всей жизни человечества», «Нет в 

мире такого дела или такого института, которого бы Он не хотел 

перестроить»616. Учение Христа – это также и общественная наука617, учение 

об общественном порядке618, основой которого является семья619. «Под 

знаменем Христа собираются народы и общества, собираются миллионы»620. 

Таким образом, выстраивается пирамида: личность – семья – община – народ 

– человечество, в которой каждое звено призвано руководствоваться в своей 

жизни христианским учением. Характерно для эпохи упоминания о 

собирании под знамена (они могут быть партийные, национальное). Важно, 

 
614 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899-1944. Т. 2. С. 

2. 
615 Там же. С. 6. 
616 Там же. С. 17. 
617 Там же. С. 19. 
618 Там же. С. 18. 
619 Там же. С. 19. 
620 Там же. С. 270. 



171 
 

что в этот процесс вовлекаются целые народы, общества, которые 

провозглашаются не объектом, а субъектом политики. Значимым 

объявляется численность («миллионы»). Над этими явлениями, среди 

прочих, впоследствии размышлял испанский философ Хосе Ортега-и-Гассет 

в трактате «Восстание масс» (1930). 

Очевидно, что таким образом в текстах Шептицкого христианское 

учение вписывается в контекст эпохи как конкурент новых идеологий, 

которые теснили церковь и традиционные светские элиты в борьбе за сердца 

и умы людей. В первую очередь такая угроза виделась со стороны 

социализма. Некоторые послания посвящены именно полемике с 

социалистами. 

Согласно митрополиту Андрею, отличие учения социалистов состоит в 

том, что они «только материально понимают будущее человечества и ведут 

его лишь к материальному благополучию». Свою «безнравственную этику» 

они представляют как какую-то «общественную религию»621.  

Христианство же отличается от всех прочих социальных доктрин тем, 

что представляет интересы не какой-то части общества, но всех людей. 

Принципы христианства выше любой партийности, они в силах всех людей 

собрать в одну семью622. 

Здесь важно отметить то, что Шептицкий расставил новые акценты, по-

новому противопоставил христианство социализму. Вместо того, чтобы 

написать, что христианство интересует только вечная участь человека, а 

социализм плох тем, что заботится о преходящем земном благе, Шептицкий 

в духе христианско-демократической энциклики Льва XIII «Rerum Novarum» 

подчеркнул, что церковь волнует и благополучие ее паствы на земле, а 

христианство лучше тем, что оно думает не только про земную жизнь, но и 

про загробную. То есть, наблюдается попытка не противопоставить 

попечение об одном заботе о другом, но гармонично совместить их. Эту 

 
621 Там же. С. 287. 
622 Там же. С. 288. 



172 
 

мысль приветствовал писатель Андрей Чайковский в письме к 

митрополиту623. 

Обращаясь к пастве, Шептицкий предлагал такую перспективу: 

«Разрастешься, Мой Родной Народ, в народ великий и могучий, богатый и 

счастливый, – в народ верующий, благочестивый и моральный, – в народ 

святой!»624 То есть, земные блага ставятся в один ряд с вечной участью, 

выстраивается своеобразная пирамида, фундамент которой – материальное 

благополучие. 

Также стоит обратить внимание на то, что фактически митрополит 

Андрей выступал против какого-то ни было деления на «своих» и «чужих», 

все должны были стать для всех «своими». 

Однако всеобщее единство представлялось скорее будущим идеалом. 

Исходя из существовавших реалий, Шептицкий предлагал свое видение того, 

кто является более «своим» для греко-католика в разделенном человеческом 

обществе. 

Иерархия любви к ближнему. Вокруг чего же Шептицкий предлагает 

объединяться? Вокруг веры. Самая эффективная взаимопомощь опирается на 

любовь к ближнему, на сознание общей веры625. Светское право не способно 

ограничить страсти, которые мешают альтруизму626. 

Потомки верующих – тоже «свои». Можно быть христианами по роду, 

принадлежать к христианской культуре и вере. «Заблуждения ваши 

осуждаем, но вас самих считаем своими», – обращается Шептицкий к 

«руской» интеллигенции627. В этом заявлении видится миссионерское 

стремление возвратить в лоно церкви увлекшихся атеизмом и прочими 

нехристианскими воззрениями украинских интеллектуалов, значительная 

часть которых, если не большинство, были «по роду» не только христианами, 

но и представителями греко-католического духовенства. А христианин – это 
 

623 Там же. С. 572. 
624 Там же. С. 20. 
625 Там же. С. 4. 
626 Там же. С. 7. 
627 Там же. С. 13. 



173 
 

тот, кто признает все учение Церкви без исключений628 и кто любит ближних 

своих.  

При этом чужаков, иноверцев и врагов тоже надо любить629. Однако 

степень любви к людям должна быть разная. Она зависит от того, с кем тебя 

сильнее связал Бог. Так сильнее всего надо любить свою семью. На втором 

месте стоит украинский630 народ и родина631, потому что «со своим Народом 

и Родиной связан Ты не только общей верой, которую мы считаем самым 

большим добром, и св. обрядом, которым мы дорожим, – но еще и общим 

языком, нравами и обычаями. И этой землицей святой, на которой мы вместе 

проживаем… – и всем прошлым вековым, – и общей украинской кровью, – и 

общим добром, и общим будущим… И общими желаниями и потребностями, 

– и общими страданиями и бедами…»632. Выстраивается следующая 

иерархия ценностей-связей: конфессия, обряд, язык, обычаи, территория 

проживания, история, происхождение, экономика, цели, препятствия. В этом 

ряду важно отметить то, что собственно этническое происхождение 

поставлено на седьмое место, а после религиозных характеристик первое 

место отводится языку. По приведенным Шептицким критериям украинцы 

Галиции явно отделяются не только от поляков и русских, но и от 

православных украинцев Буковины и Российской империи. 

На третьем месте стоят христиане-католики. Они связаны Богом, верой в 

Иисуса Христа, крещением, евхаристией, а больше всего – надеждой на 

вечное пребывание с Богом633. Здесь можно задаться вопросом, почему 

 
628 Там же. С. 286. 
629 Там же. С. 55. 
630 Прим.: здесь и далее в абзаце текст послания в сборнике приведен по эмигрантской публикации 

сочинений Андрея Шептицкого 1965 года (Твори Слуги Божого Митрополита Андрея Шептицького. Т. 1. 
Торонто, 1965), в которой присутствовала практика замены издателями текстов митрополита слова «рускій» 
на «український» (Ср.: Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Т. 2. С. 269; Листъ пастирскій 
Высокопреосвященого Андрея Шептицкого, Митрополита Галицкого, Архієпископа Львôвского, Епископа 
Каменця Подôльского до рускои интеліґенціи. Жовква, 1901). Так что стоит учитывать, что в оригинале, 
весьма вероятно, было использовано именно слово «рускій» в тех процитированных местах, где приводится 
слово «украинский». 

631 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 
56. 

632 Там же. С. 57. 
633 Там же. 



174 
 

связанные столь высокими вещами помещаются Шептицким после имеющих 

много земного общего. Скорее всего, логика здесь состоит в том, что народ, 

будучи единоверным, также связан всеми этими святыми вещами, но помимо 

них еще и более материальными, поэтому как имеющий больше связей 

заслуживает большей любви. 

На четвертом месте в схеме Шептицкого располагаются христиане-

некатолики, которые связаны с католиками крещением и «у них тоже есть 

надежда попасть в Божье Царство», а на пятом нехристиане634.  

Шептицкий писал, что патриотизм бывает христианский и языческий. 

При последнем любовь к своему народу сочетается с ненавистью к другим, в 

то время как христиане-патриоты любят всех людей, при этом свою родину 

больше всех635. Самого себя Шептицкий называет принадлежащим к 

«гражданам-патриотам» и добавляет, что хотел бы быть среди них самым 

лучшим636. 

Личность и общество. У Шептицкого был сложный подход к 

соотношению общественного и частного. Как уже видно из текста, 

Шептицкий большое значение отводил обществу, сравнивал его значение для 

человека с ролью корня для растения. Епископ Андрей заявлял, что 

индивидуализм – это не лучший путь к процветанию. Отрывок его послания 

называется «Сами не справимся; нужно объединяться»637, в нем он призывает 

верующих кооперироваться (в чем?) в торговле и труде, обращаясь за 

советом и помощью к священникам, призывая при этом остерегаться 

излишней партийности. 

В то же время он призывал воспитывать в молодежи самостоятельность, 

«индивидуальность», приучать их собственной инициативой устраивать свою 

жизнь. При этом Шептицкий не выступал против сотрудничества, но говорил 

настраивать молодых людей на то, чтобы не ждали помощи от других, от 

 
634 Там же. 
635 Там же. С. 14. 
636 Там же. С. 270. 
637 Там же. С. 5. 



175 
 

государства638. А совершенно обособленное положение предводительства 

(«проводу») Христа, согласно Шептицкому, заключается в том, что влияние 

Христа в наибольшей мере сохраняет ненарушенной индивидуальность 

каждой личности639. Этому же соответствует заявление, что «ее [церкви] 

влияние никогда не является влиянием на массы, но влиянием на отдельные 

личности»640. 

Шептицкий, не покушаясь на право частной собственности, отмечал: 

«Лучше умеет бережливым быть тот, кто свою работу считает не только 

своей собственностью, но и собственностью детей и будущего поколения, а 

частично и собственностью всего общества»641. Он указывал, что 

оставленное в наследство родителями должно передать своим детям642. 

Отдельно говорится про землю, что она не в собственности у людей, а лишь 

дарована Богом во временное пользование643. 

Если попытаться синтезировать приведенные высказывания на тему 

соотношения индивидуального и коллективного, то, вероятно, можно 

утверждать, что для Шептицкого идеальным являлся коллектив, 

составленный из личностей, которые сознают, в чем благо этого единства и 

поэтому добровольно его поддерживают.  

Семья и община. Рассмотрим теперь значение, которое митрополит 

Андрей отводил отдельным уровням описанной выше пирамиды (личность – 

человечество). 

Важность семьи определяется тем, что там воспитываются дети. Здесь 

Шептицкий усматривает корень социальных проблем: ощутив злость со 

стороны матери, «молоденькое сердце уже наполняется тем хаотичным 

чувством борьбы и ненависти, которое разбивает народ, – людей, родных 

 
638 Там же. С. 11. 
639 Там же. С. 273. 
640 Там же. С. 285. 
641 Там же. С. 4. 
642 Там же. С. 312. 
643 Там же. С. 310. 



176 
 

братьев, на самолюбивые единицы, – враждебно друг к другу 

настроенные»644. 

Шептицкий запрещал родителям принуждать детей к браку, угрожая 

даже тем, что церковью такие браки не будут считаться действительными, а 

детям в этом вопросе разрешает не слушать родителей. «Помните, что в 

браке речь не идет о приобретении себе имущества, но о счастье Ваших 

детей!»645 В этом плане Шептицкий высказывался против патриархальной 

модели, при которой воля главы семьи, рода определяла судьбу всех ее 

членов. 

В посланиях Шептицкий использовал обращение «братья», кроме 

случаев, когда обращается специально к женщинам, то есть, он видел в 

качестве своих адресатов прежде всего мужчин. Однако женщина не 

низводится на уровень только послушной исполнительницы воли мужа. 

Шептицкий призывал в важных делах, таких как, например, подписание 

контракта, советоваться с женами, «потому что и у жены есть свой разум»646. 

Супруги должны не только детей воспитывать в Законе Божьем, но и 

друг друга уберегать от греха. Это обязанность не только семьи, но всей 

общины. На ней лежит ответственность, если кто-то из ее членов грешит. На 

этом настаивал Шептицкий в послании к гуцулам, ссылаясь на Первое 

послание к Коринфянам апостола Павла647. 

Народ – паства Шептицкого. Следует указать, что униатский иерарх  

наделял некоторые более объемные категории характеристиками меньших. 

Так, народ может обладать определенными чертами личности, а все 

человечество – это одна семья648. 

Хотя Шептицкий и объявлял всех людей членами одной семьи, это, 

скорее, относится к идеалу, на котором должны быть основаны 

взаимоотношения между людьми. В реальности же такого не было, что 
 

644 Там же. С. 28. 
645 Там же. С. 29. 
646 Там же. С. 310. 
647 Там же. С. 301. 
648 Там же. С. 50. 



177 
 

отражено в тех местах обращений к пастве, в которых говорится о «чужих», о 

чужаках («чужинцях»). 

Призывая заботиться о телесном здоровье, Шептицкий подчеркивал: 

«Только здоровые и физически сильные расы могут быть счастливы», 

«Народ безнравственный ведет сам себя на верное уничтожение»649 [курсив 

мой – А. П.]. Говоря о пользе образования, отмечает, что людям приходится 

считаться с народом, у которого есть ученые650. Англия, Франция и США – 

наиболее сильные и умные страны651. 

Воспитывая молодежь, нужно приучать ее не только любить свою землю 

и работать на ней, но и «взять в свои руки торговлю и промышленность, 

потому что слабым всегда является общество, у которого нет своей 

промышленности; убогим общество, в котором торгуют чужаки»652. Скорее 

всего, эту характеристику, сделанную в общем виде, епископ Андрей 

относил именно к украинскому народу. Можно понимать под словом 

«чужаки» («чужинці») как иностранных граждан, так и неукраинцев, 

поскольку и первые, и вторые владели промышленностью в Галиции и 

занимались в ней торговлей.  

Для того чтобы заключить, что в данном случае имел в виду 

Шептицкий, следует попробовать выяснить, в каком значении он 

употребляет слово «общество» («суспільство»). Ограничивается ли оно 

этническими украинцами или включает в себя все галицийское население? 

Судя по упоминаемым здесь ниже образованным «верхним слоям 

общества»653, которых у украинцев не было, «общество», скорее всего, 

употребляется во втором широком значении, а под «чужаками» в таком 

случае следует подразумевать только иностранцев. Но поскольку аудитория 

Шептицкого – украинцы, то под «чужаками» возможно мыслились и 

галицийские поляки, евреи, немцы и т.д. 
 

649 Там же. С. 3. 
650 Там же. С. 10. 
651 Там же. С. 13. 
652 Там же. С. 11. 
653 Там же. С. 9. 



178 
 
В реальности, описываемой Шептицким, даже религия в некотором 

смысле должна согласовываться с нуждами народа. Хотя религия и 

объявляется им обязанностью народа654, отмечается, что христианская 

организация должна быть приспособлена к потребностям «нашего народа и 

времени»655. 

Кто же входил в состав «нашего» для митрополита Андрея народа? 

Шептицкий, обращаясь к верующим, называет «нашим» как «руский» народ, 

так и католическую веру, «вне которой нет спасения», одновременно 

ссылаясь на времена Владимира Святого, «при котором Русь приняла 

Христианство»656. Шептицкий утверждал, что на них, «католиках руского 

обряда», лежит задача привлечь к истинной вере «наших отлученных 

братьев» и приводил слова папы Урбана VII: «Вы, русины, приведете когда-

то к единству все восточные Церкви»657. Отдельно он обращается к жившим 

в православном окружении буковинским греко-католикам: «Вы мне милее 

всех других»658. 

Ценности народные и религиозные. Униатский иерарх придерживался 

концепции «национального возрождения» русинов, которые были 

пробуждены от сна обратившейся к народу интеллигенцией – сельским 

духовенством. Не называя этого термина, Шептицкий отмечал, что у русинов 

отсутствуют черты «исторической нации»: «мало понимания 

государственности, династичности, мало исторических традиций»659. 

Давая верующим наставление, как надо голосовать на выборах в 

рейхсрат, митрополит Шептицкий писал: «Само собой разумеется, что так же 

как руский народ выбирает своих, русинов, в депутаты, точно так же 

христианский народ [курсив мой –  А. П.] должен только христиан выбирать 

 
654 Там же. С. 33. 
655 Там же. С. 270. 
656 Там же. С. 10–11. 
657 Там же. С. 15. 
658 Там же. С. 15. 
659 Там же. С. 597. 



179 
 

послами»660. Христиане, таким образом, ставятся на одну плоскость с 

национальностью. А за кого же голосовать русину-христианину, если в его 

округе из русинов выдвинулся только социалист, зато есть поляк-католик? 

Получается, что здесь религиозное основание идентичности, если и не 

ставится выше национального, то как минимум, помещается на одном 

уровне. 

При этом Шептицкий также употребляет выражения «сельский народ», 

«крестьянские депутаты»661. Понятно, что здесь слово «народ» означает не 

«этнонациональное», а «социальное» и «сословное». В данном случае оно 

соответствует, скорее, польскому «lud», чем «naród».  В польском языке при 

противопоставлении polski/ruski Шептицкий использует слова «naród», 

«naródowość»662. В украинском же языке «нарід» может означать как 

связанное с этническим/национальным, так и с социально-экономическим 

делением понятие, или вообще собирательное название людей. 

Шептицкий хоть и сопоставляет «руский народ» и «христианский 

народ», но не противопоставляет их. Тем более, эти понятия пересекаются 

между собой. То же относится и к «сельскому народу». 

Противопоставляются не совокупности людей по какому-либо признаку, 

обозначаемые этими понятиями, а сами эти признаки, которые выступают 

как критерии идентичности. Кем человек является? Например, русином, 

христианином, крестьянином. А кем в первую очередь? Что чему 

подчиняется? Какова иерархия? И вот Шептицкий в своем послании 

фактически выстраивает подобную иерархию в следующих фразах: «А никто 

этого лучше крестьян не понимает, что христианам нужна христианская 

школа»; «только вера и церковь сохранили наш руский народ»663. Другими 

словами, христианство важнее, поскольку оно сохранится без «руского» 

 
660 Там же. С. 406. 
661 Там же. 
662 Там же. С. 322. 
663 Там же. С. 406–407. 



180 
 

народа, а он без него – нет. Поэтому, если ты русин и хочешь им оставаться, 

будь верующим и участвуй в жизни церкви. 

В целом, Шептицкий старался ничего не противопоставлять. Например, 

после убийства наместника Галиции графа Анджея Потоцкого в 1908 г., 

которое оправдывалось радикальными украинскими политиками, Шептицкий 

решительно осудил это действие как нарушение Божьей заповеди. Однако он 

не сказал, что, поскольку христианские ценности важнее национальных, 

последние должны уступить. Он доказывал, что это убийство не 

соответствует как раз интересам русинов. После чего обратился к не раз уже 

до этого высказанному тезису, что религия – не личное дело каждого, что 

если человек христианин, то он должен быть таким не только в церкви, но и 

дома, в семье, и на работе, и в обществе, и в политике664. 

Опять прослеживается та же логика – если существует мнение, что для 

блага страны/народа необходимо совершить что-либо, противоречащее 

христианству, то не надо уговаривать отказаться от этого блага, а следует 

доказать, что это вовсе не благо. «Мы, католики, дорогие братья, стремимся к 

тому, чтобы католической была наша гмина, повет, наша страна и 

государство, чтобы католическими были все институты, которые католикам 

должны служить, правительство, законодательство и школа»665. 

Это также связано с выделением Шептицким хорошего и плохого 

патриотизма. «Патриот, который не является христианином, является плохим 

патриотом, и каждый хороший русин должен быть хорошим христианином». 

«Грустно было бы, если бы на предвыборных собраниях, вечах, совещаниях, 

доверительных собраниях (довірочних зборах) никто из вас не подумал о 

том, что из всех народных вопросов самым важным вопросом является 

вера»666. 

 
664 Там же. С. 582-584. 
665 Там же. С. 331. 
666 Там же. С. 407. 



181 
 
Народ – единый или разделенный? Митрополит Андрей не выступал 

за абсолютное равенство всех членов общества. Он отмечал, что общество 

должно быть разделено на тех, кто приказывает, и тех, кто подчиняется. «И 

не могут все, с любой точки зрения, быть друг другу равными»667. 

В посланиях митрополита отражено социальное устройство 

галицийского общества. Так, Шептицкий призывал молодежь всех сословий 

помнить о значении их нравственного поведения в их судьбе уже в этом 

мире668. Его отдельный призыв к земледельцам – бросить пить водку669, а 

также частые обращения к сельскому населению, к примерам из 

крестьянской жизни, и почти никогда к горожанам, показывают, что иерарх 

отчетливо представлял себе преобладающий слой своей украинской паствы – 

крестьянство. Об этом же свидетельствует то, что в послании к «руской» 

интеллигенции он объясняет причины отдельного к ней обращения: «В 

пастырском послании, которым я приветствую верных моих епархий, 

охватывая все слои нашего общества, я вынужден употреблять способ речи с 

образами и доказательствами наиболее доступными для неграмотных 

людей»670. 

Шептицкий отмечал, что экономическая сила общества определяется не 

совокупностью имущества, но средней состоятельностью всех, то есть 

экономическое расслоение он не считал положительным явлением671. 

Образованность высших слоев – большее их преимущество, чем 

богатство672, поскольку последнее обусловлено первым, поэтому 

неграмотным нужно стремиться к учебе. Этот призыв, адресованный в 

первую очередь крестьянам, отражал диспропорцию грамотных среди 

украинского и неукраинского населения Восточной Галиции. Также речь 

могла идти именно об особенностях украинского населения Галиции. 

 
667 Там же. С. 66. 
668 Там же. С. 3. 
669 Там же. С. 4. 
670 Там же. С. 269. 
671 Там же. С. 6. 
672 Там же. С. 10. 



182 
 

Шептицкий писал «руской» интеллигенции: «[Вы] ученостью и влиянием 

занимаете в нашем народе высшее положение»673. Отсюда косвенно следует, 

что среди украинцев влиятельными были именно образованные люди, 

поскольку знатных и богатых практически не было – это был удел других 

национальностей, проживавших в Галиции. 

Призывая семьи установить практику совместной молитвы, он писал: 

«Пусть вся семья: отец, мать, дети и вся челядь [курсив мой –  А. П., далее 

курсив Шептицкого] совместно каждый день произносят молитвы»674. 

Слово «челядь» имеет три значения: 1) молодежь, 2) женщины, 3) домашняя 

прислуга. Вряд ли имеется в виду последнее, поскольку большинство 

украинцев – крестьяне, многие из которых далеко не состоятельные. Скорее 

всего, речь идет о всех, кто проживает в доме. 

Чужие. Теперь посмотрим, кого митрополит Андрей показывал как 

«чужих» для своей паствы. 

Шептицкий пугал гуцулов, что если те не оставят блудной жизни, то 

«ваша святая землица перейдет в чужие руки!»675. То же самое грозит им, 

если не бросят пьянства. Часто в качестве «чужих» выступают евреи. 

Епископ Андрей осуждал уходившую в прошлое практику бездетных 

завещать свою землю евреям676. Продать землю нехристианам – значит 

потерять ее для Бога («стратити Богови»)677. Здесь, скорее всего, снова речь 

идет о евреях. 

Евреи противопоставляются христианам как кредиторы. При этом 

Шептицкий строго запрещал самим христианам драть лихву со своих 

единоверцев678. 

Иерарх осуждал предрассудки гуцулов, которые при встрече с 

ксендзом, «как какой жид» бросают сено, солому, а то и камень, чтобы «поп» 

 
673 Там же. С. 269. 
674 Там же. С. 32. 
675 Там же. С. 301. 
676 Там же. С. 309. 
677 Там же. С. 310. 
678 Там же. С. 311. 



183 
 

дорогу не перешел679. Выступая против разрешения разводиться, Шептицкий 

охарактеризовал эту меру как заведение у христиан «еврейского 

супружества»680. 

Епископ Андрей призывал научиться самим хорошо печь хлеб. В таком 

случае «не нужно было бы куличи и белый хлеб у евреев покупать». Он 

повторял запрет епископа Юлиана Пелеша покупать у евреев куличи и 

освящать их681. Говоря о знахарях и колдунах, Шептицкий отмечал: «Есть 

они из евреев и из христиан, – есть между ними и еврейки»682 

Подчеркивая то, что Божьими заповедями христианин должен 

руководствоваться во всех сферах жизни, Шептицкий приводил такой 

пример: «Каким же христианином является, к примеру, человек, который 

пойдет на Службу Божью в воскресенье как христианин, а в хате проклинает, 

как язычник, как турок, торгует, как нехристь»683. 

Также «чужие» – грешники. Епископ Андрей предостерегал перед тем, 

чтобы брататься с ними684. 

Образы «чужих» использовались им, чтобы показать силы, стоящие за 

чем-то, показываемым им в негативном свете. В послании к верующим 

Шептицкий отмечал, что общество «Freie Schule», выступающее за 

секуляризацию школы, по большей части состоит из евреев и лютеран685. 

Ругая социализм, митрополит прибегал к теории заговора: «Социалисты 

во всем мире – это явные враги церкви. […]. А среди них верховные 

поводыри – евреи и масоны»686. В другом месте Шептицкий объясняет цели 

евреев: [они] «хотели бы получить как можно большую власть и влияние и 

собрать вокруг себя армию, которая бы им подчинялась во всем и слепо 

выполняла бы их приказы». А евреев для этого не хватает, потому что им 

 
679 Там же. С. 313. 
680 Там же. С. 397. 
681 Там же. С. 315. 
682 Там же. С. 318. 
683 Там же. С. 403. 
684 Там же. С. 306. 
685 Там же. С. 406. 
686 Там же. С. 408. 



184 
 

надо платить, а христиан можно увлечь красивыми словами о 

несправедливом устройстве современного общества687. 

Что же митрополит проповедовал насчет отношения к «чужим»? Он 

указывал, что социальная и национальная ненависти плохи, как и личная. Но 

они даже хуже личной, поскольку шире распространяются и легче 

прикрываются чем-то добродетельным688. Как уже отмечалось, Шептицкий 

учил, что любить надо всех, даже чужих, потому что на самом деле они не 

чужие, а свои, надо только обратить их ко Христу: «Единство веры сближает 

и объединяет враждующие народы»689. 

 

* * * 

Таким образом, среди современников Андрея Шептицкого было 

распространено представление о существовании политической и 

религиозных сфер, как отдельных, но взаимосвязанных. Многими к началу 

ХХ в. наблюдалось усиление национальной проблематики в политической 

сфере. Митрополит Андрей считал, что только христианство способно 

объединить всех людей и надеялся, что государство, занятое национальным 

строительством, освободит от своего контроля конфессиональную сферу. 

При этом он был не согласен с тем, чтобы государство оставляло церковь без 

своего попечения (был против секуляризации). Однако Шептицкий, видимо, 

не учитывал в полной мере того, что конфессиональная составляющая может 

использоваться в национальном строительстве. Не отрицая того, что 

представители духовенства могут иметь определенные национальные 

симпатии, он был против открытого участия церкви в национальных 

конфликтах в пользу какой-либо стороны. Среди его последователей 

существовали различные взгляды насчет допустимости национализма среди 

христиан. 

 
687 Митрополит Андрей Шептицкий. Канадийским Русинам. Жовква, 1911. С. 59. 
688 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 2. С. 

324. 
689 Там же. С. 330.  



185 
 
Важнейшим приоритетом деятельности митрополита Андрея было 

стремление к объединению всех христиан. У него имелось представление о 

том, как мог бы развиваться этот процесс. Главная роль в начале этого 

движения отводилась русинам и их церкви. Это обстоятельство помогает 

понять характер деятельности митрополита Андрея в самой Галиции. 

Принципы его обрядовой реформы были ориентированы, в том числе, на 

сближение с богослужебным укладом православной церкви. Он стремился 

показать православным в России, главным образом, народным массам, что 

католичество не равно латинству и можно оставаться восточным, 

православным, находясь в подчинении папе римскому. То есть, сделать из 

Галиции своего рода «витрину» восточного славянского католичества. 

Сопоставив мировоззрение Андрея Шептицкого, как оно представлено в 

его письмах к родителям в 1870-е – 1880-е гг., с идеями его первых 

пастырских посланий, а также с его действиями, можно прийти к следующим 

выводам: 

1) Религиозная идея занимала первенствующее место в идентичности 

Андрея Шептицкого. Цель своей деятельности он видел в 

присоединении к католической церкви христианского, а если 

получится, и нехристианского востока. Ради этого он готов стать 

«всем для всех», то есть перейти на язык своей паствы не потому, что 

он ему нравится, а чтобы яснее донести свою проповедь. В этом же 

свете (готовность стать «своим», прогрессивным для «руской» 

интеллигенции) можно оценить согласие Шептицкого 

организовывать христианскую жизнь сообразно с потребностями 

народа и времени. 

2) Взгляд на украинцев Галиции как на одно из племен бывшей Речи 

Посполитой, который был свойственен Шептицкому ранее, он не 

продвигал в своих посланиях, напротив, ясно отделяя в них 

«католиков руского обряда» от всех остальных. То есть, начался его 

переход на национальные украинские позиции. 



186 
 
3) На вызов социализма Шептицкий ответил идеями христианской 

демократии, не подвергающей сомнению буржуазные свободы, но 

призывающей к социальной солидарности, кооперации, 

взаимопомощи из моральных побуждений. Шептицкий высказался 

против представлений о том, что христианство чурается заботы о 

земном благополучии. 

В идеях Шептицкого патриархальное и архаичное (представление о 

божественном происхождении власти, семейные ценности, особое 

отношение к земле) сочеталось с появившимся в эпоху модерна (стремление 

работать с массами, создавать соответствующие организации, идея брака по 

любви, изменения роли женщины, национальная идея, вовлечение широких 

слоев населения в торговлю и промышленность, всеобщее образование). 



187 
 
Глава 3. Национальная и конфессиональная проблематика 

в деятельности митрополита Шептицкого в Российской 

империи (1899–1914 гг.) 

 

§ 3.1. Появление и оформление греко-католической миссии в Российской 

империи в 1901–1914 гг. 

Задача данной главы – не описание истории греко-католической миссии 

в России в начале ХХ в., а выявление национально-конфессиональной 

проблематики, проявлявшейся в ходе этой миссии. Этот же, вводный по 

отношению к данной главе, параграф посвящен краткому изложению 

известной по источникам и литературе информации о появлении греко-

католического движения в России в конце XIX – начале ХХ в. 

Не до конца ясны время и обстоятельства начала миссии. С одной 

стороны, мы знаем о появившемся у Шептицкого еще в юном возрасте 

стремлении объединить православных с Римом. С другой стороны, нам 

неизвестно, какие были первые шаги его на этом пути. Каким образом 

появились в России католики восточного обряда? Было ли их появление 

результатом деятельности митрополита Андрея? 

Рассмотрим вначале известные обстоятельства обращения в 

католичество в восточном обряде видных российских греко-католиков. 

Леонид Иванович Федоров (1879–1935), будущий экзарх российских 

греко-католиков, родился в Петербурге в семье повара, сына крепостного 

крестьянина. Отец Леонида владел рестораном «Малоярославец» в 

Казанской части Петербурга690. В 1901 г. Леонид поступил в Санкт-

Петербургскую духовную академию. В этом же году настоятелем 

католической церкви св. Екатерины был назначен переведенный из 

Житомирской епархии Ян Сциславский. Незадолго до перевода он 

 
690 Диакон Василій [Бурман]. Леонид Федоров. Жизнь и деятельность. Рим, 1966. С. 30. 



188 
 

познакомился с Шептицким. В Петербурге, общаясь с русскими, 

Сциславский всегда указывал на их право остаться в восточном обряде при 

переходе в католичество. Повлияло ли на формирование такой позиции 

общение с митрополитом Андреем, неизвестно. Сциславский проводил 

регулярные встречи со студентами православной духовной академии. Среди 

их участников был и Федоров691. В результате общения с ксендзом Федоров 

решил стать католиком и отправился в 1902 г. в Рим, но не сразу, а через 

Львов692. Очевидно, что к Шептицкому его направил Сциславский. Опять же 

неизвестно, просил ли Шептицкий Сциславского о помощи в поиске в России 

людей, готовых перейти в католичество в восточном обряде, или 

Сциславский, зная о миссионерских стремлениях митрополита Андрея, сам 

проявил инициативу, направив Федорова во Львов. Таким образом, Федоров 

был направлен к Шептицкому польским ксендзом, но не исключено, что 

Шептицкий способствовал такому ходу дел. 

Алексей Евграфович Зерчанинов (1848–1933), наместник митрополита 

Андрея в России, родился в семье сельского священника Нижегородской 

губернии, в 1871 г. был рукоположен в священники. Изучая духовную 

литературу, решил стать католиком. В 1896 г. ссыльный польский ксендз 

Мариан Фульман принял его в католичество в сане священника. С 1898 по 

1901 гг. находился в заключении в суздальском Спасо-Евфимиевом 

монастыре. Его освобождения добилась Н.С. Ушакова, ему было предписано 

постоянно находиться на хуторе в Нижегородской губернии. Там его 

несколько раз посетил иезуит Пыдынковский, знакомый Шептицкого, и 

доставил в Австро-Венгрию рукописи Зерчанинова для издания. В 1905 г. 

Зерчанинову разрешили переехать в Петербург, а в 1907 г. поехал заграницу, 

посетил папу Пия Х и митрополита Андрея693. Таким образом, Зерчанинов 

стал католиком еще до того, как Шептицкий стал епископом. В этом случае 
 

691 Там же. С. 46–47. 
692 Там же. С. 49–50. 
693 Там же. С. 62–64; Бочков П.В., свящ. Жизненный путь и деятельность прелата Алексия 

Зерчанинова, бывшего священника Русской Православной Церкви, организатора русских униатских общин 
// Сборник трудов Якутской духовной семинарии. Вып. 15‒16. Якутск, 2022. С. 65–95.   



189 
 

опять же, как с Федоровым и Сциславским, неизвестно, были ли какие-либо 

просьбы к Пыдынковскому со стороны митрополита Андрея насчет 

Зерчанинова. 

Наталья Сергеевна Ушакова (ум. 1918), организатор петербургской 

общины греко-католиков, приходилась двоюродной сестрой П.А. 

Столыпину, она также была родственницей русских католиков М.Д. 

Жеребцова и Н.А. Толстого. Ее приход к католичеству В. Бурман связывал с 

общением с княгиней Е.Г. Волконской (1838–1897), католичкой, автором 

историко-богословских сочинений, общавшейся с В.С. Соловьевым694. В 

свою очередь, Ф. Каревич писал, что Ушакову обратил иезуит 

Пыдынковский695. 

Николай Алексеевич Толстой (1867–1938) родился в Москве в семье 

обергофмаршала из нетитулованной ветви Толстых. В 1893 г. стал 

православным священником, в 1894 г. перешел в католичество, в Вене 

познакомился с митрополитом Сильвестром Сембратовичем, был принят в 

юрисдикцию мелькитской греко-католической церкви, в 1899 г. некоторое 

время гостил у Шептицкого696. Таким образом, и в случаях Зерчанинова, 

Ушаковой и Толстого обращение в католичество произошло до епископства 

Шептицкого. 

Иван Александрович Дейбнер (1873–1936) родился в Петербурге в семье 

генерал-майора. В последних классах училища вошел в кружок почитателей 

взглядов В.C. Соловьева. В 1899 г. перешел в католичество, спустя несколько 

лет поступил на службу чиновником при саратовском губернаторе П.А. 

Столыпине. Затем захотел стать священником и написал по этому поводу 

 
694 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 94-96. О роли Соловьева и Волконской в русском 

католическом движении см. Цимбаева Е.Н. Русский католицизм: идея всеевропейского единства в России 
XIX в. М., 2013. 

695 Karewicz F. Z dziejów pracy unijnej w Rosji. Kościół katolicki w Rosji. Warszawa, 1932. S. 47. Цит. по: 
Николаев К.Н. Восточный обряд. Париж, 1950. С. 62. 

696 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 95. 



190 
 

письмо митрополиту Андрею. Шептицкий во Львове посвятил Дейбнера в 

священники697. 

Евстафий Акимович Сусалев (1879–?) происходил из старообрядцев 

Нижегородской губернии. В 1907 г. стал священником. Через год был 

запрещен в священнослужении, перешел к единоверцам (старообрядцы в 

составе РПЦ), затем опять вернулся в старообрядчество и в том же 1908 г., во 

время пребывания Шептицкого в Петербурге, обратился к греко-католикам, 

заявив о своем желании перейти в католичество. Его дело было передано на 

рассмотрение папе римскому, так как нужно было выяснить, признает ли 

католическая церковь белокриницкую иерархию. Решение оказалось 

положительным, и Сусалев был принят в сане священника698. 

Таким образом, нельзя утверждать, что основные деятели русского 

католичества восточного обряда начала ХХ века стали католиками в 

результате деятельности Шептицкого. Исток этого движения, скорее, в 

деятельности В.С. Соловьева и Е.Г. Волконской. Их влиянием (особенно 

Соловьева) можно объяснить то, что среди русских, переходящих в 

католичество, появились желающие остаться в восточном обряде, в то время 

как раньше все переходили в латинский. Причина заключалась во взглядах 

Соловьева, который утверждал, что вероучение православной церкви не 

противоречит католическому699. 

Следует учитывать тот факт, что Шептицкому было весьма 

затруднительно действовать в России напрямую, поэтому существует 

вероятность, что другие лица могли действовать по его просьбе, при этом 

выраженной в ходе устного общения и поэтому отложившейся в источниках. 

Так или иначе, при участии митрополита Андрея или без него, российские 

греко-католики, упомянутые выше, обращались к львовскому иерарху как к 
 

697 Там же. С. 105. 
698 Там же. С. 125; Бочков П.В., свящ. Из старообрядчества – в католицизм: жизненный путь 

старообрядческого священника Евстафия Сусалева и его служение в составе Российской греко-
католической церкви // Ипатьевский вестник. 2020. № 4(12). С. 103–107. 

699 Pelikan J. The Church between East and West: The Context of Sheptytc’kyi’s Thought // Morality and 
Reality. The Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. Edmonton, 1989. S. 8–9; Цимбаева Е.Н. 
Указ. соч. С. 107. 



191 
 

своему потенциальному руководителю и организатору греко-католической 

миссии в России. 

В 1907 г. Шептицкий обсудил вопрос о своей юрисдикции над греко-

католиками в России с папой Пием Х. Он представил в качестве основания 

свой титул епископа Каменецкого (де-юре галицкий митрополит возглавлял 

фактически не существовавшую на тот момент епархию на территории 

России с кафедрой в Каменце-Подольском). Папа устно подтвердил права 

митрополита Андрея как греко-католического епископа на территории 

России. Это было сделано втайне даже от государственного секретаря 

Ватикана испанца Р. Мерри дель Валя 700. После этого Шептицкий назначил 

Зерчанинова наместником Каменецкой епархии. А поскольку полномочия 

Шептицкого были тайными и в ватиканской курии о них не знали или делали 

вид, что не знают, то в 1908 г. последовало решение конгрегации по 

чрезвычайным церковным делам о назначении Зерчанинова главой миссии 

для русских католиков восточного обряда701. В том же году папа подтвердил 

предоставленные митрополиту Андрею полномочия, наложив резолюции на 

его прошения702. Тем временем в руководстве миссией, оформленной курией, 

значительную роль играли французы, представители ордена 

ассумпционистов. В 1911 г. миссия была упразднена государственным 

секретарем Мерри дель Валем, а Зерчанинов был переведен в юрисдикцию 

могилевского архиепископа, которому подчинялись католические приходы 

латинского обряда в Петербурге, Москве и на большей части территории 

Российской империи703. Подчинение греко-католических священников 

 
 700 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. 

Митрополит Андрей Шептицький і греко-католики в Росії. Кн. 1. Документи і матеріали, 1899–1917 / Ред. 
Ю. Аввакумов. С. 186-187; Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 87-88; Петрушко В.И. Деятельность 
униатского митрополита Андрея Шептицкого по распространению католицизма восточного обряда в России 
в период между революцией 1905 года и Первой мировой войной // Ежегодная Богословская Конференция 
Православного Свято-Тихоновского Богословского Института. 2001. Материалы. М., 2001. С. 213. 

701 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 90. 
702 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

223–225. 
703 Пономарев В.П. Зерчанинов Алексей Евграфович (9.03.1848, с. Б. Мурашкино Княгининского у. 

Нижегородской губ. – 23.09.1933, Горький), католич. пресв. визант. обряда, прелат // Православная 
энциклопедия. Т. ХХ. М., 2009. С. 113. 



192 
 

латинской иерархии в России сохранялось до революционных событий 1917 

г. 

 

§ 3.2. Значение России в миссионерских планах Шептицкого 

В представлении митрополита Андрея о возможном пути объединения 

христиан Россия занимала ключевое место. Рассмотрим отношение 

Шептицкого к христианским конфессиям и религиозным организациям. В 

первую очередь речь пойдет об отношении к Русской православной церкви 

как самой крупной организации христиан Российской империи, то есть, как 

самой главной миссионерской цели митрополита Андрея. Отдельно будет 

сказано о восприятии им старообрядцев и их особенностей как ветви 

православия. 

О католиках речь пойдет в контексте их взаимоотношений с 

православными и в этом же контексте будет сказано восточном обряде как о 

равноправном с латинским обряде католической церкви. 

Русская православная церковь. В письме православному епископу 

Антонию (Храповицкому) в 1903 г. Шептицкий называл Русскую 

православную церковь главнейшей отраслью восточной церкви, утверждал, 

что это положение длится с XVI в., русская церковь считается главой и 

сердцем восточной церкви (по размеру, по могуществу, по авторитету). Как 

настоящий признак ее первенства среди церквей Востока он отмечал наличие 

в большей степени живой веры и церковного духа, а также отсутствие 

ненависти к католичеству (дольше сохраняла единство, неоднократные 

попытки воссоединения – мешали иные восточные патриархи). Сейчас, как 

отмечал Шептицкий, наблюдается пробуждение восточной церкви 

(умственное движение, расцвет духовной литературы, ученых трудов, 

восстановление порядка, исправление нравов духовенства, искоренение 

злоупотреблений). В России происходит улучшение отношения к католикам, 

 
 



193 
 

популярность обрели труды В.С. Соловьева, Россия, по мнению митрополита 

Андрея, стремительно приближается к соединению с католической 

церковью. 

Шептицкий доказывал, что среди русских святых есть достойные 

почитания. В частности, о Серафиме Саровском он писал, что это 

«совершенно невинный пустынник и, возможно, весьма благочестивый». В 

этом вопросе митрополит ссылался на исторический прецедент (после 

Брестской унии 1596 г. не было ревизии календаря и упоминавшихся в нем 

святых) и на исследование русского иезуита И.М. Мартынова, в котором тот 

хвалил всех святых, включенных в греко-славянский календарь, кроме 

Григория Паламы. Среди русских святых, о которых там шла речь, Андрей 

Шептицкий особо отметил Александра Невского («про него ничего, кроме 

похвального»)704. Действительно, Мартынов, опираясь на письмо папы 

Иннокентия IV новгородскому князю, попытался опровергнуть 

традиционный для русской исторической памяти образ святого правителя, 

защитника от католической экспансии как на полях сражений, так и на 

дипломатических переговорах, заявив, что он чуть ли не принял 

католичество705. 

Такого же мнения митрополит придерживался относительно русских 

народных святынь, заявляя, что «добрая вера русского народа – сильная 

презумпция в пользу действительности этих святынь»706. 

Неправильным в Русской православной церкви митрополит Андрей 

считал отход от собственных традиций и замену их на западные в результате 

петровских реформ. Этот подход практически совпадает со славянофильским 

с той лишь разницей, что славянофилы говорили про всю Россию, а 

Шептицкий только про русскую церковь. Им критиковались результаты как 

латинского («оперное пение»), так и протестантского влияния (синодальная 
 

704 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 
610-611. 

705 Martinov J. Annus ecclesiasticus graeco-slavicus. P. 286. 
706 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

245. 



194 
 

система), но на последнем делался акцент с особым вниманием к его 

проводникам (кальвинист Франц Лефорт, курляндские немцы) и 

антикатолической направленностью («дышащие ненавистью к Риму»)707. 

Петровские нововведения критиковались Шептицким как «измышления 

светского правительства», заменившие собой «древние церковные 

установления»708. Больше всего в русском православии его не устраивало 

административное устройство: «Я всем сердцем русский православный, но 

не подчиняюсь в церковных делах светским властям»709. 

Представления о католической церкви, господствующие, по мнению 

митрополита Андрея, в православной церкви, оценивались им весьма 

невысоко, в частности, тезис о том, что униатство – это отличная от 

католической вера710. Такое мнение действительно было распространено, но, 

скорее, среди лиц, не имевших богословского образования (например, 

чиновников711). Этот упрек был высказан Антонию (Храповицкому) в ответ 

на письмо, в котором он писал о том, что католики будут опасаться за 

униатов, «что они будут плохие, ненадежные католики» из-за учения о 

спасении, содержащегося в богослужебных текстах восточного обряда712. 

Действительно, со стороны римо-католиков восточный обряд критиковался 

как несовершенный (правда, содержание критики отличалось от 

представленного архиепископом Антонием), но большее неприятие вызывал 

нравственный уровень греко-католического духовенства, связываемый с 

разрешением священникам вступать в брак713. Семейных священников не 

считал католиками и американский архиепископ Джон Айрленд, что стало 

одним из факторов, приведших к переходу священника Алексия Товта в 

 
707 Там же. С. 77-78. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 
708 Там же. С. 38. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 1–3. 
709 Там же. С. 146-147. 
710 Там же. С. 91-92. 
711 Там же. С. 479. 
712 Там же. С. 89. 
713 См. напр.: Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Schyzma się gotuje!... Chrzanów, 1911. S. 35.  



195 
 

православие и началу его успешной миссионерской деятельности среди 

угорских русинов в Америке714. 

Источниками представлений православных о католичестве Шептицкий 

называл протестантские, или антицерковные, или переиначенные русской 

цензурой католические сочинения715. 

В письме митрополита Андрея к государственному секретарю Ватикана 

Мерри дель Валю в начале 1914 г. соответствие православной веры в России 

католической оценивалось иначе, в более резких выражениях, нежели в 

письме Антонию (Храповицкому). Говорилось о том, что «синодальное» 

православие смешано с ересью, богословские школы наполовину 

протестантские, а Синод плохо понимает православие. При этом 

государственная церковная структура противопоставлялась народу, 

«простым людям», которые «действительно православные»716. Также народ 

противопоставлялся Шептицким господствующему классу, который 

заражается духовным оскудением Запада717. Как отдельные категории 

выделялись российская интеллигенция и учащаяся молодежь. В качестве 

одного из примеров приводилось «безбожие знаменитого русского писателя» 

Л.Н. Толстого718. Отсюда можно вывести, что Шептицкий негативно 

относился ко всеобщему образованию (если только оно не под контролем 

церкви). 

Вообще модернизация, по мнению Шептицкого, негативно сказывалась 

на русском народе, который был охарактеризован как «спокойно-

православный ранее»719 [курсив мой. – А.П.] 

Этот подход схож со взглядами тех консерваторов, которые 

рассматривали народ как хранитель важных для государства нравственных 

основ, который пытаются развратить интеллигенты720. 
 

714 O’Connell M.R. John Ireland and the American Catholic Church. St. Paul, Minnesota, 1988. P. 269–271. 
715 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

145. 
716 Там же. С. 607–608. 
717 Там же. С. 45. 
718 Там же. С. 49. 
719 Там же. 



196 
 
Наряду с духовными школами митрополитом критиковалась и русские 

духовные издания (равно как и светские) за «несправедливое, пристрастное» 

отношение к католической церкви721. 

Старообрядцы. Андрей Шептицкий характеризовал старообрядцев как 

людей, несомненно, глубоко религиозных, находящихся гораздо ближе всех 

остальных к католицизму722. Отмечались их независимость от светской 

власти и любовь к старине723. В качестве отрицательной черты отмечалось их 

«буквоедство»724. 

Католики. Митрополит Андрей утверждал, что по отношению к 

православным католики не раскольники и еретики, а такие же 

православные725. Он стремился доказать, что вероучительные расхождения 

либо отсутствуют, либо есть, но нуждаются в обсуждении на общем соборе, 

чтобы быть признанными еретическими. Так, доказывая, что догмат о 

непорочном зачатии Богородицы не является ересью, Шептицкий приводил 

канонический аргумент («не осужден достаточным церковным 

авторитетом»). Более того, он пытался показать, что этот догмат имплицитно 

присущ православной церкви. Для этого использовался литургический 

аргумент («доказывается богослужебными текстами восточного обряда») и 

ссылка на авторитет (святитель Димитрий Ростовский726)727. 

Отвечая на упреки со стороны православных уже не в отношении 

вероучения, а в отношении применения веры, жизни по вере, Андрей 

Шептицкий объяснял их критическое отношение к практике католической 

церкви тем, что, видя духовное оскудение на Западе в целом 

 
720 См. напр.: Pamiętniki Pawła Popiela (1807–1892). S. 197–198. 
721 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

45. 
722 Там же. С. 265. 
723 Там же. С. 331. 
724 Там же. С. 346. 
725 Там же. С. 44. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 5–7об. 
726 Действительно, в первой редакции первого тома «Книги житий святых» содержался этот догмат, 

но после критики патриарха Иоакима текст был исправлен. См.: Федотова М.А. Димитрий (Савич (Туптало) 
Даниил Саввич; 1651–1709), митр. Ростовский и Ярославский, свт. // Православная энциклопедия. Т. ХV. 
М., 2007. С. 8–9. 

727 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. C. 
44–45. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 5–7об. 



197 
 

(распространение атеизма, антихристианских взглядов), русские 

православные связывали это с духовным оскудением католической церкви. 

Митрополит стремился опровергнуть такой подход, доказывая, что 

католическая церковь в данном случае выделяется из общезападной картины 

и нуждается в солидарности с православными в борьбе против безбожия, 

которое проникает и в Россию. «Русские знакомы с Европой, но не с Европой 

христианской и католической, а с Европой рационалистов и атеистов»728. 

Иллюстрируя тезис о том, что «гнилой» Запад, описанный в русской 

литературе, не включает в себя католиков Запада, митрополит Андрей 

указывал на то, что в России много неприятностей между духовенством и 

народом, а в Галиции (среди греко-католиков) таких дел почти нет, народ там 

находится на солидной высоте религиозно-нравственного совершенства729. 

Говоря, что дух Антихриста «заражает все народы», митрополит Андрей как 

бы подталкивал православных к тому представлению, что главный 

противник – это не народ, исповедующий другую христианскую конфессию, 

а те антирелигиозные силы, которые есть в каждой стране, то есть указывал 

на общего врага христиан730.  

Униаты (католики греко-славянского обряда). Митрополит Андрей 

доказывал, что это полноценные католики, а не переходная форма. 

Оппонировал в этом вопросе части римско-католиков и православных. В 

связи с этим им критиковалось название «униаты». Шептицкий подчеркивал, 

что главное – их католичество, а не обряд. С этим связана критика названия 

«греко-католики»731. Несмотря на это он в текстах называл принадлежащих к 

своей церкви как «унитами» (в записи Дейбнера732, в автографе733), так и 

«греко-католиками»734, а также «русские кафолики восточного обряда»735. 

 
728 Там же. С. 256. 
729 Там же. С. 146. 
730 Там же. С. 45. 
731 Там же. С. 606. 
732 Там же. С. 54. 
733 Там же. С. 220. 
734 Там же. С. 143. 
735 Там же. С. 195. 



198 
 
Программа-максимум. Программа, предложенная митрополитом 

Андреем «христианскому миру» в письмах к Антонию (Храповицкому) 

заключалась в объединении церквей. Ход ее реализации виделся следующим 

образом. Православная церковь возвращается к истокам, избавляется от 

лишних прибавок. С восстановлением патриаршества и соборной жизни 

становится возможным огромный собор (как Флорентийский) всего Востока 

и всего Запада. 

Далее митрополит Андрей описал торжество христианского 

универсализма как результат воплощения предложенной программы: 

объединение всех христиан (на Востоке за Россией присоединились бы все 

автокефальные церкви, исчезли бы раскольничьи секты, на Западе – 

«протестантство может быть возвратилось бы к Церкви»), географическое 

распространение христианства – реализация вселенского (католического) 

характера Церкви («Восточная Церковь расширилась бы на всю Азию») и его 

триумфальная победа над альтернативными универсалистскими идеями 

Нового времени («на Западе восточный благочестивый дух уничтожил бы 

вольнодумные идеи социализма и масонства»)736. 

 

§ 3.3. Национально-конфессиональная проблематика внутри 

католической церкви в ходе греко-католической миссии в России 

§ 3.3.1. Апостольский престол 

Шептицкий пытался убедить православных признать власть папы 

римского. Поэтому важным фактором для митрополита Андрея была 

политика апостольского престола, которая могла как способствовать 

достижению поставленной цели, так и мешать ему. 

Митрополит Андрей считал, что одним из важнейших залогов успеха в 

деле установления христианского единства является демонстрация Римом 

признания равноценности различных обрядовых традиций. 

 
736 Там же. С. 77–78. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 



199 
 
В подобное признание входило благоприятствование греко-

католической церкви в ее стремлении очиститься от латинских наслоений. 

Идея состояла в том, чтобы показать православным, как уважительно будут 

относиться к их традициям благочестия в случае присоединения к 

католичеству. 

Одним из наиболее важных символов восточного христианства, 

наглядным, понятным и для неграмотного большинства, являлось в то время 

ношение духовенством бороды. Митрополит Андрей обращался к префекту 

конгрегации пропаганды веры за разрешением ему и священникам его 

митрополии не брить бороды737. 

Митрополит Андрей добивался сохранения запрета на переход 

верующих в другой обряд без разрешения Рима в каждом отдельном случае. 

То есть, авторитет и власть Рима были призваны ограждать восточный 

обряд от нападок на него внутри католической церкви, а также 

препятствовать людям покидать восточный обряд738. 

От папы ожидалась организация католической миссии в России в 

соответствии с представлением о том, что для ее осуществления 

благоприятным фактором является культурная близость миссионеров и 

обращаемого народа. Русские греко-католические священники в письме папе 

Пию Х представили свои сомнения насчет того, чтобы все дело католической 

миссии в России было поручено французам-ассумпционистам, которые тоже 

планировали распространять католичество восточного обряда: 

«Вышеназванные отцы, чужие по происхождению, нравам, языку, едва ли 

могут настолько воспринять наши обычаи и дух нашей нации, чтобы с 

успехом работать на миссионерской ниве»739. Здесь этническое не наделяется 

какой-либо самостоятельной ценностью, оно изображается как необходимый 

ключ к сердцам и умам людей, который позволит убедить их в 

 
737 Там же. С. 98. 
738 Там же. С. 195. 
739 Там же. С. 326. 



200 
 

универсальных истинах вселенской церкви. Однако далее в письме написано 

следующее: «Эта связь с католическими народами славянского 

происхождения обоих обрядов, а именно: с русинским, польским и другими, 

близкими нам по крови и языку, является для нас более важной, чем то, что 

мы с нашей стороны добиваемся благосклонности от греков и других 

восточных, которые значительно дальше от нас по местонахождению, языку 

и культуре»740. Эти слова приводятся в обоснование необходимости униатам 

России сохранять связь с униатами Галиции. И этот аргумент не 

религиозный, а этническо-культурный, со славянофильским оттенком. 

От Рима зависело также административное устройство миссии в России. 

Митрополита Андрея как иностранца не назначали публичным 

руководителем греко-католиков в России. Это было обусловлено, в 

частности, стремлением не портить отношения между католической 

церковью и Российской империей. Тем не менее, Л. Федоров считал, что для 

провозглашения Шептицкого начальником миссии следует оказывать 

давление на римскую курию741. 

 

§ 3.3.2.  Католическая церковь: единая и разделенная 

Одной из важнейших черт католической церкви объявлялся 

вытекающий из ее названия универсальный, вселенский характер. Н.А. 

Толстой еще до своего перехода в католичество, познакомившись со 

статистическим календарем римско-католической церкви, был поражен «при 

виде этого стройного здания Единой Церкви, независимой от какой бы то ни 

было посторонней власти, не связанной ни с каким государством, ни с какой 

народностью, но просвещающей их всех»742. Но это, конечно, было 

идеальным представлением. На практике внутри католической церкви 

наблюдалось разделение по институциональному и национальному 

 
740 Там же. С. 326-327. 
741 Там же. С. 412. 
742 Там же. С. 773. 



201 
 

признакам. Первое – это, в частности, конкуренция монашеских орденов 

(например, бенедиктинцы против василиан и греков-мельхитов). Различие 

между орденами состояло также в особенностях богослужений, в особом 

почитании святых ордена743. Второе могло выступать как элемент первого: 

Федоров отмечал особую активность немецких бенедиктинцев744. 

Мать Леонида Федорова Любовь, активная прихожанка петербургской 

общины греко-католиков, была удивлена, что в Церкви национальный вопрос 

может приводить к противостоянию: «Я по своей наивности соединяя в 

Царстве Божием людей всех христианских наций, никогда не думала, что 

может разыграться национальная вражда»745. Она оценивала это явление как 

главное препятствие к миру среди католиков: «Национальная рознь, – эта 

одна из казней египетских, перед которой бессильно Слово Божие»746. 

Те же, кто выступал со «вселенской» точки зрения, сталкивались с 

критикой католиков, для которых национальные ценности были важны. 

Священник Алексий Зерчанинов заявлял, что «был бы очень рад, если бы 

Россию разделили, как Польшу, – в наказание за грехи против Католической 

Церкви». Такие высказывания негативно воспринимались русскими 

католиками-патриотами747. А Л. Федоров рассматривал такой взгляд 

Зерчанинова как плод той старорусской религиозности, которая «совершенно 

игнорирует национальную идею в пользу религиозной»748. 

Немаловажным для развития католичества восточного обряда в России 

было отношение русских греко-католиков к своим собратьям в Галиции. 

Объектом их критики становилось искажение восточного обряда в Галиции, 

а также случаи отрицательного отношения к нему, проявления украинского 

этнического национализма, включающего образ русского как врага, со 

стороны части униатского духовенства Галиции. Федоров критиковал 

 
743 Там же. С. 554. 
744 Там же. С. 171. 
745 Там же. С. 282. 
746 Там же. С. 287. 
747 Там же. С. 476. 
748 Там же. С. 485. 



202 
 

василианский журнал «Мисионарь» за пропаганду ненависти к «кацапам» и 

презрения к восточному обряду749. Он писал, что для авторов этого издания 

тот, «кто любит обряд и старается держаться старины, тот уже – 

“схизматик»”, “кацап”, “обрядовец”, “ворог свого народу”»750. 

Национальное противостояние проявлялось и на Велеградских съездах. 

Противниками выступали словенский богослов Франтишек Ксаверий Гривец, 

с одной стороны, и чешские священники Адольф Шпальдак, Антон Кирилл 

Стоян и Адольф Яшек, с другой. По описанию Федорова, «Гривец, как ярый 

словенец, недолюбливает чехов и считает их плохими католиками. <…> О 

болгарах-католиках отзывается презрительно». Но национальная 

принадлежность была для Гривеца не единственной характеристикой. Также 

негативно он относился к тем, кого называл либералами. В это число 

входили Шептицкий и А. Пальмиери. «Шпальдака он ненавидит от всей 

души как опасного человека, полусхизматика и архилиберала, в особенности 

за то, что он поддерживает “Велеградский вестник”»751. 

Гривец объединил вокруг себя партию: это ассумпционисты француз 

Мартен Жюжи и болгарин Мефодий Устичков, иезуит поляк Ян Урбан «и 

еще несколько темного происхождения типов», по словам Федорова. По его 

же предположению, монахи-василиане, присутствуй они на съезде, 

примкнули бы к Гривецу752. Таким образом, в этой группе объединились 

презиравший болгар-католиков Гривец и болгарский униатский священник 

Устичков, отказывавшийся работать с французами-ассумпционистами в 

Петербурге Урбан и два представителя этого ордена. Им противостояла 

партия Яшека, Шпальдака и Федорова. Но противостояние между этими 

группами проходило не по национальному принципу, а по конфессиональной 

проблематике, как уже отмечалось нами во второй главе диссертации. 

 
749 Там же. С. 504. 
750 Там же. С. 552. 
751 Там же. С. 416. 
752 Там же. С. 419. 



203 
 
Но иногда к противостоянию примешивался и национальный оттенок. 

Так, после запрета руководителем австрийской провинции Общества Иисуса 

поляку-иезуиту Яну Урбану прочитать его реферат на Велеградской 

академии «вся польская компания» покинула заседание и уехала в Закопане. 

Эта группа состояла из Урбана и еще двух польских иезуитов: Яна 

Ростворовского (внука краковского консерватора Павла Попеля, чьи 

четверговые собрания посещал гимназист, а затем студент Роман 

Шептицкий) и Алоиза Буковского753. Федоров заметил, что между этими 

поляками и иезуитами австрийской провинции ордена существовала 

некоторая рознь: «Краковские иезуиты смотрят на себя, как на передовых 

людей и с пренебрежением смотрят на “отсталых” немцев и чехов»754. По 

оценке Федорова, подобные противоречия внутри ордена – исключительный 

случай. 

Даже когда речь шла об объединении представителей разных 

национальностей, национальное выступало как главная характеристика 

составляющих частей. Так, французский ассумпционист Буа говорил о 

доминиканцах, что «они хотят построить свою интернациональную 

церковь»755. 

 

§ 3.3.3. Националистически настроенное польское духовенство и другие 

национализмы 

Польское духовенство в России рассматривалось восточными 

католиками как основная угроза миссии внутри католической церкви и 

вообще. Она заключалась в способе осуществления миссии: обращая в 

католичество тех немногих, которые были готовы принять латинский обряд, 

польские ксендзы закрывали путь к единству с Римом для масс, для 

«народа», любящего родной восточный обряд. Другим обвинением было 

 
753 Там же. С. 418. 
754 Там же. С. 419. 
755 Там же. С. 366. 



204 
 

использование религии для продвижения польских национальных интересов. 

В своей совокупности такие стремления назывались «латино-польскими 

вожделениями»756, а их носители – «латинской партией»757. Дейбнер писал 

про иезуита Урбана: «У него сердце настолько сформировалось 

латинопольское, что он и не может быть нашим»758. 

При этом далеко не для всех русских греко-католиков была очевидна 

враждебность польского духовенства. В связи с этим, опасаясь интриг с его 

стороны, Шептицкий просил Ушакову повлиять на то, чтобы Зерчанинов был 

весьма «осторожен с поляками, с которыми лучше не иметь дела (хотя и не 

ссориться, конечно)»759. 

Подозревая, что поползновения Зерчанинова в сторону латинского 

обряда инспирируются польскими ксендзами, Любовь Федорова совершила 

визит к ксендзу Яну Сциславскому, чтобы проверить утверждения отца 

Алексия о том, что Сциславский исповедовал его. Сциславский сказал, что не 

видел Зерчанинова уже год, однако Федорова не поверила ему из-за его 

осведомленности во всех подробностях «приключений» Зерчанинова. Она 

квалифицировала Сциславского как жертву национализма: «Душа у этого 

старика хорошая, но ради девиза “цель оправдывает средства” он пошел на 

обман, его ослабевающий ум уже не может хорошо врать, и потому он всегда 

попадается на самом патетическом месте»760. 

Наряду с этим биограф Федорова В. Бурман оценивал по-другому 

иерархию идентичности Сциславского: «Как и все польские священники, о. 

Иоанн был, конечно, тоже глубоким патриотом, но это не мешало ему тогда, 

как мало кому из его соотечественников, в тяжелое для них время быть 

сначала католиком, а потом уже поляком»761. 

 
756 Там же. С. 195. 
757 Там же. С. 202. 
758 Там же. С. 304. 
759 Там же. С. 202. 
760 Там же. С. 288. 
761 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 46. 



205 
 
Такая разница в оценках Сциславского может быть объяснена, во-

первых, контекстом приведенных высказываний. Если Бурман имел в виду 

то, что Сциславский был открыт к использованию русского языка в костеле и 

не относился враждебно к восточному обряду, то Любовь Федорова 

подозревала Сциславского в поддержке внесения латинских элементов в 

восточный обряд петербургской общины греко-католиков. 

Во-вторых, что более существенно, эти высказывания относятся к 

разным периодам. Бурман писал о периоде до 1907 г., когда Сциславский 

поддерживал Федорова, а высказывание Федоровой относится к 1909 году. В 

1907 г. Сциславский перестал оказывать Федорову, проходившему духовное 

обучение за границей, материальную поддержку и сообщил об изменении 

своего отношения к восточному обряду, назвав его отсталым, связанным с 

византийством и татарщиной, и сослался при этом на мнение русских людей 

(Зерчанинова, Мусатову, Сипягина). Поддерживавших восточный обряд 

ассумпционистов Сциславский назвал далекими от народного быта, в чем, 

как было сказано выше, их упрекали и сами греко-католические священники. 

Особенно Федорову не понравилась оценка Сциславским полонизма как 

отличного проводника католицизма762. 

Ушакова также в 1907 г. сообщила Федорову о своем недоверии к 

Сциславскому, отметив, что он весьма хороший священник, но она не верит в 

его любовь к русским и России, и добавила, что Сциславский – «поляк до 

мозга костей и проникнут, б[ыть] м[ожет] и бессознательно, презрением ко 

всему русскому, в том числе и к Русской Церкви»763. 

Зерчанинов тоже наблюдал «сильную борьбу партий» в русском 

католичестве. Когда он впервые с ней столкнулся, то это его, «как новичка в 

католичестве, сильно озадачило». «Главный антагонизм здесь между 

французами и поляками», то есть снова речь идет о национальном 

 
762 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

138. 
763 Там же. С. 141. 



206 
 

противостоянии764. Французы – это, в данном случае, члены ордена 

ассумпционистов, служившие в Петербурге. После открытия греко-

католической часовни на Полозовой улице Ватикан поручил им выступать 

посредниками между греко-католическим и латинским духовенством 

столицы765. 

При этом польский иезуит в Петербурге Ян Урбан обвинения в 

разжигании национальной вражды между поляками и русскими адресовал 

ассумпционистам (французам): «Я не могу работать заодно с людьми, 

которые ставят себе целью травить одну национальность на другую, – 

говорил он об ассумпционистах, – потому что это противно заповеди 

христианской любви»766. Также он обвинял Ушакову в том, что она 

националистка767. В свою очередь, ассумпционисты (Буа и Борен) именовали 

своего главного противника Урбана «поляком самой чистой воды», а Буа 

упоминал еще при этом его орденскую принадлежность768. Другой 

ассумпционист Кенар писал: «Что касается поляков, то от Варшавы до 

Владивостока они отождествляют интересы католицизма со своими 

собственными»769. Таким образом, обе враждующие партии обвиняли друг 

друга в национализме. 

В 1907 г. Федоров сообщил в письме Шептицкому, что поляки в России 

убеждают русских создавать великорусскую церковь самостоятельно, 

утверждая, что руководство этим процессом митрополита Андрея приведет к 

повреждению чистоты обряда770. Речь, очевидно, шла только о той части 

поляков, которые не были враждебны восточному обряду. 

В материалах уголовного дела иезуита Феликса Верцинского была 

представлена «немецкая» точка зрения. В данном деле находится документ, 

 
764 Там же. С. 340. 
765 Korolevskij C. Métropolite André Szeptyckyj 1865–1944. Rome, 1964. P. 208. 
766 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

359. 
767 Там же. С. 361. 
768 Там же. С. 365. 
769 Венгер А. Рим и Москва: 1900–1950. М., 2000. С. 31.  
770 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 61. 



207 
 

автором которого, вероятно, является сам иезуит. Автор ссылается на слова 

виленского католического епископа Эдварда фон Роппа, который, согласно 

этому свидетельству, обвинял ксендзов в превращении церкви в польский 

клуб и высказывался за то, чтобы обучать детей катехизису в сельских 

школах на белорусском языке. Сам автор документа обвинял ксендзов в том, 

что они используют преподавание религии для преподавания польского 

языка, сопротивляются введению проповедей на русском языке и восточного 

обряда771. 

В то же время собственный шовинизм поляками отрицался. Ксендз 

Юзеф Бородич, отвечая на обвинения в шовинизме, относящиеся к 

польскому духовенству, подчеркивал, что он, любя «свою и литовскую 

национальность», не имеет ни к кому ненависти, поскольку является 

католическим священником772. Он указывал, что польские священники, 

которые ставят любовь к земному отечеству выше, чем к небесному, 

представляют собой исключение из общего числа773. Шовинисты 

встречаются среди духовенства любой национальности, но в России 

польские шовинисты лишены возможности себя проявить в отличие от 

литовских и латышских шовинистов, а также новоиспеченных белорусских 

сепаратистов, поддерживаемых правительством в пику полякам774. 

Противостояние на эмоциональном уровне достигало значительных 

масштабов. Эта неприязнь была настолько велика, что, по выражению 

Федорова, польские националисты «ненавидят всей душой» ксендза Михала 

Рутковского за то, что он открыто защищал униатов775. В свою очередь, 

Дейбнер, по словам Федорова, всей душой ненавидел поляков776. 

 
771 Czaplicki B. Jezuici w Rosji na początku XX w. // Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne. 2006. № 39/1. 

S. 151–152. 
772 Borodzicz J. Op. cit. S. 11. 
773 Ibidem. S. 12. 
774 Ibidem. S. 12-13. 
775 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

398. 
776 Там же. С. 663. 



208 
 
Русские греко-католики отмечали, что шовинизм – это типичная черта 

польского клира в России. Исключения, скорее, подтверждали правила. 

Помимо Рутковского к таковым относились, по словам Федорова, 

совершенно чуждые шовинизма: Э. О’Рурк, Ф. Бучис, Ф. Каревич777. 

С другой стороны, число убежденных шовинистов среди клира могло и 

не быть столь высоким. Ведь духовенству приходилось считаться с 

настроениями, царящими в их пастве – польской диаспоре. 

В каких действиях русские греко-католики усматривали проявление 

польского национализма? Во-первых, в негативных шагах по отношению к 

восточному обряду. Во-вторых, в отрицательном отношении к присутствию 

русского и латышского языков в богослужебном и образовательном 

пространстве католической церкви в России. В-третьих, в дискриминации 

литовцев. 

Ксендз Шчепан Шидельский отмечал, что латинское духовенство 

увеличивает свою работу для предотвращения перехода верующих в 

восточный обряд и делает это под влиянием разбуженного национального 

сознания778. 

Дейбнер характеризовал запрет митрополитом Викентием Ключинским 

католикам латинского обряда причащаться в католической церкви 

восточного обряда (по версии митрополита, это была рекомендация) как 

польскую националистическую позицию779. В то время в католической 

церкви было разрешено причащаться только в своем обряде. Исключение 

допускалось, если в данном населенном пункте не было храма своего обряда, 

но был другого. В Петербурге, разумеется, были костелы, но из-за 

расстояния между ними и церковью на Полозовой улице восточники считали, 

что этот случай соответствует условиям исключения. 

 
777 Там же. С. 473. 
778 Szydelski Sz. My a Wschód słowiański // Świat Słowiański. 1910. № 69–70. S. 140. 
779 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

378. 



209 
 
Вышеописанный случай можно было бы воспринимать и как просто 

неприятие восточного обряда без примеси национализма. Но другие факты 

указывали именно на этническую неприязнь. Так, по утверждению Федорова, 

польские священники хотели, чтобы появился русский католический храм, 

чтобы не приходилось проповедовать на русском языке в присутствии 

поляков, потому что «мерзость перед поляком слово русское». Слыша 

«пшекленты ензык» в костеле, «правоверные поляки зеленеют от злобы»780. 

Митрополита Викентия Ключинского как польского националиста 

характеризовал тот же Федоров. Он усматривал национализм в 

отрицательном отношении этого иерарха к преподаванию русского языка в 

петербургской католической школе Антония Около-Кулака, к преподаванию 

латышского языка в семинарии, в пренебрежительном отношении к 

литовским священникам781. Епископ Ян Цепляк в 1905 году предложил 

попросить у правительства изгнать русский язык из католических 

учреждений духовного образования782. 

Федоров свидетельствовал об обострении литовского вопроса в 

католическом клире в начале 1910-х годов. Среди литовских священников 

было много молодых, получивших образование в заграничных 

университетах, способных к научной деятельности. Российское 

правительство оказывало им поддержку, и Федоров опасался, что дело могло 

закончиться переходом этой группы в православие783. 

Между национальной повесткой правительства и характером действий 

духовных лиц существовала определенная связь. Так, Федоров утверждал, 

что возможной причиной борьбы Урбана за господство поляков над 

русскими католиками является его стремление доказать свой патриотизм 

«вшехполякам», поскольку ему «грозит, как дамоклов меч, высылка из 

Петербурга, в случае острого конфликта с поляками» в отличие от другого 

 
780 Там же. С. 478. 
781 Там же. С. 473. 
782 Там же. С. 366. 
783 Там же. С. 475. 



210 
 

иезуита, Верцинского, находящегося под защитой германского посольства. 

Признаком неблагонадежности могло считаться хорошее знание русского 

языка784. А его использование при произнесении проповедей вообще могло 

расцениваться как измена и предательство785. 

Мнение Федорова о том, что действия Урбана, из-за которых тот мог 

восприниматься как польский националист, не были воплощением личных 

взглядов иезуита, а лишь попыткой не испортить отношения с влиятельными 

польскими националистами в Петербурге, подтверждается статьей ксендза, в 

которой он защищал Велеградские съезды от нападок Э. Воронецкого786. В 

ней Урбан также затрагивал вопрос связи конфессионального с расширением 

польской нации. Польские националисты, опираясь на пример 

присоединения 200 тысяч бывших униатов Холмщины и Западного края к 

латинской церкви и, через это, к польской нации после либерализации 

законодательства в России в апреле 1905 года, опасались, что в случае 

восстановления унии в России в дальнейшем польская нация не сможет 

распространяться подобным образом. Урбан отвечал на это, что возможный 

переход в унию тех людей, которые никогда не присоединились бы ни к 

латинскому обряду, ни к польской нации, никак бы не навредил полякам. 

Имелось в виду население территорий империи, на которые польская нация 

не претендовала. 

Группа «краковских иезуитов» (Урбан, Пыдынковский) сотрудничала с 

российскими греко-католиками. Генрик Пыдынковский (1846–1936) во время 

своей деятельности в Кракове был духовным руководителем друга 

Шептицкого – А. Хмелевского (брата Альберта). Пыдынковский занимался 

подпольной пастырской деятельностью среди греко-католиков в России787. 

Не исключено, что наработанным в ходе этого конспиративным опытом он 

делился с митрополитом Андреем в ходе организаций поездок последнего в 
 

784 Там же. С. 364. 
785 Там же. С. 365. 
786 Urban J. Welehradzkie utopie // Świat Słowiański. 1909. № 58. S. 218–232. 
787 Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja Szeptyckiego w latach 1865–1914. 

Gdańsk, 2018. S. 279. 



211 
 

Россию инкогнито. Именно Пыдынковский обратил в католичество Ушакову. 

Возможно, именно он направил обратившегося в католичество 

православного священника Алексия Зерчанинова к Шептицкому, и таким 

образом сыграл немаловажную роль в начале греко-католической миссии788. 

Пыдынковский занимался финансированием народной школы, основанной 

Зерчаниновым, решением финансовых проблем сына Зерчанинова, когда 

Алексий Зерчанинов находился в заключении в Спасо-Евфимиевом 

монастыре. По этому вопросу с Пыдынковским сотрудничал российский 

греко-католик Д.С. Новский789. При этом случалось, что с Шептицким у 

Пыдынковского был более тесный контакт, чем с отдельными российскими 

греко-католиками. Так, Дейбнер просил митрополита Андрея выслать ему 

адрес Пыдынковского (в целях конспирации он в тексте письма обозначил 

иезуита под именем «отец Тит З.»)790.  

Также Пыдынковский помогал наладить контакты с представителями 

православной церкви. Так, по совету иезуита, Дейбнер послал письмо 

епископу Петру (Другову)791. Дейбнер обсуждал с Пыдынковским и миссию 

среди старообрядцев792. Пыдынковский помогал греко-католикам перевозить 

церковные вещи из Галиции в Россию793. Урбан намеревался открыть 

биритуальную русскую часовню, однако против этого выступил митрополит 

Аполлинарий Внуковский794. Краковские иезуиты участвовали в работе 

Велеградских съездов. 

При этом нельзя определенно утверждать, что расположение к миссии 

Урбана и, особенно, Пыдынковского, представляло позицию иезуитского 

ордена. Сообщалось, что иезуиты Галиции выступали против деятельности 

 
788 Николаев К.Н. Восточный обряд. Париж, 1950. С. 64. 
789 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

7. 
790 Там же. С. 115. 
791 Там же. С. 126. 
792 Там же. С. 134. 
793 Там же. С. 503. 
794 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 124–125. 



212 
 

Урбана, а о Пыдынковском Пальмиери отозвался, что он старый и влиянием 

в ордене не пользуется795. 

Характерно, что для сотрудничества с отдельными представителями 

польского духовенства виделось желательным найти точки соприкосновения 

по национальным и политическим вопросам. Федоров перед встречей 

Шептицкого с ксендзом Станиславом Тшесяком советовал митрополиту 

«показать себя сторонником России, поляков и москвофилов (украинства он 

не любит)»796. 

Среди католических священников встречались критические 

высказывания в адрес польского духовенства. Католический священник 

латинского обряда, служивший в Измаиле, Иоанн Хондру указывал на 

неподобающе высокое место, отводимое национальным интересам: «У 

польских ксендзов, к большому прискорбию, национальное политическое 

чувство стоит чуть ли не выше интересов католической церкви». Также, по 

его оценке, угроза для сторонников и организаторов унии в России, исходит 

в большей степени от польского духовенства, нежели от властей: «Меня 

скорее продаст польская национальность, чем стеснит русское 

правительство»797. 

Зерчанинов тоже писал о национальном приоритете в деятельности 

польского духовенства: «Местные ксендзы занимаются не столько 

окатоличиванием русских, сколько ополячиванием их… Исключением из 

этого могут быть лишь немецкие, французские и некоторые литовские 

священники, и из польских наверное можно указать лишь на прелата 

Денисевича и еще… не знаю хорошенько на кого… (Духовник мой ксендз 

Франциск Каревич <…> кажется, тоже литовец)»798. 

 
795 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

273. 
796 Там же. С. 681. 
797 Там же. С. 167. 
798 Там же. С. 228. 



213 
 
Н. Траге писал, что латинские священники в Галиции – это польские 

политические агитаторы799. 

Зерчанинов, как и Хондру, также возлагал большую вину за 

уничтожение унии на польских ксендзов, сравнивая в этом случае их 

политику с деятельностью митрополита Иосифа (Семашко)800. 

Федоров отмечал, что «польская католическая церковь в России глубоко 

заражена тем же самым маразмом, что и остальная православная Россия: 

индифферентизмом и нравственной распущенностью». Но специфической 

польской чертой назывался национальный шовинизм801. Впрочем, 

дальнейшие сведения из отчета свидетельствуют и о большей нравственной 

распущенности польских ксендзов802. 

При этом к национальной борьбе поляков в принципе Федоров 

относился с пониманием. Поддержку проекта польской автономии он 

называл прогрессивным движением803. 

Итальянский священник Аурелио Пальмиери в письме, помещенном в 

официальном церковном издании, в котором он весьма лестно отозвался о 

Русской православной церкви, писал о негостеприимстве польского 

духовенства в Киеве на фоне радушного приема, оказанного православными. 

Это он объяснял тем, что не говорит по-польски, владея при этом свободно 

русским языком804. Пальмиери удалось убедить отдельные круги в Ватикане, 

что польское духовенство – это одно из самых главных препятствий в деле 

обращения России в католичество805. 

 
799 Там же. С. 844. 
800 Там же. С. 230. 
801 Там же. С. 470. 
802 Там же. С. 472. 
803 Там же. С. 654. 
804 Якшич Д. Римский богослов о России // Прибавления к Церковным ведомостям. 1904. № 45. С. 

1829. 
805 Szydelski St. O prawdę. Ze stosunków polsko-ukraińskich. Kraków: Głos Narodu, 1924. S. 31. 



214 
 
Обрусевший ксендз Виктор Петкевич (1870–1939) предупреждал о 

коварстве польского духовенства: «А вы, господа, нашим полякам не верьте! 

Потому что: как волка не корми, а он все в лес глядит!»806 

Федоров отмечал, что есть молодые католические священники, 

сознававшие плачевное положение польской католической церкви в России: 

Эдуард О’Рурк (1876–1943), Зыгмунт Лозинский (1870–1932), Франтишек 

Петр Бучис (1872–1951) Ян Василевский (1885–1948), Антоний Около-Кулак 

(1883–1940)807. 

По отношению к распространению унии в России Федоров выделял 

«безусловно наших» (Каревич, Бучис, Чеснис, Петкевич) и «почти наших» 

(О’Рурк, Лозинский, Василевский)808. 

Федоров выражал свое отношение, не только давая негативные 

характеристики, но и используя средства языковой выразительности. 

«Польская банда» – так он назвал католическую иерархию Петербурга809. 

Связи российских греко-католиков с иезуитами были важным фактом 

для формирования отношения российских властей к греко-католикам. 

Особенно компрометирующим стало то, что эти связи вскрылись при 

расследовании иезуитского дела в 1911 г. В ходе обысков и допросов (в 

частности, греко-католического священника в Москве Михаила Сторожева) 

была получена информация о подготовке священников-миссионеров для 

России в Галиции. Вербовкой кандидатов в миссионеры занимались 

специальные агенты, получавшие за это вознаграждение от ватиканской 

конгрегации пропаганды веры. Была установлена связь Шептицкого с 

немецким подданным, служащим в Москве иезуитом Верцинским810. 

Сторожев сообщил, что перед приездом Верцинского в Россию он вместе с 

Шептицким участвовал в совещании в Риме, где обсуждалось, какую форму 

 
806 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

678. 
807 Там же. С. 473. 
808 Там же. С. 639. 
809 Там же. С. 657. 
810 Czaplicki B. Op. cit. S. 149–150. 



215 
 

восточного обряда продвигать в России811. Неназванный информатор 

сообщил сотруднику Департамента духовных дел иностранных исповеданий 

(ДДДИИ) Тяжельникову о том, что Федоров переписывается с проживавшим 

в Петербурге потомственным почетным гражданином Федором Карловичем 

Шифлером, агентом Шептицкого812. 

Интересно, что Верцинский в ходе дела вначале не признавал своей 

принадлежности к иезуитам, однако затем сменил тактику: признал себя 

иезуитом и заявил, что его задача: введение в России восточного обряда для 

борьбы с ополячиванием813. 

 

§ 3.3.4. Взгляды католиков западного и восточного обряда друг на друга 

Римско-католическая критика униатской церкви относилась как к 

отдельным движениям внутри нее, так и к ее тогдашнему состоянию в целом.  

Во-первых, католиков не устраивали те условия, которые выдвигались в 

рамках движения по объединению западного и восточного христианства. 

Воронецкий считал, что современное ему униатское движение (вокруг 

Велеградских конгрессов) выступало за объединение православия и 

католичества под властью папы, но без затрагивания вероисповеданий, с 

признанием их равнозначности814. С этим он был не согласен. Действительно, 

Шептицкий утверждал, что православное учение не противоречит 

католическому, проблема лишь в расколе. 

Во-вторых, речь шла о том, что восточный обряд и вообще строй 

церковной жизни в принципе хуже западного. Одним из главных 

отрицательных явлений считалось женатое белое духовенство. Ю. Бородич 

называл его кастой, формирующейся на основе наследования, в отличие от 

целибатного латинского духовенства, которое состоит из людей, 

 
811 Ibidem. S. 158. 
812 О Шифлере см.: РГВИА. Ф. 2000. Оп. 15. Д. 192. 
813 Czaplicki B. Op. cit. S. 151. 
814 Woroniecki E. O cerkwi wschodniej i ruchu katolickim na Rusi // Świat Słowiański. 1909. № 56–57. S. 

106. 



216 
 

почувствовавших призвание815. Униатское же духовенство своим цинизмом и 

двуличием превосходит даже православных священников816. Поэтому 

переход католиков из латинского в восточный обряд притом, что они 

остаются католиками, все равно является нежелательным для них, поскольку 

серьезно снижается качество духовного окормления817. При этом упоминался 

миллион ушедших душ (то есть, перешедших из одного обряда в другой) 

Латинское духовенство, соприкасавшееся с греко-католическим в 

Галиции, видело в них не только братьев по вере, но и конкурентов, а о 

перешедших в восточный обряд говорили, как о «потерянных душах» 

(правда, для латинского обряда и для польской национальности, а не для 

вечного спасения)818. Эти опасения были оправданными, поскольку 

богослужение на церковнославянском языке могло быть более 

привлекательным для представителей не только восточных, но и западных 

славян. Так, простые поляки и белорусы, посещая греко-католическую 

церковь на Полозовой улице в Петербурге, отмечали, что богослужение в ней 

им отчасти понятно в отличие от латинского богослужения, на котором они 

не понимают ничего819. 

Светские поляки, близкие к атеизму, опасались распространения 

католичества в России как национальной угрозы. Они указывали на то, что 

появление значительного количества российских ксендзов на «кресах» 

привело бы к окончательной потере этих земель для польской нации820. 

Несмотря на то, что греко-католики, отстаивавшие восточный характер 

своей церкви, стремились в своих высказываниях подчеркивать свою 

верность учению католической церкви и папе римскому как верховному 

архиерею, ими критиковались некоторые тенденции, присутствовавшие в 

 
815 Borodzicz J. Op. cit. S. 35. 
816 Ibidem. S. 37. 
817 Ibidem. S. 44. 
818 Szydelski Sz. My a Wschód słowiański. S. 140, 145. 
819 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

478. 
820 Borodzicz J. Op. cit. S. 83. 



217 
 

римско-католической церкви в современный им, а также в предшествующие 

периоды. 

В первую очередь неприятие вызывало стремление навязать восточным 

католикам западные (латинские) практики, что привело к утрате греко-

католической церковью ее важнейших сущностных черт (по Федорову: 

аскетическое направление821; религиозная жизнь, построенная на совершенно 

особых психологических условиях; особая религиозная культура822). 

 Направленность этой критики сформулировал Федоров. Он разделял 

папу и соборы кардиналов и епископов как институты церкви (выразители 

голоса вселенской истины) и как личности: папа, кардиналы и епископы 

(западные христиане). Если первые не могут уничтожить восточный обряд, 

то вторые хотят олатынить восточников. 

Федоров неоднократно подчеркивал, что не считает латинские 

религиозные формы плохими самими по себе, а лишь неподходящими для 

восточных христиан, то есть плохими не по сути, а по совместимости, 

применимости для отдельной категории верующих823. Также он исходил из 

того, что необходимо придерживаться чистоты обряда. Однако 

пренебрежительные тон и выражения, которые Федоров иногда использовал 

по отношению к элементам латинского культа, скорее выдают в нем 

человека, которому, по крайней мере, некоторые составляющие этого культа, 

как минимум, не нравились, а возможно и рассматривались им как 

неправильные по сути824. 

Федоров указывал на отрицательные черты, характерные для латинской 

церкви (то есть той части римско-католической церкви, в которой 

использовался латинский обряд): «недостаток аскетизма, упадок обрядовой 

эстетики, недостаток простой, живой веры, утилитаризм, изнеженность» 825. 

 
821 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

565. 
822 Там же. С. 566. 
823 Там же. С. 554. 
824 Там же. С. 541. 
825 Там же. С. 566. 



218 
 
Хотя власть Рима над греко-католической церковью прямо не 

подвергалась сомнению, а наоборот, позиционировалась как один из самых 

важных признаков католического единства, результат проявления этой 

власти не всегда вызывал удовлетворение. Чрезвычайно интересное 

утверждение находится в проекте письма митрополита Шептицкого к 

старообрядцу Арсению Морозову, написанном по-русски Леонидом 

Федоровым, но подписанном митрополитом. Рассуждая о близости 

старообрядцев и униатов, автор письма подчеркнул, что последним удалось 

сохранить кое-что из обряда в более древней и чистой форме, нежели в 

православной церкви, «несмотря на тяжелое иго»826. Под игом здесь скорее 

подразумевается папство, ведь Замойский 1720 г. и Львовский 1891 г. 

соборы, решения которых привели к латинизации униатской церкви, 

проводились под председательством итальянских кардиналов. 

 

§ 3.4. Объект миссии. Православные Российской империи 

§ 3.4.1. Российское правительство 

Государственные власти Российской империи были весьма важным 

фактором в судьбе греко-католической миссии. Это было связано с 

существовавшим уровнем государственного контроля за конфессиональной 

сферой и значением этой сферы для интересов государства. В результате 

указа Николая II от 17 апреля 1905 г. «Об укреплении начал веротерпимости» 

была облегчена смена вероисповедания отдельными подданными. Так, в 

1905–1907 гг. в Люблинской и Седлецкой губерниях Царства Польского, а 

также в Западном крае в католичество перешли около 200 тыс. человек, в 

основном бывшие греко-католики или их потомки. Наряду с послаблениями 

в вопросе конфессиональной принадлежности отдельного человека и после 

1905 г. сохранялся государственный контроль в вопросах существования 

религиозных общин. Католическими общинами ведал Департамент духовных 

 
826 Там же. С. 331. 



219 
 

дел иностранных исповедания МВД. Это ведомство, среди прочего, 

санкционировало открытие новых приходов. 

Перед организаторами миссии было два пути, по которым можно было 

двигаться одновременно: продвигать идею церковной унии «сверху», через 

высшие власти империи и православную иерархию, или «снизу»: пытаясь 

привлечь в свои общины народные массы. В обоих случаях, в той или иной 

форме, требовалось одобрение правительства: согласие с планами 

объединения церквей или легализация католических приходов восточного 

обряда. 

Действия российского правительства рассматривались Андреем 

Шептицким в рамках современной ему тенденции увеличения значения 

национального в политике. В этой сфере, по его оценке, в то время 

существовала общемировая тенденция: главным пунктом повестки дня и 

полем борьбы становился национальный вопрос, вытесняя на задний план 

остальные, в том числе религиозный. Очевидно, митрополит имел в виду то, 

что позже получит название национального строительства, 

конструктивистский подход к пониманию нации, концептуализированный 

Бенедиктом Андерсоном827. Андрей Шептицкий писал в 1903 г.: «Теперь уже 

никто не станет употреблять веры как орудия для политики. Вообще, теперь 

в мире эпоха национальных движений: о борьбе религиозной и речи нет. Все 

заняты национальной политикой, о Церкви и о вере позабыли; и тем лучше, 

не станут мешать святому делу»828. Россия не выделялась отдельно в этом 

вопросе, следовательно, рассматривалась митрополитом Андреем в рамках 

этой общей тенденции. 

Очевидно, Шептицкий лелеял надежду, что со смещением центра 

тяжести политики из сферы религиозного в сферу национального 

государство ослабит свой контроль над церковью, и она сможет управлять 

 
827 Андерсон Б. Воображаемые сообщества. Размышления об истоках и распространении 

национализма. М., 2001. 
828 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

79. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 



220 
 

своими делами самостоятельно. Подобное стремление было характерно и для 

корреспондента галицкого митрополита – волынского епископа Антония 

(Храповицкого), лидера движения за восстановление патриаршества в 

Русской церкви. 

Шептицкий был противником государственного давления в религиозной 

сфере не только в России, но и в Австро-Венгрии. Н. Траге отмечал: 

«Митрополит Андрей является убежденным противником каких-бы то ни 

было репрессий, и действия австро-польских властей всегда встречали 

осуждение с его стороны». Речь шла об угнетении в Австро-Венгрии 

православного духовенства. Однако последствия этих мер властей не могли 

не радовать митрополита – изолированные от «пришельцев из Почаева» 

галицкие крестьяне стали «забывать об их существовании и вновь стали 

посещать униатские церкви»829. Вообще для митрополита была характерна 

толерантность. В качестве примера Траге привел его отношение к бывшему 

униатскому священнику, политику-русофилу Д.А. Маркову, который резко 

критиковал Шептицкого в печати – Марков не подвергся ни каноническому, 

ни дисциплинарному наказанию830. 

Изложим суть католической проблемы в России с точки зрения 

государства в период после указа Николая II о свободе вероисповедания 1905 

г., который, в частности, разрешил желающим переходить из православия в 

католичество. Можно выделить две группы людей, которые могли бы 

склониться к такому переходу: 1) жители Западного края и Царства 

Польского, чьи предки или они даже они сами были греко-католиками до 

отмены унии в 1839 и 1875 гг., а также выходцы из этих земель, 

проживавшие в Петербурге, Москве и в других местах Российской империи; 

2) остальные подданные, склонявшиеся к католичеству по 

мировоззренческим и иным причинам. Вторые в зависимости от своих 

 
829 Там же. С. 857. 
830 Там же. С. 856. 



221 
 

взглядов, образования, социального статуса могли предпочитать как 

латинский обряд, так и восточный.  

Первым в большинстве случаев однозначно был ближе восточный 

обряд. Среди вторых значительную, если не преобладающую долю, 

составляли представители высших слоев: дворянства, духовенства, 

интеллигенции, чиновничества. Например, основатели московской греко-

католической общины супруги Абрикосовы, обратившись в католичество, 

хотели присоединиться к какому-нибудь латинскому ордену, но папа Пий Х 

не позволил831. Первые – это в основном крестьяне. И, самое главное, первых 

было значительно больше, чем вторых, и, в отличие от последних, они 

проживали на компактной пограничной территории. 

Свобода перехода в католичество не означала возможности выбрать в 

рамках католичества обряд и язык богослужения. И дело тут не только в 

рамках, устанавливаемых Римом, но и в том, что изменение этих рамок на 

территории России могло происходить только по разрешению правительства, 

если инициатором была католическая церковь, а также под давлением 

правительства, если инициатором являлось оно само. 

Основные католические богослужения в России отправлялись на 

латыни, но для дополнительных богослужений (officia suppletoria), а также 

для произнесения проповедей использовались родные языки прихожан – 

польский, французский, немецкий и т.п. Обрядово-языковой барьер 

сдерживал переход в католичество, что было выгодно правительству с 

конфессиональной точки зрения, но те, кто все-таки становился католиком, 

ополячивались (это относится преимущественно к первой категории 

переходящих), что, в свою очередь, было невыгодно правительству с 

национальной точки зрения. Очевиден конфликт национального и 

конфессионального. 

 
831 Korolevskij C. Op. cit. P. 239. 



222 
 
Круги, представленные свояком П.А. Столыпина и будущим министром 

иностранных дел С.Д. Сазоновым и дипломатом М.Ф. Шиллингом, 

рассматривали два варианта решения проблемы: 1) разрешение восстановить 

унию; 2) устройство русской католической церкви, которая бы подчинялась 

Риму и использовала латинский обряд, но при этом дополнительные 

богослужения и проповеди были бы на русском языке. Первый вариант 

устранил бы ополячивание (выгодно с национальной точки зрения), но убрал 

бы языково-обрядовый барьер, что увеличило бы число обращаемых в 

католичество (невыгодно с конфессиональной точки зрения). Второй вариант 

был более умеренным: обрядовый барьер сохранялся, а языковой устранялся 

лишь частично, при этом также предотвращалось ополячивание. Некоторые 

также думали таким образом «располячить» костел832. Этот вариант был бы 

столь же выгодным с национальной точки зрения и при этом наносил бы 

меньше вреда правительству в конфессиональной сфере, однако все же 

больше, чем при существовавшей ситуации. 

Вначале рассматривался первый вариант, затем стали склоняться ко 

второму. Однако не из-за того, что первый был нецелесообразным с 

конфессиональной точки зрения, а потому что определили его опасность 

также с национальной точки зрения. Угроза на этот раз виделась не в натиске 

польской нации на территорию большой русской нации, а в попытках 

сформировать внутри последней самостоятельную украинскую нацию 

(украинофильство). 

Таким образом, Сазонов, Шиллинг и их единомышленники склонялись к 

варианту, наиболее выгодному с национальной точки зрения833. 

С другой стороны, директор Департамента духовных дел иностранных 

исповеданий МВД, соратник П.А. Столыпина этнограф А.Н. Харузин 

усматривал негативные для правительства цели деятельности католического 

 
832 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

451. 
833 Там же. С. 160-161. 



223 
 

духовенства как в конфессиональной, так и в национальной сферах. Но он 

воспринимал унию именно как конфессиональную угрозу, по крайней мере, 

он не упоминал об украинофилах834. 

Одним из источников получения Шептицким информации о 

приоритетах российского правительства стало общение Леонида Федорова с 

российским министром-резидентом при папе римском Сазоновым, будущим 

главой внешнеполитического ведомства России. Из него ясно, что Сазонов и 

те правительственные круги, которые он представлял, главной целью своей 

политики по отношению к католичеству латинского обряда в России видели 

предотвращение распространения польского влияния, «полонизма»835. Если 

судить по воспоминаниям Сазонова, то он считал устаревшими взгляды 

русских властей на польскую проблему («под углом зрения событий 1863 

года»836). Но так или иначе, для российской администрации отношение к 

католикам России рассматривалось в русле общего отношения к польскому 

населению империи.  

Против унии Сазонов выступал как против органа пропаганды 

украинофильства. Используя терминологию исследователей национальных 

движений, можно сказать, что они использовали религиозные, 

конфессиональные вопросы как инструмент в борьбе за сердца, умы людей 

русской модерной нации против польской и украинской. В другом письме Л. 

Федоров указывал, что «русское правительство буквально помешалось на 

“хохлацкой” опасности!»837 

Другой источник информации Шептицкого – это общение 

представителей католической общины восточного обряда в Петербурге с 

чиновниками. Среди российских чиновников встречалось представление, что 

уния – это не просто подчинение папе и признание католических догматов с 

сохранением своих обрядовых и канонических традиций, но и существенное 
 

834 Там же. С. 407. Подробнее см.: РГИА. Ф. 821. Оп. 150. Д. 151. Л. 1–4. 
835 Там же. С. 160-161. 
836 Сазонов С.Д. Воспоминания. Минск, 2002. С. 8. 
837 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3.  С.  

С. 207. 



224 
 

изменение последних в сторону латинизации. В беседе с и.о. директора 

Департамента духовных дел иностранных исповеданий МВД А.В. Петровым 

насчет регистрации общины католиков восточного обряда в Санкт-

Петербурге священник Евстафий Сусалев отрицал, что община затевает 

«открыть унию». В доказательство он сказал следующее: «Мы, русские 

люди, крепко стоим за нашего Государя, но хотим молиться по-нашему и на 

родном языке; неужели же нам русским наши же русские не позволят этого? 

Мы политикой не занимаемся и нас уловить не в чем»838. В первую очередь 

подчеркивается национальная принадлежность, затем верноподданнические 

чувства, и только потом, когда сказано главное для представителя нации и 

монархии, речь идет о сути дела. Постулируется, что оно чисто религиозное, 

не только не противоречащее русским национальным чувствам, но, скорее, 

вытекающее из них. Таким образом, подчеркивалось, что община не является 

проводником влияния каких-либо иных национальных движений, внутренней 

оппозиции и не имеет самостоятельных политических целей. 

Был поднят вопрос об этническом составе прихожан и дан ответ: «И 

поляки, и русские». Далее А.В. Петров интересовался количеством поляков, 

отношением поляков Вильно к католикам восточного обряда, внешним 

видом (ношением бороды и усов), богослужебными книгами, причиной 

перехода Сусалева в католичество. 

Сусалев подчеркивал, что поляков к ним ходит очень много и что, 

вообще, поляки настроены к ним весьма дружелюбно. Видимо, это была 

попытка убедить собеседника в том, что греко-католики признаются 

равноценными католикам латинского обряда, и, соответственно, 

использование восточного обряда в католической церкви воспринимается не 

как подготовка к «правильному» латинскому обряду, а как равнозначная 

обрядовая традиция. Другими словами, греко-католиков в России никто 

полонизировать или латинизировать не собирается, поэтому никакой угрозы 

 
838 Там же. С. 333. 



225 
 

русской нации от этого нет. Этот же посыл, видимо, содержится в указании, 

что служба проходит по синодальным изданиям, поминается государь, 

царствующий дом и все православные христиане. Разница лишь в том, что 

вместо синода поминается папа. 

Однако поминание императора еще не говорило о том, что 

богослужение греко-католиков в той же степени верноподданническое, как и 

православное. Наверняка, для Петрова было важно не только, кого 

поминают, но и в каком порядке. Сусалев же при перечислении всегда ставил 

папу на первое место. А в богослужении православной церкви синод и 

император «менялись местами». Несколько раз они поминались в ектеньях, 

произносимых диаконом, в одних император на первом месте, в других 

синод. Во время проскомидии частица просфоры вынималась сначала за 

синод, затем за императора, но это происходило в алтаре негромко, так что 

для народа, молящегося в храме, не было слышно. Зато на Великом Входе – 

одном из самых центральных и торжественных моментов литургии – первым 

поминался император. Так же и на многолетии в конце службы. В 

богослужебных указаниях так и писалось: «Многолетствуем императора», 

хотя упоминались также императрица, наследник, царствующий дом, а затем 

и синод839. 

Этот разговор примечателен тем, что Сусалев пытался представить дело 

в глазах чиновника в как можно более благоприятном свете с точки зрения 

государства. Таким образом, в этом общении отражаются представления 

католического (бывшего старообрядческого) священника об интересах 

государства в сфере религиозных вопросов. В пользу того, что его ответы на 

вопросы Петрова отражали, скорее, не его собственные мысли, а то, что 

могло бы расположить чиновника к греко-католикам, свидетельствует ответ 

на вопрос о покровительстве их общине со стороны Шептицкого. Сусалев 

 
839 См.: Служебник. М.: Синодальная типография, 1901. 



226 
 

сказал: «Да, прежде это было немного, но теперь он отрекся от нас»840. И 

снова мы видим попытку откреститься от внешнего влияния. Однако 

возможно, что ответы Сусалева не были настолько продуманы. Против этого 

говорит то, что Любовь Федорова охарактеризовала отца Евстафия как 

простака841. 

Возможно, отрицание Сусалевым унии было искренним. Иоанн Дейбнер 

сообщал, что на собрании руководителей петербургской общины греко-

католиков при решении вопроса о том, что деньги общины будут отныне 

хранится у Буа, а не у Евстафия, последний воскликнул: «На унию [курсив 

Дейбнера – А. П.] я денег не дам, я деньги сбирал на католический восточный 

обряд». Но при этом же, по словам Дейбнера, Сусалев утверждал ему за 

несколько дней до этого, что он (Евстафий) за унию842. 

В интервью «Дзеннику Виленскому» Сусалев утверждал, что в ДДДИИ 

ему предлагали отправиться служить в Западный край или в Холмщину, 

чтобы вернуть в униатский обряд перешедших в католичество бывших 

униатов. Отмечалось, что, хоть они будут потеряны для православия, будут 

таким образом спасены от полонизации843. 

Э. Винтер утверждал, что наибольшей благосклонностью со стороны 

правительства российские греко-католики пользовались при правительстве 

П.А. Столыпина. Приводилась информация о том, что 17 апреля 1911 г. 

председатель совета министров дал согласие на организацию экзархата 

католиков восточного обряда в России, а после его убийства данное согласие 

было отозвано844. 

Есть информация о попытках греко-католиков использовать государство 

в борьбе с латинским духовенством. Так, ксендз Шчепан Шидельский 

 
840 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3.  С. 

334. 
841 Там же. С. 335. 
842 Там же. С. 378. 
843 Szydelski St., ks. O prawdę. Ze stosunków polsko-ukraińskich. S. 14. 
844 Винтер Э. Папство и царизм. М., 1964. С. 462. 



227 
 

сообщал, что после революции его информатор видел в документах ДДДИИ 

написанные Сусалевым доносы на польских ксендзов и монахинь845. 

Об отрицательном отношении российского правительства (в частности, 

К.П. Победоносцева) к католичеству как к проводнику вредных латинизации 

и полонизации писал служивший ранее чиновником униатский священник 

Дейбнер, слышавший, по его словам, лично подобное мнение из уст обер-

прокурора Св. Синода846. 

Греко-католический священник Алексий Зерчанинов охарактеризовал 

русское правительство как руководимое узкими шовинистами847. В этом же 

ряду характеристика польским публицистом Эдвардом Воронецким русской 

церкви как филиала Союза русского народа848. Может создаться впечатление, 

что, если эти наблюдения были верны, то и правительство, и церковь 

руководствовались одинаковой националистической идеологией. Однако 

имеются свидетельства, что «чем больше требуют стеснений православные 

епископы, тем более и сильнее идет сопротивление со стороны правящих 

сфер»849. То есть, правительственные чиновники, действующие в 

национальных интересах, уже не во всем и не всегда увязывали последние с 

конфессиональными. Точнее, многие из них готовы были защищать 

православие с помощью «охранительных» мер лишь в той степени, в какой, 

согласно их представлениям, этого требовали национальные интересы. 

Митрополит Андрей рассчитывал на то, что национальный и 

религиозный вопросы будут рассматриваться как отдельные и даже 

независимые, могущие выступать один без другого. В отношении к России 

такой подход мог бы заключаться в том, что российское правительство 

пошло бы на церковное подчинение Риму, если только такой шаг не 

противоречил бы интересам русской нации или даже отвечал им. Или же, не 
 

845 Szydelski St., ks. O prawdę. S. 31. 
846 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

192. 
847 Там же. С. 231. 
848 Woroniecki E. Op. cit. S. 93. 
849 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

338. 



228 
 

будучи инициатором этого процесса, оно не препятствовало Русской церкви 

двигаться в сторону признания папы римского, если бы ее иерархия этого 

пожелала. 

Чтобы политики, занятые национальной проблематикой, не вспоминали 

о конфессиональной сфере, следовало стараться не привлекать их внимание, 

связывая эти сюжеты. Как религиозный деятель, митрополит Андрей 

выступал против открытого вмешательства церкви в национальную политику 

на стороне одной из наций против другой или других, так как это принесло 

бы вред католикам, принадлежащих к этим последним или находящихся на 

их территории. Говоря о вопросе Холмщины, Андрей Шептицкий отмечал, 

что было бы крайне нежелательным приобретение католическим движением 

политического характера, направленного против русской (Russum) или 

русинской (Ruthenum) нации, потому что это вызовет реакцию против 

католичества850. 

Легализация восточного обряда в России – это предлагаемый Андреем 

Шептицким способ развести религиозное и национальное противостояние. 

Особенно актуальным это было для западных губерний Российской империи, 

которые представляли собой национальное пограничье. В Холмщине борьба 

за католичество фактически оказывалась в то же время борьбой за польскую 

нацию, и наоборот – отстаивание православия было защитой русинской или 

большой русской нации. Об этом митрополит Андрей предупреждал папу, 

подчеркивая, что, если католическая церковь проявит себя на стороне 

польской нации, это грозит ухудшением положения католиков по всей 

империи. 

Митрополит Андрей считал необходимым получить разрешение 

правительства на дело объединения церквей. Для достижения этой цели он 

планировал убедить российские власти в том, что в этом нет никаких угроз 

для них, для самодержавия (не нужно менять государственный строй), для 

 
850 Там же. С. 102. 



229 
 

внешней («могущества») и внутренней («может быть без великих потрясений 

в государстве») безопасности России. В качестве аргумента приводился тезис 

о том, что роль конфессиональной сферы в политике уменьшилась, уступив 

место национальным движениям851. Более того, он стремился доказать, что 

принятие Россией католичества соответствует ее национальным интересам, 

статусу великой державы.  

Понимая, что в случае принятия католичества император утратит 

верховную власть в русской церкви, а административный центр конфессии 

окажется за границами России, и такая перспектива вряд ли привлекательна 

для русской власти, Шептицкий обращал ее внимание на возможность играть 

ведущую роль на мировой арене, опираясь на Ватикан: «Если Россия 

сохранит свой великолепный обряд и постепенно обратится к единству, то и 

св. Церковь будет украшена, и Россия будет влиять через Рим на весь мир и 

обновит весь Восток, ибо от России зависит все на Востоке»852. Таким 

образом, предлагалось в обмен на формальную утрату власти над церковью в 

России получить фактическую власть над церковью во всем мире и 

использовать ее как инструмент продвижения своих великодержавных 

интересов. И при этом сохранить культурную самобытность страны, а также 

обезопасить себя от возможных потрясений в ходе этого процесса, 

осуществляя его осторожно и неторопливо. 

На легализацию греко-католичества в России как на средство против 

полонизации указывали российские греко-католики в обращении к 

председателю Совета министров В.Н. Коковцеву в 1911 году853. Там же 

говорилось о том, что греко-католики в сотрудничестве с правительством 

могут добиваться в Риме от лица русских католиков решений, выгодных для 

русского правительства854. 

 
851 Там же. С. 79. Подробнее см.: РГИА. Ф. 834. Оп. 4. Д. 1200. Л. 13–19. 
852 Там же. С. 202. 
853 Там же. С. 448. 
854 Там же. С. 452. 



230 
 
Существовала идея, что правительство заинтересовано не только в 

защите русского самосознания этнически русского населения, но и в 

ассимиляции других народов империи. Исходя из этого, сторонники 

Зерчанинова написали в проекте прошения от 1914 г. министру внутренних 

дел Н.А. Маклакову, что существование католической часовни восточного 

обряда полезно не только для русских, но и для «всех инороднических 

католиков, потерявших на долговременной службе Российскому Государству 

свое природное наречие, особенно из аборигенов русской земли, как то: 

поляков, литовцев, латышей и т. п.»855 То есть, акцент делался на том, что 

католические восточные богослужения с проповедями на русском языке – 

это средство дальнейшей ассимиляции. Особо указывались католические 

народы, проживавшие компактно на окраинах империи. 

Государственная информационная политика обвинялась митрополитом 

Андреем в создании негативного образа католичества: «Казенная цензура 

создала католический призрак и пугает им»856. Влиянием цензуры 

объяснялось и то, что русские богословы знакомы с протестантской и 

рационалистической литературой (Э. Ренан, Д.Ф. Штраус), но не знают 

научно-богословских католических сочинений857. 

Видимо, переоценка митрополитом Андреем и его последователями в 

России степени вытеснения конфессионального аспекта из понимания 

российскими властями национальных интересов была одной из причин их 

неудач во взаимоотношениях с этими властями. Нельзя утверждать, что 

национальное совершенно вытеснило конфессиональное из 

правительственной политики. Об этом свидетельствует внутренняя 

переписка МВД. Директор Департамента духовных дел иностранных 

исповеданий МВД А.Н. Харузин в 1911 году в письме к директору 

Департамента полиции Н.П. Зуеву обвинял римско-католическое 

 
855 Там же. С. 665. 
856 Там же. С. 146. 
857 Там же. С. 256. 



231 
 

духовенство в России в следующем: деятельность, «направленная к 

пропаганде католицизма, к ополячиванию непольских народностей, к 

поддержанию польского сепаратизма и к введению в России унии путем 

внедрения в обиход р[имско]-к[атолической] Церкви восточного обряда»858. 

Здесь в первую очередь упрек состоял в попытках обратить людей в 

католичество, и лишь затем речь шла о попытках обратить их в польскую 

нацию, о борьбе за польскую независимость, а на последнем месте из видов 

вредной деятельности находилось распространение в России греко-

католического обряда. 

Харузин в донесении Зуеву не выделял греко-католиков. Римско-

католическим священником он назвал Алексия Зерчанинова, Андрея 

Шептицкого – римско-католическим митрополитом, а его эмиссаром 

священника И. Дейбнера, который, по неверным сведениям, был иезуитом859. 

В 1914 г. Директор ДДДИИ Е.В. Менкин сказал Н.С. Ушаковой о 

Дейбнере: «Мы не можем принять его кандидатуру, потому что со своей 

системой католического православия он обратит всю Россию»860. Опять 

указана конфессиональная причина. Менкин же говорил: «Пока вы служите в 

латинских костелах, мы будем на вас смотреть сквозь пальцы»861. 

Однако среди русских греко-католиков также встречалось понимание 

важности конфессиональных вопросов для правительства. Составленный в 

1912 году отчет Л. Федорова для митрополита Шептицкого свидетельствовал 

о том, что автор отчета в то время воспринимал действия правительства по 

отношению к греко-католическому приходу именно как противодействие 

конфессиональной угрозе: легализация католического прихода с чисто 

православным обрядом опасна для православия. Он также указывал, что 

правительство понимало под католичеством именно латинский обряд862. 

 
858 Там же. С. 407. Подробнее см.: РГИА. Ф. 821. Оп. 150. Д. 151. Л. 1–4. 
859 Там же. С. 407–408. Подробнее см.: РГИА. Ф. 821. Оп. 150. Д. 151. Л. 1–4. 
860 Там же. С. 643. 
861 Там же. С. 660. 
862 Там же. С. 479. 



232 
 

Мотивы правительственной политики по отношению к католичеству 

описывал Федоров и в 1914 году863. 

В ходе миссии в России были трудности и с австрийским 

правительством. Так, были случаи ареста российских подданных, 

воспитанников Богословского института во Львове864. Упоминание об этих 

арестах в 1912 г. интересно тем, что в это же время арестовывались по 

обвинению в шпионаже в пользу России православные священники, 

галицкие русины, принявшие в России православие и сан и вернувшиеся на 

родину865. 

 

§ 3.4.2. Народ 

В 1911 г. в Петербурге насчитывалось 2000 католиков-русских, из них 

1500 латинского обряда и 500 славянского866. Эти цифры ксендз Шидельский 

привел, указав в качестве источника информации интервью Сусалева. 

Видимо, в данном контексте «русские» понимаются в широком значении 

этого слова. Греко-католический священник Диодор Колпинский позже, 

будучи преподавателем Люблинского католического университета в 

межвоенной Польше, оценивал количество сознательных русских католиков 

довоенного времени в две сотни человек, не выделяя отдельно обрядовую 

принадлежность. К несознательным он относил, главным образом, 

перешедших в католичество ради вступления в брак867.  

Э. Винтер утверждал, что главными приверженцами греко-католичества 

в России были русские дворяне868. Видимо, это может быть справедливо, 

если говорить о сознательных и активных членах приходских общин, а не о 

всех, посещавших богослужения греко-католиков. Среди них были и 

 
863 Там же. С. 670. 
864 Там же. С. 455. 
865 Там же. С. 856. 
866 Szydelski St., ks. O prawdę. S. 28. 
867 Kołpinskij D. Początki katolicyzmu wschodniego obrządku w Rosji // Kościół katolicki w Rosji. Poznań, 

1932. S. 29. 
868 Винтер Э. Указ. соч. С. 460. 



233 
 

представители других сословий, причем, вероятно, далеко не все из них ясно 

понимали конфессиональную принадлежность служителей.   

Священник Умберто Бениньи, рассуждая о принадлежности русских к 

Востоку или Западу, утверждал, что они восточные только по обряду, но не 

по национальности и культуре, как греки, сирийцы, армяне и копты. 

«Русские давно уже вошли в западноевропейскую семью и в значительной 

степени потеряли свой восточноазиатский облик». Латинский обряд им не 

подходит, только если он идет в одном комплекте с полонизацией. Другими 

словами, русская нация не имеет восточного характера, просто она опасается 

угроз со стороны польской. Леонид Федоров был не согласен с таким 

представлением о западном характере русского народа. Но в то же время не 

все восточное считалось им положительным. Федоров писал, что «русский 

дух» в негативном смысле – это «монгольско-московская дурь»869. 

Зерчанинов противопоставлял власть народу в вопросе отношения к 

католичеству. Николай II и Столыпин, по его мнению, пошли бы на 

окатоличивание России, если бы не «средостение темной полуфанатической 

массы», которая была подвергнута влиянию наследия «сгнившей от разврата 

Византии», а теперь ее умами и сердцами завладевает «наша атеистически 

революционная пресса»870. 

В то же время в проекте письма священников Зерчанинова, Сусалева и 

Дейбнера папе Пию Х говорилось, что в России, в отличие от греческого 

востока, страх перед «латинством» практически отсутствует871. Таким 

образом, Россия представлялась как более западная, нежели греческий мир.  

Ксендз Юзеф Бородич также считал, что уния может быть результатом 

только внешнего толчка по отношению к церкви, в том числе из-за ее 

административной зависимости от государства, однако, в отличие от 

Зерчанинова, не видел в российской монархии потенциального двигателя 

 
869 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

678. 
870 Там же. С. 232. 
871 Там же. С. 327. 



234 
 

этого процесса872, поскольку уния не способствовала бы сохранению 

нынешнего примата светской власти над духовной873. При этом под церковью 

здесь понималось духовное сословие, а не все верующие874. 

Зерчанинов сравнивал русских с поляками, отмечая негативные черты 

первых. Русские после службы сразу убегают из храма, а поляки нет875. В 

другом месте он заявил: «Русские уступают в нравственном отношении 

полякам»876. 

Федоров указывал на склонность русских к радикализму, к крайностям. 

По его мнению, русскому народу присущ «переход от закаменелого 

обрядоверия и слепого консерватизма к самым рационалистическим 

формам»877. «В России неизвестна гармония веры и жизни»878. 

Федоров отмечал, что русскому человеку свойственен «простой, 

прямолинейный и спокойный характер», которому не подходят 

предлагаемые митрополитом Шептицким в качестве образцов для 

подражания иезуитские святые879. 

Стоит отметить, что Федоров негативно относился и к изменениям в 

Русской православной церкви, возникшим, как он считал, в результате 

иезуитского влияния. Таковыми он называл вольное отношение к 

богослужебному уставу, стремление к внешнему блеску и лоску (барокко в 

церковной архитектуре, натуралистичность в иконописи, партесное пение, 

сокращения в богослужениях)880. 

В отчете по итогам поездки в Россию в 1911–1912 гг. Федоров выделил 

три класса среди «всех интересующихся церковными и духовными 

вопросами» православных. Первые – воинствующие националисты, 

 
872 Borodzicz J. Op. cit. S. 16. 
873 Ibidem. S. 18. 
874 Ibidem. S. 17. 
875 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

282. 
876 Там же. С. 285. 
877 Там же. С. 491. 
878 Там же. С. 496. 
879 Там же. С. 565. 
880 Там же. С. 673. 



235 
 

например Антоний (Храповицкий). Для них национальное неотделимо от 

религиозного. Гибель православия вызвала бы гибель русской народности. 

Последняя для них – исключительное явление, «современный Израиль, резко 

выделяющийся среди других наций своим чисто духовным, самобытным 

складом жизни, таким, в котором каждая самомалейшая черта проникнута 

религиозностью». Такому национализму свойственны политические 

догматы: самодержавие, неподотчетность власти народу, отсутствие 

местного самоуправления и т.д. 

То есть описывается национализм традиционный, при котором нация не 

управляет сама собой, а, являясь богоизбранной, управляется Богом через 

монарха. Запад у таких националистов вызывает отторжение именно своим 

модернизмом, при котором на место Бога ставится сама нация881. Отличие от 

славянофильства: массовость. Из-за этого, как отмечает Федоров, в рядах 

«истинно русских», разделяющих эти взгляды, много атеистов, как и среди 

галицких русофилов-новокурсников и прогрессистов-украинофилов882. 

Могли ли атеисты придерживаться подобной идеологии? Вполне возможно, 

если они считали целесообразным сплотить вокруг этих идей массы. 

Этих националистов Федоров подразделял на две подгруппы: 

1) Для первых «русский» = «православный», то есть русские – это 

все те, кто принадлежит к православной церкви под управлением 

Св. Синода (епископ Гермоген (Долганов)). 

2) Вторые включали в «русских» также старообрядцев, и в связи с 

этим стремились восстановить их единство с синодальной 

церковью (архиепископ Антоний (Храповицкий)). Целью этой 

подгруппы являлась реставрация в России допетровских порядков 

и изоляция от духовного влияния Запада. Федоров негативно 

оценивал «отчаянный шовинизм» этого движения, но отмечал 

такие положительные черты как большая степень религиозности, 

 
881 Там же. С. 457. 
882 Там же. С. 458. 



236 
 

«проповедь высокого смирения, презрения мирских дел, любви ко 

всем» 883. 

Иерархам, которых Федоров назвал лидерами обеих групп, были близки 

идеи восстановления патриаршества, свободы и независимости церкви, что 

также импонировало Федорову884. 

Для Антония (Храповицкого) массовость не была приоритетом, скорее, 

напротив. В этом плане характерен его диалог с Леонидом Федоровым, 

приведенный в отчете 1911–1912 гг. Архиепископ Антоний высказался за 

неотменяемость церковных канонов, приравнивал их в этом плане к 

догматам. Федоров тогда заявил, что половину русского народа придется 

отлучить от церкви за нарушения канонов. Антоний ответил, что да, давно 

пора, а также сообщил о планах восстановить длинные уставные 

богослужения и строгое исполнение постов. Федоров отметил, что мало кто 

это выдержит. Антоний: «Пусть идут куда хотят, с нас довольно 4-5 

миллионов!» Федоров: «Но ведь и этого не будет!» Антоний: «Что же, Сын 

Человеческий, пришед, найдет ли и веру на земли!...»885 Таким образом, 

массовый характер группы, которую по схеме Федорова представлял 

Антоний, не являлся частью идеала архиепископа. Процитированные 

евангельские слова Иисуса Христа, предсказывающие то, что в конце времен 

вера не будет массовым явлением, задают определенную перспективу, в 

рамках которой и рассуждал владыка Антоний. 

Несмотря на понимание под русскими православных, то есть 

выдвижение во главу угла конфессии, у архиепископа присутствовала 

этническая неприязнь: «Поляков он ненавидит до умоисступления и 

ненависть к ним переносит на остальных католиков»886. То есть от 

этнической ненависти происходила религиозная. 

 
883 Там же. С. 459. 
884 Там же. 
885 Там же. С. 463. 
886 Там же. С. 466. 



237 
 
Вторая группа – это непопулярные в России модернисты. Они мечтали 

«о свободе, равенстве и братстве, о новых путях в христианстве». Среди них 

распространялись «масонство под личиной пацифистов, социализм всех 

оттенков и даже анархизм». Идеи собственно западного модернизма 

интересуют лишь «небольшую кучку ученых и интеллигентов», большая же 

часть увлекается только практикой: мистикой и «сильными проявлениями 

непосредственной, свежей веры» (Илиодор (Труфанов), И.А. Чуриков)887. 

Третья группа – это плывущие по ветру, в то время влившиеся в 

поддерживаемый монархией Союз русского народа. 

Но помимо этих групп есть «серьезные, простые священники и 

епископы», которые занимаются не планированием усовершенствований или 

охранительной политики в церковной жизни, а непосредственно 

практической работой с паствой. Они, по утверждению Федорова, являются 

соединительным элементом (через хранящиеся ими Св. Предание и 

догматику) православия с католичеством. 

С этими общественно-политическими течениями коррелировалось 

различное отношение к богослужебному уставу. Федоров выделял 

«дремучий лес протухшего ригоризма», которые выступали за 

неукоснительное исполнение буквы устава (Антоний (Храповицкий), Сергий 

(Страгородский), Кирилл (Смирнов), Валаам, простой народ, те, кто рядом со 

старообрядцами, много среди купцов, мещан провинции, бывают 

интеллигенты, наиболее цельный у старообрядцев) и сентименталистов, 

которые считали возможным исполнять из устава только то, что в данный 

момент соответствует их настроению (простой народ, особенно в городах, 

столичные и городские попы, окончившие академию, некоторые выпускники 

семинарий (неверующие или считающие себя pope moderne), попы-

карьеристы, ходящие по салонам, военное и придворное духовенство, попы-

госдеятели (депутаты), Дейбнер). Духовенство, относящееся к этому 

 
887 Там же. С. 458. 



238 
 

направлению, Федоров назвал «безмозглыми попами-модернистами». Также 

было среднее между этими двумя направление888, которому симпатизировал 

сам Федоров. 

Кого же Шептицкий выделял среди русских? Старообрядцев, как 

глубоко религиозных, а значит наиболее близких к католицизму889. В проекте 

письма к старообрядцу Арсению Морозову указывается также духовный 

авторитет, независимость от светской власти, любовь к старине и чистоте 

церковного обряда890. Зерчанинов, по утверждению Любови Федоровой, не 

любивший русских891, выделял «московщину», однако это, скорее, была 

конфессиональная характеристика, а не этническая, поскольку другие в этом 

ряду – старообрядцы и «греко-униаты»: «Наша “современная московщина” 

облита кровью старообрядческою в XVII веке и греко-униатскою в 

последующих веках, и нет ничего удивительного, если эта московщина не 

принесет много плодов»892. Здесь под «московщиной» подразумевается, 

видимо, не просто православие, а государственное православие российского 

государства.  

В письме к перешедшему в католичество священнику Сергию Веригину 

Зерчанинов называет его «бывший русский священник»893. Товарищ обер-

прокурора Св. Синода В.К. Саблер после ознакомления с опубликованными 

текстами священника Н.А. Толстого, в которых содержались его 

католические взгляды, сказал: «Вы не можете более оставаться русским 

священником»894. Подобным образом священник Евстафий Сусалев среди 

священников выделял русских и старообрядцев895. Интересно, что 

старообрядец из Богородска И.Е. Макаров в письме митрополиту 

 
888 Там же. С. 672–674. 
889 Там же. С. 265. 
890 Там же. С. 331. 
891 Там же. С. 353. 
892 Там же. С. 311. 
893 Там же. С. 341. 
894 Там же. С. 780. 
895 Там же. С. 333. 



239 
 

Шептицкому жаловался, что руководящие (купеческие) круги старообрядцев 

идут на поводу «у русского правительства»896. 

Ксендз Ян Гнатовский выделял среди русских старообрядцев два 

направления: правые, в высшей степени обладающие антипатией Востока к 

Западу, и левые, которые могут сблизиться с протестантской частью 

Запада897. 

В ходе греко-католической миссии проявлялось социальное разделение. 

Зерчанинов противопоставлял свою простоту в обращении со всеми изящно-

административному панству польских ксендзов. Эта разница привлекала на 

его сторону «даже многих природных поляков, особенно бедных, которые 

нередко боятся подойти к дверям какого-нибудь важного ксендза». 

Зерчанинов высказывает недовольство особым положением светской 

аристократии в польских общинах, указывая, что это противоречит 

христианским идеалам равенства (Иак 2, 1-7). На гордый характер 

священника Буа, «который, вращаясь среди аристократии, на все остальное 

смотрит свысока», отец Алексий указывал как на вероятную причину 

существования антагонизма между французами и поляками среди католиков 

России898. Принадлежностью к высшему слою он объяснял и то, что кузина 

П.А. Столыпина Н.С. Ушакова, по его мнению, ввязывалась не в свое дело: 

«Наша аристократия, привыкшая своими попами [священниками – А. П.] 

подтирать полы в своих гостиных, со своими привычками лезет и в 

католичество»899. Зерчанинов понимал направленность социальных 

процессов: «Всюду грозит страшная революция против всякого панства, 

даже законного…»900. 

 

§ 3.5. Характер деятельности Шептицкого в Российской империи. 

 
896 Там же. С. 345. 
897 Borodzicz J. Op. cit. S. 24. 
898 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

340. 
899 Там же. С. 387. 
900 Там же. С. 231. 



240 
 
 

§ 3.5.1. Поездки Шептицкого в Российскую империю 

О тайных поездках митрополита Андрея в Российскую империю 

известно не так много. Данные источников и упоминания в литературе 

позволяют говорить, как минимум, о четырех годах, в которые могли быть 

осуществлены эти путешествия (1907, 1908, 1912 и 1913 гг.). Не вызывает 

сомнений поездка в сентябре 1908 г., которая отразилась в переписке 

митрополита Андрея. И. Музычка считал ее единственной достоверной. 1907 

г. как дата поездки приводится в биографии митрополита, написанной 

Кириллом Королевским901. Настоящее имя автора – Жан Франсуа Шарон. 

Перешедший в восточный обряд француз длительное время сотрудничал с 

Шептицким. Ранее, в 1926 г., на 1907 г. указывал А. Солодух902. Но данная 

датировка, судя по всему, ошибочна.  

Единственное указание на поездку в апреле 1912 г. – заметка 

Александра Столыпина в «Новом времени», в которой брат убитого премьера 

возмущался тем, что российские власти, зная о пересечении Шептицким 

границы по фальшивому паспорту, дали ему спокойно уехать903. В заметке 

указывалось, что поездка Шептицкого осуществлялась недавно. А. Луцкевич 

указывал, что после поездки митрополита в Россию в «Новом времени» 

вышла статья, в которой нелегальная поездка была осуждена и указывалось, 

что в случае повторения нарушителя «изловят и посадят»904. В. Бурман 

относил заметку 1912 г. к событиям 1908 г. Возможно, это справедливо, 

однако неясно, почему публикация затянулась на 4 года. При этом Э. Винтер 

утверждал, что в 1912 г. полиция выдворила Шептицкого из России905. 

Поездка 1913 г. имеет куда более надежное подтверждение – 

хранящееся в ЦГИА Украины в Киеве сообщение помощника начальника 

 
901 Korolevskij C. Op. cit. P. 192. 
902 Солодух А. Митрополит А. Шептицький і уніоністичні змагання на Білий Русі // Богословія. 1926. 

Т. 4. Ч. 1–4. С. 89. 
903 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 118–119. 
904 Луцкевіч А. Мітрапаліт Шэптицкі і беларускі рух // Богословія. 1926. Т. 4. Ч. 1–4. С. 47. 
905 Винтер Э. Указ. соч. С. 463. 



241 
 

киевского губернского жандармского управления бердичевскому уездному 

исправнику о нелегальном приезде в Россию Андрея Шептицкого с целью 

ведения униатской пропаганды и установлении за ним наблюдения906. 

Митрополит Евлогий (Георгиевский), лично общавшийся с Шептицким в 

1919 г., писал о его поездке к графу Красинскому в Витебскую губернию, но 

не указал, когда она была осуществлена. Министр внутренних дел Н.А. 

Маклаков указывал, что тайных поездок было несколько. 

Разнятся сведения и о том, под чьим именем митрополит проникал в 

соседнюю державу. Если Бурман прямо указывал на адвоката Александра 

Ледницкого, то К. Королевский ограничился лишь информацией, что это был 

друг Шептицкого, юрист, что не противоречит версии Бурмана. Согласно 

митрополиту Евлогию, Шептицкий выдавал себя за торговца свиньями, а 

министр Маклаков писал, что митрополит въезжал в Россию под видом то 

скупщика шерсти, то коммивояжера торговых фирм. Согласно еще одной 

версии, он выдавал себя за сотрудника велосипедной фирмы Збигнева 

Олесницкого907. 

Согласно А. Луцкевичу, поездка началась с Вильно, где Шептицкий 

встречался с белорусскими деятелями, следующими пунктами были Минск и 

Слуцк, в котором проходила сельскохозяйственная выставка. После этого 

Шептицкий отправился в Москву. 

В Москве митрополит Андрей встретился со старообрядческим 

епископом Иннокентием (Усовым), а в Новоиерусалимском монастыре 

посетил проживавшего там на покое епископа Петра (Другова). Предметом 

обсуждения была возможность принятия унии. 

В Петербурге Шептицкий поселился в отеле «d`Europe», встречался с 

греко-католиками. Вместе с художником-мирискусником Глебом 

Верховским он осматривал художественные собрания Эрмитажа. Позже 

 
906 Nowak M. Op. cit. S. 383. 
907 Луцкевіч А. Указ. соч. С. 47; Добош О. Унія на Україні. Вік XX. Кам'янець-Подільський, 1996. С. 

23. 



242 
 

Верховский стал греко-католическим священником. После этого, согласно 

Бурману, Шептицкий побывал у графа Красинского в Витебской губернии, о 

чем упоминал митрополит Евлогий. 

И последователи, и противники митрополита Андрея согласны в том, 

что целью тайной поездки было миссионерство. Однако если сторонники 

этим и ограничивались, то представители российских властей вписывали эту 

религиозную акцию в общий контекст политической деятельности, 

направленной на расчленение Российской империи. Наиболее ярко такой 

подход к оценке характера деятельности Шептицкого проявился уже во 

время Первой мировой войны, когда перед царской дипломатией встала 

задача объяснить папе причины ссылки греко-католического митрополита. 

Эта оценка была подкреплена обнаруженной в архиве митрополита запиской, 

в которой он предлагал австрийским властям план отторжения Украины от 

России. Однако эта записка появилась в начале войны, так что для 

экстраполяции ее содержания на предшествующий период нужны 

дополнительные обоснования. При этом уже в довоенный период 

представители российской власти связывали унию с «хохлацкой» 

опасностью908. 

Почему же Шептицкого не задержали? Это вопрос требует дальнейшего 

исследования. Заверения Маклакова в 1915 г., что это сделано 

исключительно из уважения к папе, представляются малоубедительными, 

поскольку встраиваются в схему оправдания ссылки митрополита, 

призванную показать, что он не католический узник, а давний политический 

преступник. 

 

§ 3.5.2. Направленность деятельности Андрея Шептицкого в Российской 

империи 

 
908 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

207. 



243 
 
В этом параграфе мы постараемся изложить основные направления 

деятельности митрополита Андрея в России, осуществляемой главным 

образом через подчинявшихся ему священников и мирян, и сделать вывод о 

характере этой деятельности. 

Деятельность Шептицкого на территории Российской империи была 

направлена, главным образом, на обращение в католичество православных 

русских, а не бывших униатов Западного края. Об этом свидетельствует его 

требование к священникам служить строго по чисто-восточному 

(синодальному) обряду. Нарушивший это предписание священник Алексей 

Зерчанинов, которому больше нравился русинский обряд, лишился за это 

годовой пенсии в 600 рублей от митрополита Шептицкого909. Также 

косвенным подтверждением религиозной направленности деятельности, 

планируемой Шептицким на территории Российской империи, служит 

предложение Федорову, касающееся развенчание страхов российских 

чиновников относительно того, что уния будет способствовать 

распространению украинофильства. Суть заключалась в том, что если 

направлять в Россию в качестве униатских священников только 

москвофилов, то это не только не будет помогать пропаганде украинских 

взглядов, но, скорее, окажет обратное влияние910. 

Об этом же свидетельствует национальный состав греко-католического 

духовенства, посвященного митрополитом Андреем для Российской 

империи. Большая часть – это русские, многие из которых разделяли 

концепцию большой русской нации, или пользовались свойственной для ее 

сторонников терминологией, или негативно высказывались по отношению к 

украинофилам. 

Вышеуказанную цель подтверждают и центры деятельности миссии – 

Санкт-Петербург и Москва. 

 
909 Там же. С. 389. 
910 Там же. С. 161–162. 



244 
 
Попытки достичь цели – подчинения русских христиан Риму – 

осуществлялись по различным направлениям. Во-первых, через общение с 

представителями православной иерархии. Здесь был расчет на перспективы 

развития соборного движения, ликвидацию синодальной системы, 

независимость церкви в решении важных для нее вопросов. Основным 

корреспондентом был один из ведущих сторонников соборности, 

восстановления патриаршества, архиепископ Антоний (Храповицкий). Во-

вторых, до представителей власти пытались донести идею, что католичество 

послужит государственным интересам. Церковные иерархи и государство 

рассматривались как силы, которые могут организованно перевести народ в 

католичество. В-третьих, путем открытия греко-католических приходов, 

пытались напрямую привлекать народ. Однако успех здесь, не в последнюю 

очередь, был обусловлен рамками, которые очерчивало русское государство, 

с одной стороны, и католическая иерархия, с другой. В-четвертых, особой 

категорией были старообрядцы. Их положительной для миссии чертой 

виделись независимость от светских властей, а также нерасположенность 

последних к старообрядцам. Налаживались контакты как с иерархией, так и с 

видными мирянами. 

Какими бы путями миссия не была осуществляема, придавалось 

огромное значение массам как в вопросе обряда (готовность народа принять 

или отвергнуть те или иные формы), так и в процессе распространения 

католичества. Митрополит Шептицкий даже желал появления мучеников и 

просил молиться своих священников «о том, чтобы Св. Сердце дало на 

Востоке мучеников»911. Очевидно, имеется в виду миссионерское значение 

такого развития событий. Также были надежды на движение со стороны 

народа навстречу целям миссии. Признание за массами субъектности – это 

признак времени. Митрополит уделял вопросу современности значительное 

внимание, рассуждая не только о глобальных переменах во всех сферах 

 
911 Там же. С. 305. 



245 
 

жизни, но и давая практические рекомендации, например, о потребности 

издавать журнал восточных католиков912. 

Одним из результатов деятельности Шептицкого стало появление в 1917 

г. Общества поборников воссоединения церквей. Правда, неизвестно, 

осталось от него что-либо, кроме проекта воззвания. Тем не менее, следует 

рассмотреть список членов общества. В число этих лиц входят со стороны 

католиков митрополит Андрей Шептицкий и подчиненные ему греко-

католические священники (Леонид Федоров, Алексей Зерчанинов, Глеб 

Верховский, Диодор Колпинский, Евстафий Сусалев, Иоанн Дейбнер), 

представители римско-католической иерархии в России епископ-суффраган 

Могилевской архиепархии Ян Цепляк (1857–1926), виленский епископ 

Эдуард фон Ропп (1851–1939) и римско-католические священники Зыгмунт 

Лозинский (1870–1932), Игнаций Свирский (1885–1965), Эдуард О’Рурк 

(1876–1943), почему-то названный в документе Франциском, историк и 

филолог Мариан Здзеховский (1861–1938) и директор мужской гимназии при 

костеле св. Екатерины в Петербурге Стефан Цыбульский (1858–1937).  

Со стороны православных в общество входили архиереи на покое Петр 

(Другов) (1858–1917) и Трифон (Туркестанов) (1861–1934), иеромонахи 

Игнатий (Жебровский) (1888–1974) и Андрей (Демьянович), священник 

Сергий Соловьев (1885–1942) – поэт, внук С.М. Соловьева и племянник В.С. 

Соловьева, князья П.М. Волконский (1861–1947), А.Д. Оболенский (1855–

1933), Э.Э. Ухтомский (1861–1921), Е.Н. Трубецкой (1863–1920), 

председатель Московского религиозно-философского общества памяти Вл. 

Соловьева Г.А. Рачинский (1859–1939), профессор богословия Н.Н. 

Глубоковский (1863–1937), русинский историк Е.Ю. Перфецкий (1884–1947). 

Среди православных были записаны и старообрядцы: епископы 

нижегородский Иннокентий (Усов) (1870–1942) и петроградский Геронтий 

(Лакомкин) (1872–1951), начетчик Ф.Е. Мельников (1874–1960). 

 
912 Там же. С. 194. 



246 
 
Преследовал ли митрополит Андрей на территории Российской империи 

какие-либо национальные цели? В документах, представленных в сборнике 

«Митрополит Андрей Шептицкий и греко-католики в России», за этот 

период (1899–1913 гг.) не встречается свидетельств об особом внимании 

архиерея к Западному краю Российской империи. Единственное исключение 

– это его связи с представителями белорусского национального движения 

(братья Луцкевичи). Иван Иванович Луцкевич, вместе с братом Антоном 

редактор газеты «Наша нива», в 1904 г. приезжал к Шептицкому во Львов, а 

в 1907 г. сопровождал его в поездке в Минск. Затем, в 1909 г., он снова 

приезжал во Львов к митрополиту. Впечатлениями об этой поездке он 

делился с русским католиком, дворянином и художником Г.Е. Верховским. В 

январе 1910 г. с Луцкевичами и с другим Александром Власовым в Вильно 

встречался Леонид Федоров913. А в 1910 г. Иван и Антон Луцкевичи 

оказались среди основателей масонской ложи «Единство» в Вильно. 

Информация об этом содержится в дневнике литовского поляка Михала 

Ромера. В публичных выступлениях Шептицкий описывал масонов как 

врагов христианства. Эти связи объясняются интересом братьев Луцкевичей 

к греко-католичеству, который, согласно белорусскому историку А.Ф. 

Смоленчуку, был обусловлен тем, что они видели в унии нечто, вокруг чего 

можно сплотить белорусов, чья идентичность была расколота на поляков 

(католиков) и русских (православных)914. Это подтверждается сообщениями 

Леонида Федорова915. 

В 1926 г. описывая встречу своего брата с митрополитом Андреем во 

Львове 1904 г., А. Луцкевич отметил, что Шептицкий заинтересовался 

белорусским возрождением прежде всего как украинец, но было и еще два 

общих интереса: увлечение археологией и создание белорусской униатской 

 
913 Там же. С. 355. 
914  «Наша Ніва» і масонская інтрыга // www.svaboda.org [электронный ресурс] — Дата обновления: 

01.12.2006 — URL: https://www.svaboda.org/a/776348.html (дата обращения: 26.05.2024). 
915 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

355. 



247 
 

церкви916. Скорее всего, в 1904 г. главным для Шептицкого было именно 

последнее. 

Также интересна в этом плане попытка проведения парцелляции  имения 

Дзедзиловичи (т.е. разделения его на земельные участки) для наделения 

участками избранных галицких крестьян. Это описано в воспоминаниях 

священника Тита Войнаровского, где он указывал также в качестве 

сопутствующих целей этого мероприятию пропаганду церковной унии и 

украинского национального самосознания среди местного населения917. 

Однако подробности этого сообщения вызывают вопросы, поскольку в нем к 

украинским территориям, на которых якобы собирались распространять 

украинское самосознание, названо имение, находившееся в Борисовском 

уезде Минской губернии. Кроме того, А. Луцкевич указывал в качестве цели 

плана парцелляции пропаганду церковной унии, что, по его мнению, 

способствовало бы созданию белорусской национальной церкви. Проект был 

отклонен Столыпиным «из-за интриг польских помещиков»918. 

Француз А. Гратье утверждал, что в разговоре с митрополитом Андреем 

в 1909 г., тот высказался в поддержку будущего украинской церкви, 

отделенной от Москвы и объединенной с Римом919. 

Помимо этого, в церковь на Полозовой улице в Петербурге приходили 

поляки и белорусы, в частности, ее посещал белорусский национальный 

деятель, профессор Б.И. Эпимах-Шипило920. 

Таким образом, фактов, прямо подтверждающих наличие у митрополита 

Андрея до 1914 г. четко очерченных национальных целей на территории 

Российской империи, в ходе данного исследования обнаружено не было. 

 

* * * 
 

916 Луцкевіч А. Указ. соч. С. 45. 
917 Войнаровський Т. Спогади з мого життя // Історичні постаті Галичини XIX-XX ст. Нью-Йорк; 

Париж; Сідней; Торонто. 1961. С. 57. 
918 Луцкевіч А. Указ. соч. С. 46–47. 
919 Винтер Э. Указ. соч. С. 459. 
920 Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. 

356. 



248 
 
Подводя итоги главы, отметим, что миссионерская деятельность Андрея 

Шептицкого в Российской империи началась после обращений к нему 

подданных монархии Романовых, пожелавших стать католическими 

священниками восточного обряда. Неизвестно, в какой мере сам Шептицкий 

способствовал появлению подобных обращений. Однако известно, что 

территория Российской империи с юных лет интересовала сына графа Яна 

Канты Шептицкого как важнейшее направление католической миссии. 

Миссия осуществлялась в условиях существования национальных 

противоречий внутри католической церкви, а также наличия различных 

подходов представителей этой конфессии как по отношению к восточному 

обряду и проблеме обращения православных в католичество. 

Поскольку отношение как государства, так и большинства латинского 

духовенства в России к немногочисленным российским греко-католикам 

было, как правило, отрицательным, то греко-католикам приходилось 

находить какие-то компромиссы с этими силами. Главным образом, эти 

компромиссы касались обряда. Среди латинского духовенства Петербурга, 

главным образом, польской его части, были такие ксендзы, которые, имея 

негативное отношение к восточному обряду, были готовы терпеть его, 

намереваясь постепенно латинизировать греко-католиков, начиная с 

введения отдельных латинских элементов в богослужении.  

Государство также предпочитало латинизированную форму восточного 

обряда у греко-католиков, поскольку это снижало привлекательность этой 

конфессиональной группы для православных, привязанных к восточному 

обряду. Главным представителем и воплотителем обрядовых компромиссов в 

Петербурге был Зерчанинов. Обосновывая свои действия, он, среди прочего, 

писал митрополиту Андрею в связи с решением синода исключить его из 

духовного звания: «При таких обстоятельствах, посудите сами, будет ли у 

меня симпатия к византизму или синодализму? Теперь я живу 

исключительно латинопольскими милостями и, конечно, не могу питать 



249 
 

антипатии к латинополякам по капризу гордого молодого французского 

монаха и Ушаковой»921. 

Таким образом, видно, что для сил, которые могли повлиять на миссию 

Андрея Шептицкого в России (российские власти, руководство католической 

церкви, римо-католики из России и других стран, неравнодушные к этому 

вопросу), проблематика соотнесения национальных и конфессиональных 

интересов имела немаловажное значение. Греко-католический митрополит и 

его последователи в России пытались учитывать это в своем взаимодействии 

с этими силами. Российскому правительству хотели доказать, что принятие 

восточного католичества соответствовало бы национальным интересам 

России. Однако Шептицкий и его сторонники, видимо, не учли в должной 

мере важность для власти конфессиональной составляющей в этом вопросе, а 

также вызвали серьезное и непреодолимое подозрение как проводники 

украинского национализма. От Рима пробовали добиться отстаивания 

полноправного статуса восточного обряда и уклада церковной жизни, а также 

ведущей роли в русской миссии (отказывая в ней французским 

ассумпционистам как культурно далеким от потенциальной паствы). 

Приоритет национальных интересов в позиции значительного числа 

польского духовенства в России приводил к трудностям в отношениях с ним. 

 
921 Диакон Василій [Бурман]. Указ. соч. С. 134–135. 



250 
 
 

Заключение 

 

Национальная и конфессиональная принадлежность представителей 

рода Шептицких менялась на протяжении истории. При этом старые 

идентичности не исчезали совсем, но сохранялись в семейном предании. 

После Первой мировой войны, с образованием национальных государств 

Андрею Шептицкому и его братьям пришлось окончательно определиться с 

выбором национальной самоидентификации. В результате Александр, 

Станислав и Леон оказались поляками, а Андрей и Климентий – украинцами. 

Что определило такой выбор? В случае Андрея немаловажную роль 

сыграла религиозная составляющая. В юности в среде его воспитания 

практически не было ничего русинского (если не считать общения с отцом, 

рассказывавшего об истории семьи), он формировался в польской и римско-

католической среде. Выбор им в 1885 г. русинской («ruska») национальной 

самоидентификации может быть объяснен тем, что национальная 

идентичность в его иерархии идентичности была подчинена 

конфессиональной и была поставлена по отношению к последней в 

служебное положение. Это подтверждается тем, что в дальнейшем до 1914 

гг. Шептицкий выражал свою национальную идентичность таким образом, 

что она могла интерпретироваться по-разному. Способ выражения зависел от 

адресата и от контекста высказывания. Убеждение митрополита Андрея в 

том, что духовный пастырь должен формировать свою идентичность в 

соответствии с пастырскими и миссионерскими задачами, также проявилось 

в его посланиях к духовенству, в которых давались наставления, как 

священники должны относиться к народу, среди которого они служат. 

Однако нельзя исключать и того, что конфессиональная идентичность 

была им выбрана с целью сохранения в новых условиях старой идентичности 



251 
 

шляхты бывшей Речи Посполитой. Это может подтверждаться тем, что 

продвижение его кандидатуры на галицкий митрополичий престол греко-

католической церкви осуществлялось, по ряду свидетельств, польской 

аристократией, в том числе его отцом, с целью обеспечить сохранение 

влияние на русинов, противостоя развитию польско-русинского/украинского 

антагонизма. Андрей Шептицкий воспринял данный подход (борьба с 

антагонизмом), но изменил его масштаб, думая не о проблемах края 

(Галиции), а об общемировых (универсальных). 

Что могло быть причиной такой смены опции? В ходе получения 

университетского образования Шептицкий окунулся в атмосферу 

соперничества идеологий ХIX в.: консерватизма, либерализма, социализма, 

национализма. Видимо, эти вопросы общемирового значения увлекли его 

больше, чем в свое время его отца, который, не окончив университет, 

вернулся домой для управления имением. Роман Шептицкий вращался в 

консервативных кругах, среди его преподавателей были такие, которые были 

способны убедительно противопоставить остальным идеологиям 

консервативные идеи. Шептицкий наблюдал потенциал этих идеологий, 

особенно социализма, с представителями которого он сталкивался в 

университете Бреслау. При том, что социализм был неприемлем для него 

отношением к собственности и связью с атеизмом, очевидно, он был 

впечатлен привлекательностью для масс этой универсалистской идеи, а 

также тем, что социализм предполагал отсутствие национальной вражды, о 

чем, собственно, рассуждали краковские консерваторы применительно к 

«племенам» Галиции – полякам и русинам. Неудивительно, поэтому, что 

Шептицкий решил противопоставить социализму идею, которая сохраняла 

бы то, что ему нравилось в этой идеологии, и исключала бы то, что его не 

устраивало. Такой идеей стал христианский универсализм, сопряженный с 

христианской демократией, доктрина которой была провозглашена в 1891 г. 

в энциклике папы Льва ХIII «Rerum Novarum». 



252 
 
То, что христианская демократия противопоставлялась митрополитом 

Андреем, в первую очередь, именно социализму, видно из текстов его 

пастырских посланий. В них христианство объявлялось самой совершенной 

социальной доктриной, которая предполагает абсолютное единство 

человечества в отличие (о чем прямо заявлялось) от социализма, делившего 

людей по классовой принадлежности. Не используя конкретные слова: 

«Христиане всех стран, соединяйтесь!», Шептицкий в своих посланиях, 

заключив смысл этого призыва в другую форму, фактически помещал 

воззвание, аналогичное содержащемуся в «Манифесте Коммунистической 

партии». В этом же духе митрополит Андрей предлагал православному 

архиепископу Антонию (Храповицкому) отказаться видеть в Европе только 

источник атеизма, но обратить внимание на европейских христиан как на 

союзников, также противостоящих враждебным идеям. 

В контексте сопоставления с социализмом программа-максимум 

Шептицкого, в которой он описывал победное шествие объединенного 

христианства по миру, может показаться не совершенно оторванной от 

реальности, каковой кажется на первый взгляд. Точнее, она сопоставима с 

программой мировой социалистической революции. В то время массы только 

провозглашались субъектом истории, еще не было понятно, как это 

воплощается на практике, поэтому было место для подобных проектов. 

Апелляция к массам – это ключевая черта, характеризующая модерный 

характер идейных конструкций Шептицкого. Он писал о том, что под 

знаменем Христа собираются народы и общества и при этом добавлял: 

«Собираются миллионы». Обращаясь к пастве перед выборами, он призывал 

«христианский народ» избирать депутатов-христиан. В деле греко-

католической миссии в Российской империи он, конечно, прибегал и к 

традиционным методам, работая с элитой (высшими чиновниками, 

аристократией, православной иерархией), но при этом особые надежды 

возлагал на народные массы, в которых, по его убеждению, не было 

укоренено непримиримое отношение к католичеству. Даже в вопросах 



253 
 

богослужебной традиции митрополит Андрей апеллировал к массам. Он 

считал, что богослужебные традиции могут возводиться не только к 

церковным авторитетам периода патристики, но и к более близким эпохам, 

если эти традиции выражают народные чувства. В вопросе очищения обряда 

он, опять же, ожидал инициативы снизу. 

Эта апелляция к массам может в большей степени объяснить 

политические симпатии митрополита Андрея на галицийской политической 

сцене. Он не выражал этих симпатий публично, но, скорее, делал ставку на 

украинофилов, а не на русофилов. При этом к украинофилам у Шептицкого 

были серьезные претензии. Его не устраивало распространение среди них 

секуляризма, социализма, поддержка радикальных методов политической 

борьбы (наиболее яркий эпизод – убийство А. Потоцкого М. Сичинским). 

Почему же митрополит Андрей не поддержал русофильское направление, 

часть которого (старорусины) была консервативным и не враждебным 

церкви (многие священники старшего поколения были старорусинами, 

российские греко-католики симпатизировали старорусинам)? Во-первых, он 

опасался их потенциальной склонности к православию. Во-вторых, эта 

склонность, как и любые поползновения к сотрудничеству с Россией также 

не нравились австро-венгерским властям, чего тоже не мог не учитывать 

Шептицкий. В-третьих, что не лежит на поверхности, митрополит Андрей, 

вероятно, осознавал, что украинофильское направление – более 

перспективное как более модерное в отличие от консервативных 

старорусинов, которые ратовали за традицию, в том числе в культурных и 

языковых вопросах. И тут, опять же, ключевым было то, какое из движений 

наиболее адекватно выражает «народные чувства». 

Действуя максимально осторожно в политических и национальных 

вопросах, Шептицкий делал ставку на то, что с ростом значения 

национального в политике, государство будет в меньшей степени 

регулировать конфессиональную сферу, что облегчит деятельность по 

достижению христианского единства. Власти Российской империи не 



254 
 

откликнулись на просьбы и предложения митрополита Андрея, как в 

глобальном вопросе объединения церквей, так и в частном вопросе 

выделения земли для переселенцев из Галиции. В первом вопросе причина 

неудачи Шептицкого состояла в том, что он слишком недооценил значение 

конфессиональной сферы (роли православия) для властей России. К тому же, 

вероятно, описание им выгод (возможность влиять на мировую политику 

через Ватикан) не показались представителям российского правительства 

убедительным. Во втором случае греко-католикам не удалось откреститься 

от подозрений в стремлении распространять украинский сепаратизм. 



255 
 

Список использованных источников и литературы 

 

Архивные материалы 

 

1. Cyfrowe Archiwum i Muzeum Aleksandra Fredry (http://archiwum.dom 

‑komedii.pl/). 

2. Российский Государственный Исторический Архив, Санкт-

Петербург.  

a. Фонд «Рукописи Синода» (834). Опись «1700–1920 гг.» (4). 

b. Фонд «Департамент духовных дел иностранных исповеданий 

МВД» (821). Опись «1828–1917 гг.» (150). 

3. Государственный Архив Российской Федерации, Москва. 

a. Фонд «Департамент полиции Министерства внутренних дел» 

(102). Опись «Особый отдел. 1914 г.» (244). 

 

Опубликованные документы 

 

4. Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Церква і 

церковна єднiсть. Документи і Матеріали 1899–1944. Т. 1 / Ред. А. 

Кравчук. Львів: Видавництво «Місіонер», 1995. 523 с. 

5. Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і 

Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне питання. Кн. 1. 

Пастирське вчення та діяльність / Ред. А. Кравчук. Львів: 

Видавництво «Місіонер», 1998. 570 с. 

6. Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і 

Матеріали 1899–1944. Т. 2. Церква і суспільне питання. Кн. 2. 

Листування / Ред. А. Кравчук. Львів: Видавництво «Місіонер», 1999. 

571–1096 c. 



256 
 
7. Митрополит Андрей Шептицький: Життя і Діяльність. Документи і 

Матеріали, 1899–1944. Т. 3. Митрополит Андрей Шептицький і 

греко-католики в Росії. Кн. 1. Документи і матеріали, 1899–1917 / 

Ред. Ю. Аввакумов. Львів: Видавництво УКУ, 2004. 924 с. 

8. Первая Всеобщая перепись населения Российской Империи 1897 г. / 

Ред. Н.А. Тройницкий. Т. II. Общий свод по Империи результатов 

разработки данных Первой Всеобщей переписи населения, 

произведенной 28 января 1897 года. СПб., 1905. Табл. 13. 

Распределение населения по родному языку. 

9. Твори Слуги Божого Митрополита Андрея Шептицького. Т. 1. 

Торонто: Видавництво оо. Василіян, 1965. 277 с. 

10. Шематизмъ всего клира греко-католицкои Митрополичои 

Архіепархіи Львôвскои на рôкъ 1902. Львôв, 1902. 470 с. 

11. Fredro i fredrusie / Оprac. B. Zakrzewski. Wrocław, 1974. 458 s. 

12. Kronika Uniwersytetu Jagiellońskiego od r. 1864 do r. 1887 i obraz jego 

stanu dzisiejszego wraz z rzeczą o rektorach od czasów najdawniejszych. 

Kraków, 1887. 252 s. 

 

Пастырские послания 

 

13.  Листъ пастирскій Высокопреосвященого Андрея Шептицкого, 

Митрополита Галицкого, Архієпископа Львôвского, Епископа 

Каменця Подôльского до рускои интеліґенціи. Жовква: Печатня оо. 

Василіянъ, 1901. 48 с. 

14.  Митрополит Андрей Шептицкий. Канадийским Русинам. Жовква 

Печатня оо. Василіянъ, 1911. 97 с. 

 

 

 

 



257 
 

Воспоминания, путевые заметки 

 

15.  Войнаровський Т., о. мітр. Спогади з мого життя // Історичні постаті 

Галичини XIX-XX ст. Нью-Йорк; Париж; Сідней; Торонто, 1961. С. 

7–75. 

16.  Евлогий (Георгиевский). Путь моей жизни. Париж: YMCA-Press, 

1947. 679 с. 

17.  Сазонов С.Д. Воспоминания. Минск: Харвест, 2002. 368 с. 

18.  Титов Ф.И. Русское духовенство в Галиции (из наблюдений 

путешественника).  Киев: тип. Имп. Ун-та св. Владимира, 1903. 138 с. 

19.  Чайковский М.С. Воспоминания // Русская старина. 1895–1904. 

20.  Шептицька С. з Фредрів. Молодість і покликання о. Романа 

Шептицького чина св. В. Великого. Вінніпег; Торонто, 1965. 156 с. 

21.  Шептицька С. з Фредрів. Молодість і покликання о. Романа 

Шептицького. Спогади. Львів, 2009. 83 c. 

22.  Borodzicz J. Pod wozem i na wozie: pamiętniki Józefa Borodzicza, czyli 

kilka lat pracy duszpasterskiej na Litwie, Białej Rusi i w głębi Rosyi. 

Kraków, 1911. 268 s. 

23.  Dębicki L. Wspomnienie pośmiertne // Czas. № 88. 

24.  Dębicki L. Z kroniki żałobnej // Czas. 1895. № 237. 

25.  Estreicher S. Kilka wspomnień z lat szkolnych 1879–1887 // Pół wieku 

wspomnień uczniów Gimnazjum im. B. Nowodworskiego (św. Anny) w 

Krakowie. Kraków, 1938. S. 1–20. 

26.  Grzymała-Siedlecki A. Niepospolici ludzie w dniu swoim powszednim. 

Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1965. 354 s. 

27.  Mańkowski P. Pamiętniki. Warszawa: DiG, 2002. 464 s. 

28.  Pamiętniki Pawła Popiela (1807–1892). Kraków: Krakowska Spółka 

Wydawnicza, 1927. 258 s. 



258 
 
29.  Rosco Bogdanowicz M. Wspomnienia. Т. 1 / Рrzedmowa A. Knot, 

przygotowanie do druku, przypisy, przekład obcych tekstów J. Gintel. 

Kraków, 1959. 585 s. 

30.  Siostra Maria Krysta. Wspomnienia o Metropolicie Andrzeju Romanie 

Szeptyckim spisane dla dzieci i wnuków mej ukochanej siostry Jadwigi 

Szeptyckiej / Oprac. A.A. Zięba // Harvard Ukrainian Studies. 1991. Vol. 

15. № 1–2. 

31.  Szeptycka Z. z Fredrów. Wspomnienia z lat ubiegłych / Przygotował do 

druku, wstęp i przypisy B. Zakrzewski. Wrocław; Warszawa; Kraków, 

1967. 391 s. 

32.  Szeptycki A. Ze wspomnień o bracie Albercie. Kraków: Wydaw. Księży 

Jezuitów, 1934. 14 s. 

33.  Szeptycki J.K. Gdy w rodzinie ważyły się losy syna // Polska – Ukraina. 

1000 lat sąsiedztwa. Т. 1. Studia z dziejów chrześcijaństwa na pograniczu 

etnicznym / Red. S. Stępień. Przemyśl: Południowo-Wschodni Instytut 

Naukowy, 1990. S. 181–198. 

34.  Szeptycki J.K., Szeptycki M. W kręgu rodziny Szeptyckich // Metropolita 

Andrzej Szeptycki. Studia i materiały / Red. A.A. Zięba. Kraków, 1994. S. 

17–23. 

35.  Żeleński (Boy) T. Pisma / Red. H. Markiewicz. T. 2. Znaszli ten kraj?… i 

inne wspomnienia / Oprac. W. Kopaliński. Warszawa: Państwowy Instytut 

Wydawniczy, 1956. 581 s. 

 

Публицистика 

 

36.  Антонович В.Б. Моя исповедь. Ответ пану Падалице по поводу 

статьи в VII книжке "Основы" "Что об этом думать?" и письма пана 

Падалицы в X книжке // Основа. 1862. № 1. С. 83–96. 

37.  Карсавин Л.П. Об опасностях и преодолении отвлеченного 

христианства // Путь. 1927. № 6. С. 32–49. 



259 
 
38.  Якшич Д., свящ. Римский богослов о России // Прибавления к 

Церковным ведомостям. 1904. № 45. С. 1827–1830. 

39.  Borodzicz J. Na Rusi galicyjskiej Sczyzma się gotuje!... Chrzanów: 

Drukarnia Maryi Ziembińskiej, 1911. 90 s. 

40.  Dzieduszycki W. Listy ze wsi. Т. 1–2. Lwów, 1889–1890. 

41.  Jackowski H. W sprawie ruskiej uwag kilka do kapłanów dobrej woli. 

Lwów, 1883. 49 s. 

42.  Szydelski Sz. My a Wschód słowiański // Świat Słowiański. 1910. № 69–

70. S. 135-150. 

43.  Urban. J. Welehradzkie utopie // Świat Słowiański. 1909. № 58. S. 218–

232. 

44.  Woroniecki E. O cerkwi wschodniej i ruchu katolickim na Rusi // Świat 

Słowiański. 1909. № 56–57. S. 93–107. 

 

Периодическая печать 

 

45.  «Американский православный вестник» (Нью-Йорк; 1899). 

Выборочно. 

46.  «Діло» (Львів; 1901). Выборочно. 

47.  «Церковний Востокъ» (Львовъ; 1912). Выборочно. 

48.  «Czas» (Kraków; 1904). Выборочно. 

49.  «Przegląd Kościelny» (Poznań; 1888). Выборочно. 

50.  «Rocznik Filarecki» (Kraków; 1886). Выборочно. 

51.  «Studentská Hlídka» (Praha; 1909). Выборочно. 

 

Богослужебные и агиографические книги 

 

52.  Служебник. М.: Синодальная типография, 1901. 250 л. 

53.  Martinov J. Annus ecclesiasticus graeco-slavicus. Brüssel: Goemaere, 

1863. 388 p. 



260 
 
54. Martirologio Romano. Roma: Fondazione di religione Santi Francesco di 

Assisi e Caterina da Siena, 2004. 1140 p. 

 

 

Отчеты школ 

 

55.  Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. Gimnazyum w Przemyślu za rok szkolny 

1879. Przemyśl, 1879. 80 s. 

56.  Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. Gimnazyum w Przemyślu za rok szkolny 

1880. Przemyśl, 1880. 81 s. 

57.  Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. Gimnazyum w Przemyślu za rok szkolny 

1881. Przemyśl, 1881. 75 s. 

58.  Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. III. Gimnazyum w Krakowie za rok szkolny 

1884. Kraków, 1884. 63 s. 

59.  Sprawozdanie Dyrekcyi c.k. III. Gimnazyum w Krakowie za rok szkolny 

1885. Kraków, 1885. 77 s. 

60.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. 

Anny w Krakowie za rok szkolny 1879. Kraków, 1879. 85 s. 

61.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. 

Anny w Krakowie za rok szkolny 1880. Kraków, 1880. 50 s. 

62.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. 

Anny w Krakowie za rok szkolny 1881. Kraków, 1881. 67 s. 

63.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. 

Anny w Krakowie za rok szkolny 1882. Kraków, 1882. 97 s. 

64.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Gimnazyum Nowodworskiego, czyli św. 

Anny w Krakowie za rok szkolny 1883. Kraków, 1883. 63 s. 

65.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka 

Józefa za rok szkolny 1876. Lwów, 1876. 29 s. 

66.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka 

Józefa za rok szkolny 1877. Lwów, 1877. 83 s. 



261 
 
67.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka 

Józefa za rok szkolny 1878. Lwów, 1878. 89 s. 

68.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka 

Józefa za rok szkolny 1879. Lwów, 1879. 82 s. 

69.  Sprawozdanie Dyrektora c.k. Lwowskiego Gimnazyum im. Franciszka 

Józefa za rok szkolny 1882. Lwów, 1882. 91 s. 

 

Художественная литература 

 

70.  Prajs J. Krzywe litery. Warszawa: Czytelnik, 1960. 426 s. 

 

Электронные ресурсы 

 

71.  “Наша Ніва” і масонская інтрыга // www.svaboda.org [электронный 

ресурс]. Дата обновления: 01.12.2006. URL: 

https://www.svaboda.org/a/776348.html (дата обращения: 26.05.2024).  

72.  Cyfrowe Archiwum i Muzeum Aleksandra Fredry. URL: 

http://archiwum.dom komedii.pl (дата обращения: 30.04.2024). 

 

Литература 

 

73.  Аввакумов Ю. Тема Росії в діяльності та богословській думці 

«святоюрського велетня» // Митрополит Андрей Шептицький: Життя 

і Діяльність. Документи і Матеріали, 1899–1944. Т. 3. С. IX-XLIX. 

74.  Александрович В.С., Ричков П.А. Собор Святого Юра у Львові. Київ: 

Техніка, 2008. 238 с. 

75.  Андерсон Б. Воображаемые сообщества. Размышления об истоках и 

распространении национализма. М.: Канон-Пресс-Ц, Кучково поле, 

2001. 288 с. 



262 
 
76.  Баран С. Митрополит Андрей Шептицький. Життя і діяльність. 

Мюнхен: Vernyhora, 1947. 151 с. 

77.  Бахтурина А.Ю. На пути к эстонской государственности. Временное 

правительство и административные преобразования в Эстляндской 

губернии»в 1917 году: историографические и источниковедческие 

аспекты // Новая и новейшая история. 2020. Т. 64. № 2. С. 239–248. 

78.  Бахтурина А.Ю. Окраины Российской империи в годы Первой 

мировой войны: государственное управление и национальная 

политика (1914-1917 гг.). М.: РОССПЭН, 2004. 392 с. 

79.  Бахтурина А.Ю. Политика Российской Империи в Восточной 

Галиции в годы Первой мировой войны. М.: «АИРО-ХХ», 2000. 264 

с. 

80.  Бахтурина А.Ю. Эвакуированное чиновничество Царства Польского 

в политике Временного правительства и большевистского 

Совнаркома в 1917 г. // Народы и религии Евразии. 2023. № 1. С. 103–

115. 

81.  Бистрицька Е.В. Українське православ'я та екуменічна діяльність 

митрополита Андрея Шептицького в роки Другої світової війни // 

Українське релігієзнавство. 2002. № 23. С. 45–55. 

82.  Бирюкова Е.В. Чешский политический католицизм перед Первой 

мировой войной. Идейно-организационное становление и 

парламентская деятельность: автореф. дис. … канд. истор. наук. М., 

2012. 

83.  Бовуа Д. Гордиев узел Российской империи. Власть, шляхта и народ 

на Правобережной Украине (1793-1914). Автор. пер. М.А. Крисань. 

М.: НЛО, 2011. 1008 с. 

84. Борисенок Ю.А., Пшеничный А.М. Мировоззренческие приоритеты 

будущего греко-католического митрополита Андрея Шептицкого в 

начальный период его общественной активности // Вестник РГГУ. 



263 
 

Серия «Политология. История. Международные отношения». 2024. 

№ 2. С. 134–143. 

85.  Боцян Й. Пастирьскі листи Митрополити Андрея // Богословія. 1926. 

Т. 4. Ч. 1–4. С. 94–149. 

86.  Бочков П.В. Жизненный путь и деятельность прелата Алексия 

Зерчанинова, бывшего священника Русской Православной Церкви, 

организатора русских униатских общин // Сборник трудов Якутской 

духовной семинарии. Якутск, 2022. Вып. 15‒16. С. 65–95. 

87.  Бочков П.В. Из старообрядчества – в католицизм: жизненный путь 

старообрядческого священника Евстафия Сусалева и его служение в 

составе Российской греко-католической церкви // Ипатьевский 

вестник. 2020. № 4(12). С. 103–124. 

88.  Вавжонек М. Екуменічна діяльність митрополита Андрія 

Шептицького в Україні та Росії. Рим, 2006. 230 с. 

89.  Вегеш М., Віднянський С. Рецензія на монографію В. Басараба: 

Державотворча концепція та національно-патріотичні ідеї 

митрополита Андрея Шептицького. Ужгород: Видавництво 

«Гражда», 2019. 232 с. // Міжнародні зв’язки України: наукові 

пошуки і знахідки. Вип. 28: Міжвідомчий збірник наукових праць / 

Відп. ред. С.В. Віднянський. Київ, 2019. С. 398–410. 

90.  Винтер Э. Папство и царизм. М.: Прогресс, 1964. 537 с. 

91.  Гентош Л. Митрополит Шептицький: 1923–1939. Випробування 

ідеалів. Львів: ВНТЛ, 2015. 596 с. 

92.  Гентош Л. Передумови та процедура призначення Андрея 

Шептицького на єпископський, а згодом митрополичий престол у 

світлі ватиканських документів // Ковчег. Науковий збірник з 

церковної історії. 2015. Ч. 7. С. 42–60. 

93.  Гладка Г.Л. Суспільно-політична діяльність митрополита Андрея 

Шептицького (1899-1939 рр.): Автореф. дис. канд. іст. наук. Чернівці, 

2000. 



264 
 
94.  Гобсон Дж. А. Империализм. Исследование. Л.: Рабочее 

Издательство «Прибой», 1927. 288 с. 

95.  Гузар Л. Андрей Шептицький Митрополит Галицький (1901–1944) 

провісник екуменізму. Жовква: Місіонер, 2015. 496 с. 

96.  Диакон Василій [Бурман]. Леонид Федоров. Жизнь и деятельность. 

Рим, 1966. 855 с. 

97.  Дмитрук К.  Безбатченки. Львів: Каменяр, 1974. 240 с. 

98.  Добрычев В.П. В тени святого Юра. М.: Политиздат, 1971. 136 с. 

99.  Долбилов М.Д. Русский край, чужая вера. Этноконфессиональная 

политика империи в Литве и Белоруссии при Александре II. М.: 

Новое литературное обозрение, 2010. 1000 с. 

100.  Дорошенко В. Великий митрополит. Йоркстон: Друкарня 

«Голосу Спасителя», 1958. 56 с. 

101.  История Украины. Краткий курс. Киев: АН Украинской ССР, 

1948. 836 с. 

102.  Карташев А.В. История Русской Церкви. М.: Эксмо, 2005. 912 с. 

103.  Козак Л., Тучапський Я. Храми Львова. Львів, 2000. 173 с. 

104.  Космолінська Н. Прилбичі – остання «родинна колиска» 

Шептицьких з Шептиць // „Ї”. 2009. Ч. 57. С. 120–127. 

105.  Лаба В. Митрополит Андрей Шептицький. Його життя і заслуги. 

Люблин: Свічадо, 1990. 63 с. 

106.  Левицький К. З національної діяльности Митрополита Андрея 

графа Шептицького // Богословія. 1926. Т. IV. С. 41–44. 

107. Лехнюк Р.О. Українськи консервативні середовища в Галичині у 

першій чверті ХХ століття: національно-політичний аспект: Дис … 

канд. істор. наук. Львів, 2018. 

108.  Луцкевіч А. Мітрапаліт Шэптыцкі і беларускі рух // Богословія. 

1926. Т. IV. С. 45–48. 

109. Миллер А. Украинский вопрос и политика идентичности. М.: 

ИНИОН РАН, 2024. 524 с. 



265 
 
110. Миллер А.И. Национальная идентичность на Украине: история и 

политика // Россия в глобальной политике. 2022. Т. 20. № 4. С. 46–65. 

111. Миллер А.И. Национальный вопрос в империи Романовых после 

1905 г. – методологические проблемы // Российская империя между 

реформами и революциями. 1906–1916 / под ред. А.И. Миллера и 

К.А. Соловьева. М.: Квадрига, 2021. 788 с. 

112.  Николаев К.Н. Восточный обряд. Париж: YMCA-Press, 1950. 336 

с. 

113.  Осечинський В.К. Галичина під гнітом Австро-Угорщини в епоху 

імперіалізму. Львів: Книжково-журнальне вид-во, 1954. 183 с. 

114. Парфирьев Д.С. Отношение Николая II и его окружения к 

украинскому национальному движению // Славяноведение. 2023. № 

3. С. 34–43. 

115. Парфирьев Д.С. Русины Галиции глазами посетителей из России 

(1914–1917 гг.) // Вестник антропологии. 2024. № 1. С. 44–53. 

116. Парфирьев Д.С. Украинское движение в Австро-Венгрии в годы 

Первой мировой войны. М.: Центрполиграф, 2023. 223 с. 

117.  Паславський І. Бачинський-Лешкович Олександр // Наукове 

товариство імені Шевченка. Енциклопедія: електронна версія. Київ, 

Львів: Наукове товариство імені Шевченка, Інститут 

енциклопедичних досліджень НАН України, 2015, [Онлайн]. 

Доступно: http://encyclopedia.com.ua/search_articles.php?id=220 [дата 

обращения: 24.09.2021]. 

118.  Пашаева Н.М. Немного об унии в Галичине. Глазами светского 

историка. М.: Компания Спутник+, 2003. 40 с. 

119.  Пашаева Н.М. Очерки истории русского движения в Галичине 

XIX–XX вв. М.: Гос. публ. ист. б-ка России, 2001. 201 с. 

120.  Петрушко В.И. Деятельность униатского митрополита Андрея 

Шептицкого по распространению католицизма восточного обряда в 

России в период между революцией 1905 года и Первой мировой 



266 
 

войной // Ежегодная Богословская Конференция Православного 

Свято-Тихоновского Богословского Института. 2001. Материалы. М., 

2001. С. 204–229. 

121.  Пичета В.И. Основные моменты исторического развития 

Западной Украины и Западной Белоруссии. М.: Соцэкгиз, 1940. 136 с. 

122. Пономарев В.П. Зерчанинов Алексей Евграфович (9.03.1848, с. Б. 

Мурашкино Княгининского у. Нижегородской губ. – 23.09.1933, 

Горький), католич. пресв. визант. обряда, прелат // Православная 

энциклопедия. Т. ХХ. М., 2009. С. 112–113. 

123. Пшеничный А.М. Подходы греко-католического ми трополита 

Андрея Шептицкого к национально-конфессиональным вопросам в 

начале ХХ века // Славяноведение. 2024. № 5. С. 19–31. 

124. Пшеничный А.М. Поездки греко-католического митрополита 

Андрея Шептицкого в Российскую империю // Клио. 2023. № 04 

(196). С. 136–140. 

125. Пшеничный А.М. Среда формирования идентичности 

грекокатолического митрополита Андрея Шептицкого // Славянский 

альманах. 2023. № 3–4. С. 53–69. 

126.  Скрутень Й. У чернечій келії // Богословія. 1926. Т. 4. Ч. 1–4. С. 

27–40. 

127.  Сліпий Й. Про молодечий вік нашого Митрополита // Богословія. 

1926. Т. IV. С. 6–26. 

128. Солодух А. Митрополит А. Шептицький і уніоністичні змагання 

на Білий Русі // Богословія. 1926. Т. 4. Ч. 1–4. С. 88–93. 

129. Станкевич М., Вдовик В. Андрей Шептицкий и «восточный 

проект» Ватикана // Украинство. Историко-политический и 

религиозный контекст / Ред. С.Е. Кургинян. М.: МОФ ЭТЦ, 2023. 297 

с. 

130.  Стемпень С. Критика терору як методу вирішення національних 

і політичних конфліктів у пастирській науці митрополита Андрея 



267 
 

Шептицького // Наукові Записки Українського Католицького 

Університету. Ч. 2. Серія Історія. В. 1. Львів, 2010. С. 191–208. 

131.  Стемпень С. Поляк з походження та виховання, український 

архиєрей і патріот з вибору... Митрополит Андрей Шептицький і 

Польща та поляки // Ковчег. Науковий збірник з церковної історії. Ч. 

7. Львів, 2015. С. 251–258. 

132.  Стемпень С. Ставлення Митрополита Андрея Шептицького до 

Польщі та поляків // Мойсей українського Духа / Ред. Л. Гентош. 

Львів: Артклас, 2015. С. 246–251. 

133.  Трайнин И.П. Национальные противоречия в Австро-Венгрии и 

её распад. М.; Л.: Издательство АН СССР, 1947. 304 с. 

134.  Турій О. Політичні аспекти діяльності Митрополита Андрея 

Шептицького // Ковчег. Науковий збірник з церковної історії. 2015. Ч. 

7. С. 277–286. 

135.  Федотова М.А. Димитрий (Савич (Туптало) Даниил Саввич; 

1651 – 1709), митр. Ростовский и Ярославский, свт. // Православная 

энциклопедия. Т. ХV. М., 2007. С. 8–30. 

136.  Франко І. Соціальна акція, соціальне питання і соціалізм // 

Літературно-науковий вістник. 1904. Ч. 10. С. 1–23. 

137.  Хижий М.Л. Архиепископ Антоний (Храповицкий) и 

митрополит Андрей (Шептицкий) в личной переписке начала ХХ в. 

(о попытке православного и греко-католического диалога) // Вестник 

Санкт-Петербургского университета. Сер. 6. 2009. Вып. 1. С. 52–60. 

138.  Химка І.-П. Греко-Католицька Церква і національне відродження 

у Галичині 1772-1918 // Ковчег. Науковий збірник статей з церковної 

історії / ред. Ярослав Грицак, Борис Ґудзяк. Число 1. Львів, 1993. С. 

73–107. 

139.  Цегельський Л. Митрополит Андрей Шептицький. Короткий 

життєпис і огляд церковно-народної діяльності. Львів: Вид-во Отців 

Василіан «Місіонер», 1995. 77 с. 



268 
 
140.  Цимбаева Е.Н. Русский католицизм: идея всеевропейского 

единства в России XIX в. М.: Издательство ЛКИ, 2013. 208 с. 

141. Шейнман М.М. Ватикан и католицизм в конце XIX – начале ХХ 

в. М.: Изд-во АН СССР, 1958. 471 с. 

142. Шептицький К. Митрополит Андрей і обновлення східньої 

чернечої традиції // Богословія. 1926. Т. 4. Ч. 1–4. С. 150–163. 

143.  Юдин А.В. «Католическая идея» в русской культуре первой 

трети ХХ в.: дис. … канд. ист. наук. М., 2003. 

144.  Юдин А.В. Леонид Федоров. М.: Христианская Россия, 2002. 308 

с. 

145.  Ясеницкий Т. Украинская греко-католическая церковь в ХХ веке: 

дис. … докт. церк. истории. М., 2018. 

146. Bihl W. Sheptyts’kyi and the Austrian Government // Morality and 

Reality. The Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P.R. Magocsi. 

Edmonton: Canadian Institute of Ukrainian Studies Press, 1989. P. 15–28. 

147. Bilaniuk P.B.T. Sheptyts’kyi’s Theological Thought // Morality and 

Reality. The Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P.R. Magocsi. 

Edmonton: Canadian Institute of Ukrainian Studies Press, 1989. P. 165–

183. 

148. Bociurkiw B.R. The Ukrainian Greek Catholic Church and the Soviet 

State (1939–1950). Edmonton; Toronto: Canadian Institute of Ukrainian 

Studies Press, 1996. 310 p. 

149.  Chotkowski W. Historya polityczna Kościoła w Galicyi za rządów 

Maryi Terezy. T. 1–2. Lwów: G. Gebethner i Spółka, 1909. 476 s. 

150. Czaplicki B. Jezuici w Rosji na początku XX w. // Śląskie Studia 

Historyczno-Teologiczne. 2006. № 39/1. S. 136–164. 

151.  Drzymała K. Ks. Wojciech Maria Baudiss T.J. Kraków, 1992. 92 s. 

152.  Dybiec J. Nauczyciele krakowskich szkół średnich i ich wkład do 

rozwoju kultury nauki (1860–1918) // Galicja i jej dziedzictwo. Т. 6. 

Nauczyciele galicyjscy. Udział polskich nauczycieli galicyjskich w 



269 
 

rozwoju teorii pedagogicznej i badań naukowych 1860–1918 / Red. 

A. Meissner. Rzeszów: Wydawnictwo WSP, 1996. S. 77–96. 

153.  Dylągowa H. Metropolita Andrzej Roman Szeptycki i Polacy // 

Warszawskie Zeszyty Ukrainoznawcze. 2006. Т. 21–22 / Red. S. Kozak, 

przy współpracy W. Sobola, B. Nazaruka. S. 62–66. 

154. Górka L. Dziedzictwo ojców. Ekumeniczny charakter tradycji 

welehradzkiej. Warszawa: Verbinum, 1995. 176 s. 

155.  Górski K. Zarys dziejów duchowości w Polsce. Kraków: Znak, 1986. 

397 s. 

156. Hajowa O. Nauka społeczna metropolity Andrzeja Szeptyckiego w 

świetle materiałów archiwalnych // Polska-Ukraina 1000 lat sąsiedztwa. T. 

4. / Red. S. Stępień. Przemyśl: Południowo-Wschodni Instytut Naukowy, 

1998. S. 273–286. 

157. Himka J.-P. Sheptyts’kyi and the Ukrainian National Movement 

before 1914 // Morality and Reality. The Life and Times of Andrei 

Sheptyts’kyi / Ed. P.R. Magocsi. Edmonton: Canadian Institute of 

Ukrainian Studies Press, 1989. P. 29–46. 

158. Himka J.-P. The Greek Catholic Church and Nation-Building in 

Galicia, 1772–1918 // Harvard Ukrainian Studies. Cambridge (Mass.), 

1984. Vol. VIII. P. 426–452. 

159. Huzar L. Sheptyts’skyi and Ecumenism // Morality and Reality. The 

Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P.R. Magocsi. Edmonton: 

Canadian Institute of Ukrainian Studies, 1989. P. 185–200. 

160. Jelavich B. Modern Austria: empire and republic, 1815–1986. 

Cambridge; New York: Cambridge University Press, 1987. 346 p. 

161. Karewicz F. Z dziejów pracy unijnej w Rosji // Kościół katolicki w 

Rosji. Warszawa: Sekretariat Arcybiskupa Mohylowskiego, 1932. 121 s. 

162.  Kiełbasa A. Metropolita Andrzej Roman Maria Szeptycki wobec 

myśli unijnej // Z dziejów wrocławskiego Kościoła katolickiego. 



270 
 

Tendencje unijne / Red. I. Dec, K. Matwijowski. Wrocław, 2002. S. 61–

68. 

163. Korolevskij C. Métropolite André Szeptyckyj (1865–1944) // Opera 

Theologicae Societatis Scientificae Ucrainorum. Vol. XVI–XVII. Rome, 

1964. 429 p. 

164.  Kościół, naród, państwo. Działalność i dziedzictwo Metropolity 

Andrzeja Szeptyckiego (1865–1944). Materiały z międzynarodowej 

konferencji w Krakowie 25-26 listopada 2009 roku / Red. A.R. Szeptycki. 

Wrocław; Warszawa: Kolegium Europy Wschodniej im. Jana Nowaka-

Jeziorańskiego, 2011. 312 s. 

165. Krawchuk A. Christian Social Ethics in Ukraine. The Legacy of 

Andrei Sheptytsky. Edmonton; Ottawa; Toronto: The Canadian Institute of 

Ukrainian Studies Press, 1997. 404 p. 

166.  Kubasik A. Arcybiskupa Andrzeja Szeptyckiego wizja ukraińskiego 

narodu, państwa i cerkwi. Kraków: Wydawnictwo bł. Jakuba Strzemię 

Archidievezji Lwowskiej Ob. Łac., 1999. 206 s. 

167.  Kubasik A. Ideał życia zakonnego według metropolity Andrzeja 

Szeptyckiego //Saeculum Christianum. 2002. № 1. S. 127–142. 

168. Kubasik A. Problematyka kapłaństwa i rodziny w nauczaniu 

metropolity Andrzeja Szeptyckiego // Polska-Ukraina 1000 lat sąsiedztwa. 

Т. 5. Miejsce i rola Kościoła greckokatolickiego w Kościele powszechnym 

/ Red. S. Stępień. Przemyśl: Południowo-Wschodni Instytut Naukowy, 

2000. S. 103–114. 

169.  Martynowych O.T. Ukrainians in Canada: The Formative Period, 

1891—1924. Edmonton: The University of Alberta Press, 1991. 562 p. 

170.  Metropolita Andrzej Szeptycki, materiały z sesji naukowej / Red. T. 

Stegner. Ostaszewo Gdańskie: Wydawnictwo "Stepan design", 1995. 138 

s. 

171.  Metropolita Andrzej Szeptycki. Studia i materiały / Red. A. Zięba. 

Kraków, 1994. 275 s. 



271 
 
172.  Mikietyński P. Generał Stanisław hr. Szeptycki: między Habsburgami 

a Rzeczpospolitą (okres 1867 – 1918). Kraków: Historia Iagellonica, 1999. 

272 s. 

173.  Mikietyński P. Szeptycki Stanisław // PSB. Т. 48.2. Z. 197. Wrocław; 

Warszawa; Kraków, 2012. S. 249–255. 

174. Moskałyk J. Wizja Kościoła Andrzeja Szeptyckiego w kontekście 

nowych wyzwań międzykonfesyjnych na progu XXI wieku // Polska-

Ukraina 1000 lat sąsiedztwa. Т. 5. Miejsce i rola Kościoła 

greckokatolickiego w Kościele powszechnym / Red. S. Stępień. Przemyśl: 

Południowo-Wschodni Instytut Naukowy, 2000. S. 115–122. 

175. Muzychka I. Sheptyts’kyi in the Russian Empire // Morality and 

Reality. The Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P.R. Magocsi. 

Edmonton: Canadian Institute of Ukrainian Studies Press, 1989. P. 313–

327. 

176. Nowak M. Dwa światy. Zagadnienie identyfikacji narodowej Andrzeja 

Szeptyckiego w latach 1865–1914. Gdańsk: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Gdańskiego, 2018. 614 s. 

177.  Nowak M. Główne kategorie społeczne w listach pasterskich 

metropolity Andrzeja Szeptyckiego // Ейдос. Альманах теорії та історії 

історичної науки. Вип. 5. Київ, 2010/2011. С. 457–483. 

178.  Nowak M. Między Wschodem i Zachodem. Kościół greckokatolicki 

w refleksji historiozoficznej metropolity Andrzeja Szeptyckiego // 

Historia-Mentalność-Tożsamość. Rosja i Europa Zachodnia w polskiej i 

ukraińskiej historiografii XIX i XX wieku / Red. E. Koko, M. Nowak, L. 

Zaszkilniak. Gdańsk: Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego, 2013. S. 

331–348. 

179.  Nowak M. Polskie badania nad postacią metropolity Andrzeja 

Szeptyckiego // Historia@Teoria. 2017. № 2(4). S. 177–187. 

180.  Nowak M. Rola Kościoła greckokatolickiego w wizji dziejów Rusi-

Ukrainy metropolity Andrzeja Szeptyckiego // Dziedzictwo Świętego 



272 
 

Włodzimierza, zbiór studiów / Red. T. Stegnera. Gdańsk: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Gdańskiego, 2016. S. 107–127. 

181.  Nowak M. Szeptycki Andrzej // PSB. Т. 25. Z. 3. Wrocław; 

Warszawa; Kraków, 2012. S 216–224. 

182.  Nowak M. Świadomość narodowa metropolity Andrzeja 

Szeptyckiego – moment wyboru – 1885 r. // Pogranicza. Ludzie 

pogranicza / Red. W. Brenda, J. Kiełbik J. Olsztyn: Towarzystwo 

Naukowe; Ośrodek Badań Naukowych im. Wojciecha Kętrzyńskiego, 

2009. S. 124–134. 

183. Nykiel B.K. Jaroszyński Karol Lucjan Jan // polskipetersburg.pl 

[электронный ресурс] — URL: 

https://www.polskipetersburg.pl/hasla/jaroszynski-karol-lucjan-jan (дата 

обращения: 16.11.2022). 

184. O’Connell M.R. John Ireland and the American Catholic Church. St. 

Paul, Minnesota Historical Society Press, 1988. 610 p. 

185. Osadczy W. Święta Ruś. Rozwój i oddziaływanie idei prawosławia w 

Galicji. Lublin: Wydawn. Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, 2007. 

791 s. 

186. Pelikan J. The Church between East and West: The Context of 

Sheptytc’kyi’s Thought // Morality and Reality. The Life and Times of 

Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P.R. Magocsi. Edmonton: Canadian Institute of 

Ukrainian Studies, 1989. P. 1–12. 

187. Perejda G.J. Apostle of church unity: The life of the servant of God, 

Metropolitan Andrew Sheptytsky. Yorktown, 1960. 40 p. 

188.  Polska–Ukraina 1000 lat sąsiedztwa. Т. 5. Miejsce i rola Kościoła 

greckokatolickiego w Kościele powszechnym / Red. S. Stępień. Przemyśl: 

Południowo-Wschodni Instytut Naukowy, 2000. 358 s. 

189. Pospishil V.J. Sheptyts’kyi and Liturgical Reform // Morality and 

Reality. The Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P. R. Magocsi. 

Edmonton: Canadian Institute of Ukrainian Studies, 1989. P. 201–225. 



273 
 
190. Prus E. Władyka świętojurski. Rzecz o arcybiskupie Andrzeju 

Szeptyckim (1865–1944). Warszawa: Instytut Wydawniczy Związków 

Zawodowych, 1985. 335 s. 

191.  Przymusiała А. Pawlicki Stefan // PSB. Т. 25. Z. 3. Wrocław; 

Warszawa; Kraków, 1980. S. 423–426. 

192.  Ratajska K. Dziedzice filomatyzmu. Wrocław; Warszawa; Kraków, 

1987. 237 s. 

193. Serczyk W.A., Torzecki R. Na marginesie książki Edwarda Prusa o 

Metropolicie Szeptyckim // Dzieje Najnowsze. 1986. T. 18. Z. 1. S. 103–

119. 

194.  Sołga P. Arcybiskupa Andrzeja Szeptyckiego wizja niepodległej 

Ukrainy. Uwagi na marginesie książki ks. Adama Kubasika: Eklezjologia 

polityczna metropolity Andrzeja Szeptyckiego. Cerkiew greckokatolicka 

fundamentem niezawisłej Ukrainy, Lwów–Kraków 2016, Wydawnictwo 

Bł. Jakuba Strzemię Archidiecezji Lwowskiej ob. łac., ss. 270 // Dzieje 

Najnowsze. 2017. № 4. S. 267–277. 

195. Stępień S. W poszukiwaniu tożsamości obrządkowej. Bizantynizacja a 

okcydentalizacja Kościoła greckokatolickiego w okresie międzywojennym 

// Polska–Ukraina. 1000 lat sąsiedztwa. Т. 5. Przemyśl: Południowo-

Wschodni Instytut Naukowy, 2000. S. 87–102. 

196. Szydelski Sz. O prawdę. Ze stosunków polsko-ukraińskich. Kraków: 

Drukarnia „Głosu Narodu”, 1924. 36 s. 

197.  Świątek A. Z rozważań nad problematyką tożsamości narodowo-

etnicznej „gente Rutheni, natione Poloni” w XIX‑wiecznej Galicji // 

Odmiany tożsamości / Red. R. Szwed, L. Dyczewski, J. Szulich-Kałuża. 

Lublin: Wydawnictwo KUL, 2010.  S. 93–106. 

198.  Torzecki R. Metropolita Andrzej Szeptycki // Znak. 1988. № 9 (400). 

S. 55–63. 



274 
 
199.  Torzecki R. Myśl ekumeniczna metropolity Szeptyckiego a 

porozumienie Kościoła rzymskokatolickiego z Cerkwią prawosławną // 

Dzieje Najnowsze. 1996. № 1. S. 221–226. 

200.  Torzecki R. Postawa metropolity // Więź. 1988. № 7–8. S. 99–115. 

201.  Torzecki R. Sheptyts’kyi and Polish Society // Morality and Reality. 

The Life and Times of Andrei Sheptyts’kyi / Ed. P.R. Magocsi. Edmonton: 

Canadian Institute of Ukrainian Studies Press, 1989. Р. 75–98. 

202.  Torzecki R. W obronie zasad, w dobie próby… // Dzieje Najnowsze. 

1993. № 1. S. 111–116. 

203. Wasilewski J. Arcybiskupi i administratorowie archidiecezji 

mohylowskiej. Pińsk: Druk. Dieceyjalna, 1930. 198 s. 

204. Wojtaszak A. Generał broni Stanisław Szeptycki (1867-1950), 

Szczecin: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Szczecińskiego, 2000. 

276 s. 

205. Wojtowicz S. Wrocławskimi śladami metropolity Andrzeja 

Szeptyckiego // Acta Universitatis Wratislaviensis. 2012. № 3459. S. 51–

63. 

206. Zakrzewski B. Śląskie przygody Aleksandra Fredry. Wrocław: Zakład 

Narodowy im. Ossolińskich, 1991. 127 s. 

207. Zięba A.A. Gente Rutheni, natione Poloni. Z problematyki 

kształtowania się ukraińskiej świadomości narodowej w Galicji // Prace 

Komisji Wschodnioeuropejskiej. T. 2. Kraków, 1995. S. 61–77. 

208. Zięba A.A. Metropolita Andrzej Szeptycki // Kwartalnik Historyczny. 

1985. Z. 4. S. 885–900. 

209. Zięba A.A. O metropolicie Szeptyckim w Krakowie i Lwowie // Znak. 

1990. № 10–11 (425–426). S. 182–186. 

210.  Zimomrja M., Jankiewicz R. Etyczno-społeczne aspekty nauczania 

pasterskiego metropolity Andrzeja Szeptyckiego // Studia Koszalińsko-

Kołobrzeskie. 2001. № 6. S. 259–268. 



275 
 
211.  Żelazny W. „Konwersje” Metropolity Andrzeja Szeptyckiego jako 

problem Kościoła katolickiego w Polsce // Przegląd Religioznawczy. 

2001. № 1. S. 3–21. 


