
МОСКОВСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

имени М.В. ЛОМОНОСОВА  

ИНСТИТУТ СТРАН АЗИИ И АФРИКИ 

 

 

 

 

На правах рукописи 

 

 

 

Матвеев Федор Юрьевич 

 

 

 

 

Социальная динамика и политическое развитие Центральной и Восточной 

Аравии во второй половине XVII – начале XIX в. 

 

 

Специальность 5.6.2 – Всеобщая история 

 

 

ДИССЕРТАЦИЯ 

на соискание ученой степени 

кандидата исторических наук 

 

 

 

 
 

 

 

 

                                                                                       Научный руководитель: 

                                                                доктор исторических наук, профессор 

Кириллина Светлана Алексеевна                                                                                                

 

 

 

 

 

 

Москва – 2025 



2 

 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

  

Введение .......................................................................................................................... 4 

Глава I. Социально-политическое положение Неджда в XVII–XVIII вв. ....... 36 

§ 1. Характеристика земледельческих областей Центральной Аравии ................ 36 

§ 2. Центральноаравийские города в XVII–XVIII вв. ............................................. 43 

§ 3. Кочевое скотоводство ......................................................................................... 48 

§ 4. Власть эмиров и недждийская знать ................................................................. 62 

§ 5. Политическое положение недждийских эмиратов .......................................... 66 

§ 6. ‘Уяйна в доваххабитскую эпоху ........................................................................ 71 

§ 7. Эд-Дир‘ийя накануне возникновения ваххабитского движения.................... 78 

§ 8. ‘Унайза в доваххабитскую эпоху ...................................................................... 92 

Глава II. Восточная Аравия в XVII–XVIII вв. .................................................... 103 

§ 1. Эль-Хаса. Топонимика и особенности провинции ........................................ 103 

§ 2. Происхождение и ранняя история племени Бану Халид .............................. 118 

§ 3. Социально-политическая история халидидского эмирата в доваххабитский 

период ........................................................................................................................ 126 

Глава III. Зарождение и эволюция учения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба

 ....................................................................................................................................... 140 

§ 1. Ислам в религиозной жизни Неджда и сопредельных территорий в XVII–

XVIII вв. ..................................................................................................................... 140 

§ 2. Языческие практики в религиозной жизни кочевых и оседлых жителей 

Неджда в XVII–XVIII вв. ......................................................................................... 147 

§ 3. Жизненный путь Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба до переселения в ‘Уяйну 

и Эд-Дир‘ийю............................................................................................................ 160 

§ 4. Идеология раннего ваххабизма и ее истоки ................................................... 167 

§ 5. Политическая радикализация ваххабитского движения и переселение 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в Эд-Дир‘ийю ................................................ 179 

§ 6. Переселение Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в Эд-Дир‘ийю и социально-

политические последствия принятия ваххабизма кланом Ааль Сауд ................ 192 

Глава IV. Саудидская государственность в Центральной и Восточной Аравии 

во второй половине XVIII –  начале XIX в. ......................................................... 205 



3 

 

§ 1. Централизация земель ‘Эль-Арида, Судайра и Эль-Вашма вокруг Эд-Дир‘ийи

 .................................................................................................................................... 205 

§ 2. Попытка восстановления влияния эмирата Бану Халид в Южном Неджде 212 

§ 3. Покорение ваххабитами Центральной Аравии и борьба с племенем Бану 

Халид ......................................................................................................................... 226 

§ 4. Завоевание Эль-Хасы и ликвидация правления племени Бану Халид ........ 236 

§ 5. Значение и последствия объединения Эль-Хасы и Неджда под властью 

Саудидов .................................................................................................................... 242 

§ 6. Центробежные и центростремительные тенденции в Центральной и 

Восточной Аравии в конце XVIII – первой половине XIX в. .............................. 251 

Заключение ................................................................................................................. 262 

Список используемых источников и литературы .............................................. 270 

Источники ................................................................................................................. 270 

Литература ................................................................................................................ 278 

Приложения ................................................................................................................ 288 

Приложение 1. Эль-‘Арид в XVII–XVIII вв. (авторская карта) .......................... 288 

Приложение 2. Южный Неджд и Эль-Хаса в XVII–XVIII вв. (авторская карта)

 .................................................................................................................................... 289 

Приложение 3. Северные области Эль-Хасы в XVII–XVIII вв. (авторская карта)

 .................................................................................................................................... 290 

Приложение 4. Центральные области Эль-Хасы в XVII–XVIII вв. (авторская 

карта) .......................................................................................................................... 291 

Приложение 5. Торговые пути Эль-Хасы в XVII–XVIII вв. (авторская карта) . 292 

Приложение 6. Святые места Эль-‘Арида в XVII–XVIII вв. (авторская карта) 293 

 



4 

 

ВВЕДЕНИЕ 

 

Середина XVII – первая половина XIX в. стала определяющей эпохой в 

истортии Центральной и Восточной Аравии. События, развернувшиеся на этих 

изолированных от внешнего мира землях, некогда именовавшихся римлянами 

Arabia Magna или Arabia Deserta, не только навсегда изменили курс социально-

политического развития этих мест, но и значительной степени повлияли на судьбу 

всего арабского мира. Религиозное движение, основанное Мухаммадом ибн ‘Абд 

аль-Ваххабом (1703–1792), положило начало стремительной трансформации 

социально-политического ландшафта внутренних и восточных областей 

Аравийского полуострова, которая в итоге привела к образованию и расцвету 

державы Саудидов. Впервые за долгие века на этих пустынных территориях 

зародилась аутентичная государственность. В течение короткого времени большая 

часть Неджда1 и Эль-Хасы2 оказалась под контролем Эд-Дир‘ийи3, а победоносная 

экспансия второй половины XVIII в. в полной мере отразила превосходство 

выстроенной Саудидами социально-политической системы над традиционным 

укладом этих мест. К началу XIХ в. правители закаленного в пламени ваххабитских 

войн дир‘ийского эмирата контролировали большую часть полуострова. Так 

продолжалось вплоть до событий, связанных с вторжением в Аравию в 1811 г. 

правителя Египта Мухаммада Али (1769–1849). В ходе его военной кампании 

первое государство Саудидов оказалось стерто с лица земли, а ваххабитское 

движение было практически уничтожено, навсегда лишившись былого влияния. 

Однако изменения, коснувшиеся жизни Центральной и Восточной Аравии в этот 

период, оказались столь глубоки, что даже долгие годы египетской оккупации не 

смогли подавить пробужденные ваххабитским «призывом» центростремительные 

силы. К середине XIX в. в Неджде вновь стали пробиваться ростки независимой 

государственности.  

                                                                 
1 Неджд – историко-географическая область на территории Аравийского полуострова. Топоним отличается 

неоднозначностью. В данной работе он синонимичен понятию Центральная Аравия. 
2 Эль-Хаса/Лахса – обширная историко-географическая область Восточной Аравии.  
3 Эд-Дир‘ийя – столица первого государства Саудидов. 



5 

 

Постановка проблемы и актуальность темы. По причине масштаба и 

исторического значения события, связанные с жизнью внутренних и восточных 

областей Аравийского полуострова XVII – начала XIX в., требуют тщательной 

реконструкции и всестороннего анализа. В то же время социально-политическая 

история Центральной и Восточной Аравии на данный момент отличается 

сравнительно слабой изученностью. Если такие территории, как Хиджаз4 и Неджд, 

относительно часто оказывались в поле зрения отечественных и зарубежных 

специалистов, то Восточная Аравия обычно выпадала из их исследовательского 

фокуса. В частности, долгое время в тени оставались зарождение и расцвет эмирата 

Бану Халид5 в Эль-Хасе, а также его отношения с оазисами внутренних областей 

Аравийского полуострова. Не менее лапидарно в историографии освещается 

падение халидидов под напором первого государства Саудидов. Ключевой задачей 

исследования также стало изучение кристаллизации и развития социально-

политической доктрины раннего ваххабизма. Как правило, этот аспект 

недждийской истории рассматривался недостаточно подробно, что затрудняет 

выявление связи между этим религиозным движением и особенностями 

сложившейся под его влиянием саудидской государственности. 

Научная новизна диссертации обусловлена интенсивной разработкой всех 

вышеперечисленных направлений. Ее важнейшим итогом стали сбор уникального 

фактологического материала и ряд сделанных на основе его анализа теоретических 

заключений, проливших свет на неизвестные ранее аспекты социально-

политической истории Центральной и Восточной Аравии во второй половине XVII 

– начале XIX в. Не менее ценным представляется введение в научный оборот 

массива опубликованных в последние десятилетия письменных арабоязычных 

источников, позволяющих существенно расширить наши представления о жизни 

эмиратов Центральной Аравии в доваххабитскую эпоху6.  

                                                                 
4 Хиджаз – историческая область на западе Аравийского полуострова. 
5 Бану Халид – могущественное аравийское племя, некогда владычествовавшее в Восточной Аравии. 
6 В понятие «доваххабитская эпоха» нами включается период активизации локальных социально-политических сил 

в Центральной и Восточной Аравии накануне зарождения ваххабитского движения и первого государства Саудидов. 



6 

 

Теоретическая значимость работы заключается в возможности применения 

ее выводов для последующего изучения социально-политической истории 

Центральной и Восточной Аравии как в более ранние, так и более поздние 

периоды. Кроме того, данные, полученные при анализе специфики ваххабитской 

идеологии, могут послужить подспорьем для дальнейшего исследования 

различных аспектов религиозной жизни Аравийского полуострова и исламского 

мира в целом.  

Практическая значимость диссертации заключается в возможности 

использования ее фактологии и выводов при составлении учебных материалов и 

программ по истории арабских стран Нового времени. Результаты исследования 

ваххабитского движения будут полезны при подготовке лекционных курсов по 

истории исламской религиозной мысли.  

Объект исследования составляют события, связанные с формированием и 

социально-политической жизнью ряда эмиратов Центральной и Восточной Аравии 

доваххабитского периода, среди которых особое внимание уделяется эмирату Бану 

Халид в Эль-Хасе, эмиратам ‘Уяйны и ‘Унайзы, а также дир‘ийскому эмирату. В 

исследовательском фокусе также находятся зарождение первого государства 

Саудидов и ваххабитская экспансия XVIII – начала XIX в. Наконец, в силу своей 

исключительной роли в истории саудидской державы объектом исследования 

является сам ваххабизм как религиозно-политическое учение и движение. 

Предметом исследования стали истоки и сущность процессов, определивших 

основные векторы истории Центральной и Восточной Аравии во второй половине 

XVII – начале XIX в. Особое внимание уделяется значению социально-

политических преобразований, имевших место в дир‘ийском эмирате после 

заключения союза между Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом и Мухаммадом ибн 

Саудом (ум. в 1765 г.). Кроме того, в предмет исследования включены религиозное 

и идеологическое содержание ваххабитского учения, а также влияние ваххабизма 

на социально-политическую жизнь Южного Неджда и формирование 

государственности в Эд-Дир‘ийе. 



7 

 

Цель работы – максимально подробная реконструкция и анализ событий, 

связанных с социально-политической жизнью Центральной и Восточной Аравии 

во второй половине XVII – начале XIX в., а также выявление основных этапов и 

закономерностей формирования религиозного учения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба.  

Задачи исследования сводятся к следующему:  

1. Реконструировать экономическую и социально-политическую жизнь 

оседлых и кочевых областей Центральной Аравии, выявить определяющие 

ее факторы. 

2. Установить основные векторы политической активности недждийских 

эмиратов доваххабитской эпохи. 

3. Дать обоснованное определение топониму Эль-Хаса, а также описать 

географию, экономическую жизнь и социально-политический уклад этой 

области, сравнив ее с Недждом.  

4. Восстановить происхождение и раннюю историю племени Бану Халид, а 

также реконструировать хронологию событий, связанных с захватом 

халидидами власти в Восточной Аравии. 

5. Установить основные векторы социально-политической истории 

халидидского эмирата в доваххабитский период, акцентируя внимание на его 

отношениях с эмиратами Неджда. 

6. Определить особенности религиозного ландшафта оседлых и кочевых 

областей Неджда в XVII–XVIII вв. 

7. Реконструировать этап зарождения учения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба, а также выявить этапы формирования ваххабитской идеологии и 

охарактеризовать ее эволюцию. 

8. Установить социально-политические последствия принятия ваххабизма 

семейством Ааль Сауд и описать складывание саудидской 

государственности. 



8 

 

9. Реконструировать покорение ваххабитами Центральной и Восточной 

Аравии, определить его основные этапы и причины успехов первого 

государства Саудидов. 

10.  Выявить последствия объединения Центральной и Восточной Аравии под 

ваххабитской властью и социально-политическую обстановку в различных 

областях Центральной и Восточной Аравии в конце XVIII – начале XIX в., 

уделяя особое внимание действующим на этих территориях центробежным и 

центростремительным силам. 

Хронологические рамки. Верхняя граница исследуемого периода во многом 

размыта, поскольку выделить какое-либо рубежное событие, маркирующее начало 

доваххабитской эпохи, не представляется возможным. Условной точкой отсчета 

была выбрана середина XVII в. – с этого времени начинают повествование авторы 

старейших летописей, задействованных в данной работе. Кроме того, именно 

середина XVII в. характеризуется постепенным угасанием интереса к Центральной 

и Восточной Аравии со стороны внешних сил (османских султанов, хиджазских 

шерифов и пашей Южного Ирака). За нижнюю границу нами принято начало XIX 

в., ознаменовавшееся объединением Неджда и Эль-Хасы под властью династии 

Ааль Сауд, а также началом развертывания активной ваххабитской экспансии за 

пределами этих областей Аравии.  

Географические рамки. Основное внимание в работе уделяется территориям 

Центральной и Восточной Аравии. В случае с Недждом таковыми являются его 

южные и центральные пределы – Эль-Хардж, Эль-‘Арид, Эль-Вашм, Судайр и Эль-

Касым. История остальных областей затрагивается нами в меньшей степени в силу 

их малой заметности на социально-политической арене исследуемого периода. 

Исключение составляет Джебель-Шаммар и его главный город Хаиль, 

располагающиеся на севере Внутренней Аравии. Фрагментарность их упоминания 

в работе обусловлена скудостью письменных источников. 

Относительно Восточной Аравии следует сделать несколько оговорок. 

Диссертация в основном концентрируется на провинции Эль-Хаса – наиболее 

обширной и репрезентативной ее области, в то время как Кувейт и Бахрейн, 



9 

 

технически входящие в понятие «Восточная Аравия», полностью исключены из 

работы. Их экономика, социально-политический уклад и географические 

характеристики радикально отличаются от порядков, царивших в большинстве 

земель Центральной и Восточной Аравии, и поэтому история этих территорий 

требует отдельного исследования. Кроме того, переломные события, 

определившие основные векторы их развития находятся далеко за пределами 

принятых нами хронологических рамок. Другие области Восточной Аравии, такие 

как Договорный Оман7 и Катар, нами также отдельно не рассматриваются. Это 

связано с двумя основными факторами: отсутствием объективных причин 

выделять эти земли в обособленное социально-политическое пространство 

(объединение местных раздробленных шейхств в сколь-либо целостный 

конгломерат произошло лишь на исходе 40-х годов XIX в.), а также их малой 

значимостью с точки зрения затронутой в диссертации тематики. 

Положения, выносимые на защиту: 

1. Большая часть территории Центральной Аравии в XVII–XIX вв. была 

населена кочевыми племенами, в то время как пригодные для возделывания 

земли концентрировались в небольших оазисах, в крупнейших из которых 

возникали города8. Кочевое происхождение многих оседлых обитателей 

Неджда, примитивность местных аграрных технологий, а также отсутствие 

кооперации между знатью и рядовыми жителями способствовали 

сохранению на этих территориях родоплеменного уклада и препятствовали 

формированию сложных социальных структур.  

2. Недждийские эмираты доваххабитской эпохи представляли собой 

сравнительно небольшие области, подконтрольные наиболее 

могущественным кланам, власть которых держалась исключительно на 

богатстве и силовом ресурсе их лидеров. Взаимодействие между политиями 

Центральной Аравии было минимальным и чаще всего сводилось к 

взаимным грабительским набегам. При этом на протяжении XVII в. даже в 

                                                                 
7Договорный Оман – одно из исторических наименований юго-восточного побережья Персидского залива. 
8 Об особенностях применения понятия «город» в реалиях Центральной и Восточной Аравии см.: гл. 1, § 2 и гл. 2, § 

1. 



10 

 

развитых торговых городах не произошло складывания цельной социально-

политической системы, которая бы закрепила отношения между эмирами и 

их подданными на законодательном уровне. 

3. Провинция Эль-Хаса представляла собой крупнейшую историко-

географическую область Восточной Аравии, в которой были сосредоточены 

одни из богатейших аравийских оседлых центров. Несмотря на процветание 

местных торговли и земледелия, экономический и социально-политический 

уклад этих земель практически не отличался от недждийского. Компактное 

расположение хасских городов и оазисов позволяло установить над ними 

единый политический контроль, что обусловило внушительный размер и 

могущество местных политических образований.  

4. В середине XVII в. Османская империя значительно сократила военное 

присутствие в Восточной Аравии, и к власти в Эль-Хасе пришли лидеры 

племени Бану Халид. При всем богатстве и обширности территории 

халидидского эмирата его социально-политическая система мало чем 

отличалась от архаичного и примитивного уклада недждийских оазисов. 

5.  Располагая колоссальными богатствами Эль-Хасы, лидеры династии Ааль 

Хумайид развернули активную внешнеполитическую деятельность, главной 

целью которой стало установление контроля над основными караванными 

путями, пролегавшими через Центральную Аравию. Успешное продвижение 

халидидов в Неджде было прервано лишь чередой экономических и 

политических потрясений, ввергших эмират в длительный кризис.  

6. Во второй половине XVII – начале XVIII в. в Центральной Аравии 

наблюдался упадок нормативного ислама, оплотами которого оставались 

крупные недждийские города. В сельской местности он был почти 

полностью вытеснен языческими обычаями и верованиями, уходящими 

корнями в доисламские времена, а также искаженными формами исламского 

культа «святых» (аулия). 



11 

 

7. Ранний ваххабизм складывался под значительным влиянием идеологии 

средневековых протосалафитов9 Таки ад-Дина ибн Таймии (1263–1328) и 

Ибн Кайима аль-Джаузийи (1292–1350), многие концепции которых были 

переняты и радикализованы Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом. Одним из 

краеугольных камней его учения стала идея об «очищении» религии от 

несвойственных раннему исламу практик и традиций, к которым вероучитель 

по ряду причин причислял широко распространенное в Неджде поклонение 

«святым». Первоначально ваххабизм представлял собой исключительно 

религиозное движение, однако в связи с начавшимися гонениями произошла 

его политическая радикализация, вылившаяся во внедрение в его доктрину 

установки на ведение безостановочного джихада, возглавляемого военным 

вождем – имамом. 

8. После переселения из ‘Уяйны в Эд-Дир‘ийю Мухаммаду ибн ‘Абд аль-

Ваххабу удалось наладить тесное сотрудничество с местными властителями 

из клана Ааль Сауд и начать глубокие социально-политические реформы. Их 

итогом стала концентрация всей полноты власти в руках правящего 

семейства и зарождение первого государства Саудидов. Кроме того, 

джихадистские установки ваххабизма, законодательно оформлявшего власть 

имамов, существенно повлияли на экспансионистский характер внешней 

политики нового государства. 

9. Выстроенная в Эд-Дир‘ийе социально-политическая система позволила 

эффективно мобилизовать скромные ресурсы эмирата для развертывания 

масштабной и успешной экспансии. В ходе ваххабитских войн первое 

государство Саудидов проявило исключительную устойчивость к социально-

политическим и экономическим потрясениям и к концу XVIII в. поглотило 

большую часть политий Центральной и Восточной Аравии. Покорение этих 

земель существенно обогатило казну имамов, а также позволило им начать 

присоединение южных и западных областей Аравийского полуострова.  

                                                                 
9 Протосалафизм – понятие, обозначающее течение в рамках ханбализма, характерной чертой которого был упор на 

«очищение» ислама от нововведений и ориентация на выстраивание религиозной жизни в соответствие с практиками 

и обычаями ранних мусульман. 



12 

 

10.  К началу XIX в. первое государство Саудидов раскинулось на большей части 

Аравийского полуострова. Однако политическое положение его провинций 

в значительной степени отличалось. В большей их части доминировали 

центробежные силы, а власть имамов поддерживалась лишь ваххабитским 

военным присутствием. Центростремительные тенденции наблюдались 

лишь на юге Центральной Аравии, большая часть населения которого по 

ряду причин симпатизировала ваххабитам. 

Степень достоверности и апробация результатов исследования. Основное 

содержание диссертации отражено в 8 публикациях, четыре из которых вышли в 

свет в рецензируемых научных изданиях, определенных п. 2.3. Положения о 

присуждении ученых степеней в МГУ имени М.В. Ломоносова10. Результаты 

работы были представлены на международных конференциях «Ломоносовские 

чтения» (2022 г., 2023 г., 2024 г.).  

Методологическая база и методы исследования. Одной из главных 

сложностей при исследовании тематики диссертации стало сравнительно 

небольшое количество теоретическо-методологических наработок в области 

изучения социально-политической истории Центральной и Восточной Аравии 

XVII–XIX вв. Целостные подходы предлагались лишь отечественными учеными, 

придерживавшимися марксистско-ленинских положений и установок, которые 

оказались недостаточными для полного отражения сущности исследуемых 

процессов. Не менее серьезным препятствием стала необходимость частичной, а в 

ряде случаев и полной реконструкции подвергающейся анализу фактологической 

базы. По этой причине исследование было проведено с умеренных позиций, 

                                                                 
10 Матвеев Ф.Ю. Дир‘ийский эмират накануне зарождения саудовской государственности (по материалам 

недждийских хроник XVII–XVIII вв.) // Вестник Московского университета. Серия 13. Востоковедение. 2022. № 3. 

С. 73-81; он же. Религиозный фетишизм в жизни земледельческих общин Центральной Аравии в первой половине 

XVIII в. (по материалам ранних богословских и исторических трудов ваххабитских ученых) // Вестник Московского 

университета. Серия 13. Востоковедение. 2023. Т. 67. № 3. С. 77-85; он же. Зарождение Саудидской 

государственности и ее связь с основами ваххабитского вероучения // Вестник Московского университета. Серия 

13. Востоковедение. 2024. Т. 68. № 1. С. 62-75; он же. Основные векторы внешней политики эмирата бану халид во 

второй половине XVII – первой половине XVIII в. // Вестник Российского университета дружбы народов. Серия: 

Всеобщая история. 2024. Т. 16. № 2. С. 187-200.    

 



13 

 

близких к установкам аналитической школы, с опорой на принципы системности, 

объективности и историзма. 

В работе активно применяется историко-генетический метод, позволяющий 

проследить истоки и процесс становления многих анализируемых феноменов. При 

рассмотрении ваххабитского движения, социально-политических систем эмиратов 

Неджда, Эль-Хасы, а также первого государства Саудидов был задействован 

историко-системный метод, раскрывающий их сущность путем изучения отдельно 

взятых элементов. Сопоставление уклада таких политических игроков, как 

халидидский эмират и первое государство Саудидов, потребовало применения 

компаративистского метода. В главе, касающейся религиозного ландшафта 

Центральной Аравии в XVIII в., а также содержания ваххабитского учения и его 

эволюции, был использован количественный анализ, примененный к богословским 

и полемическим трудам Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба.  

Источники. Диссертация строится на разнообразных материалах, большая 

часть которых относится к нарративным источникам, представленным летописями 

недждийских, египетских и иракских хронистов XVII–XX вв., а также путевыми 

заметками и дневниками европейских путешественников XIX–XX вв. 

Значительная доля сведений была почерпнута из богословских трудов сторонников 

ваххабитского движения, а также частной и публичной переписки видных 

религиозных и политических деятелей эпохи перового государства Саудидов. 

Самые ранние из задействованных источников представлены сочинениями 

аравийских летописцев XVII – начала XVIII в., происходивших из 

южнонедждийской области Судайр. Большая часть этих работ имеет сходные 

черты. Их составители концентрируются преимущественно на истории своей 

родины, освещая конфликты между местными оазисами, отдельные эпизоды 

городской и сельской жизни, а также климатические и астрономические явления. 

Хотя на первый взгляд эти хроники представляются незамысловатыми и 

стилистическим однообразными, изобилуя лексическими повторами, 

просторечными выражениями и многочисленными диалектизмами, они являются 

практически единственными источниками, позволяющими реконструировать 



14 

 

социально-политическую историю Центральной и Восточной Аравии в XVII – 

начале XVIII в.  

Краеугольным камнем недждийского летописания доваххабитской эпохи 

считается старейшее из этих сочинений «Тарих аш-шайх Ахмад ибн Мухаммад 

аль-Манкур» («История шейха Ахмада ибн Мухаммада аль-Манкура») Ахмада ибн 

Мухаммада ат-Тамими ан-Наджди аль-Манкура (1657–1713)11. Его основу 

составляет описание событий, имевших место в Судайре и на прилегающих к нему 

территориях в период 1044–1123 гг.х. / 1634–1711 гг. Данная летопись занимает 

особое место среди трудов недждийских ученых – автор был очевидцем и первым 

фиксатором подавляющего большинства описываемых им эпизодов. Сведения из 

труда аль-Манкура часто заимствовались более поздними хронистами.  

Одним из источников, приближающимся по значению к «Истории аль-

Манкура», является летопись его современника Мухаммада ибн Раби‘а ибн 

Мухаммада аль-‘Аусаджи (1655–1745) под названием «Тарих Ибн Раби‘а» 

(«История Ибн Раби‘а»)12. Ее составитель, как и аль-Манкур, родился в области 

Судайр (в городке Садик). Существуют предания, которые отводят именно его 

предкам роль основателей этого селения. Сочинение Ибн Раби‘а охватывает более 

длительный период – 948–1146 гг.х. / 1541–1733 гг. Особую ценность ему придает 

наличие уникальной информации об истории Восточной Аравии в период 

владычества в Эль-Хасе представителей династии Ааль Хумайид из племени Бану 

Халид. Кроме того, Ибн Раби‘а как бы «продолжает» прервавшуюся на 1711 г. 

летопись аль-Манкура, описывая события вплоть до 1733 г.  

Перечень недждийских хроник, восходящих к доваххабитской эпохе, 

замыкает труд «Тарих Ибн ‘Ибад» («История ибн ‘Ибада») шейха Мухаммада ибн 

Хамада ибн ‘Ибада аль-‘Аусаджи (ум. в 1762 г.)13. Хотя автор и стал свидетелем 

зарождения и начала завоеваний первого государства Саудидов, его произведение 

                                                                 
11 Аль-Манкур, Ахмад ибн Мухаммад. Тарих аш-шайх Ахмад ибн Мухаммад аль-Манкур (История шейха Ахмада 

ибн Мухаммада аль-Манкура). Эр-Рияд: Фахрасат мактабат аль-малик Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999 (далее 

– Аль-Манкур. Тарих). 
12 Аль-‘Аусаджи, Мухаммад ибн Раби‘а ибн Мухаммад. Тарих Ибн Раби‘а (История Ибн Раби‘а) // Хизанат ат-

таварих ан-надждия (Сокровищница недждийских летописей). Т. 3.  Эр-Рияд: [б.и.], 1999 (далее – Тарих Ибн Раби‘а).  
13 Аль-‘Аусаджи, Мухаммад ибн Хамад ибн ‘Ибад. Тарих Ибн ‘Ибад (История Ибн ‘Ибада). Эр-Рияд: Фахрасат 

мактабат аль-малик Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999 (далее – Тарих Ибн ‘Ибад). 



15 

 

по форме и содержанию гораздо больше напоминает сочинения аль-Манкура и Ибн 

Раби‘а, чем труды саудидских летописцев. Повествование охватывает период с 

1011 по 1175 г.х. / 1602–1761 гг. Большая часть XVII в. реконструируются им на 

основе наследия его предшественников, на что указывают многочисленные 

заимствования из «Историй» судайрийских ученых. Многие почерпнутые из 

других источников сюжеты описываются Ибн ‘Ибадом более развернуто при том, 

что происхождение этих деталей остается неизвестным. Наиболее значимыми 

событиями, очевидцем которых был сам автор, являются первые походы Саудидов, 

а также многочисленные рейды халидидов на территорию Южного Неджда. 

Описание Ибн ‘Ибадом ранней истории клана Ааль Сауд примечательно своей 

беспристрастностью, что заметно выделяет его «Историю» на фоне тенденциозных 

ваххабитских трудов.  

Особняком среди доваххабитских хроник стоит сочинение «Ахдас аль-Басра 

фи-ль-карн аль-хади ашар аль-хиджри» («События, произошедшие в Басре в XI в. 

по хиджре») иракского ученого Фатхаллаха ибн ‘Альвана аль-Ка‘аби (ум. в 1718 

г.)14. Этот источник, посвященный преимущественно истории Южного Ирака, 

практически не затрагивает события в Аравии исследуемого периода, однако в нем 

содержится ряд сведений, которые помогают прояснить кратко описанную в 

недждийских летописях историю халидидского завоевания Эль-Хасы. 

Информация аль-Ка‘аби дает возможность верифицировать и уточнить отдельные 

сообщения центральноаравийских историографов, касающиеся Восточной Аравии 

середины XVII в. 

Следующий блок задействованных в диссертации нарративных источников 

составляют труды саудидских ученых XVIII–XIX вв. Их сочинения отличаются 

изысканным и отточенным стилем, а также целостью и детализацией 

повествования, нехарактерными для хроник XVII в. Столпом ваххабитского 

летописания по праву считается масштабный труд знаменитого богослова Хусейна 

ибн Ганнама (ум. в 1811 г.) «Тарих Наджд аль-мусамма раудат аль-афкар ва-ль-

                                                                 
14 Аль-Ка‘аби, Фатхаллах ибн ‘Альван. Ахдас аль-Басра фи-ль-карн аль-хади ашар аль-хиджри (События, 

произошедшие в Басре в XI в. по хиджре). Бейрут: Ад-Дар аль-‘арабия ли-ль-маусу‘ат, 2002 (далее – Аль-Ка‘аби. 

Ахдас аль-Басра). 



16 

 

афхам» («История Неджда, называемая садом мыслей и понятий»)15. Биография 

Ибн Ганнама во многом примечательна. Будучи уроженцем Эль-Хасы, он получил 

прекрасное образование и пользовался авторитетом среди ученых своего времени. 

На протяжении своей жизни он активно путешествовал, углубляя познания в 

религии. Многие ‘алимы16 Восточной Аравии и Бахрейна были его учениками. 

Сочинения Ибн Ганнама, частично написанные изящной рифмованной прозой, в 

полной мере выявляют его писательские и поэтические дарования. 

Заинтересовавшись учением шейха Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, Ибн Ганнам 

покинул Эль-Хасу и переселился в Эд-Дир‘ийю, став одним из ближайших 

сподвижников основателя ваххабизма и первых саудидских имамов. 

Труд Хусейна ибн Ганнама состоит из двух частей. Первая часть, посвященная 

преимущественно религиозным вопросам, содержит обзор наследия его духовного 

учителя –трактатов, публичных посланий, фетв и т.д. Наибольшую ценность 

представляют приведенные в ней сведения о религиозной жизни доваххабитского 

Неджда и биография Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба. Вторая часть является 

хроникой, охватывающей период 1157–1211 гг.х. / 1746–1797 гг. В ней подробно 

описан взлет и расцвет первого государства Саудидов с акцентом на военную и 

политическую историю. В этой части труда Ибн Ганнама задокументирована 

длительная борьба Эд-Дир‘ийи и Эль-Хасы, а также покорение саудидскими 

имамами Восточной Аравии. Будучи очевидцем всех этих событий, Ибн Ганнам 

собрал уникальные материалы, послужившие опорой для последующих поколений 

недждийских историков. Однако при работе с его сочинением приходится 

принимать во внимание ангажированность автора, заметно сказывающуюся на 

повествовании, – все события трактуются исключительно с позиций ваххабитской 

доктрины, что заставляет сомневаться в достоверности отдельных пассажей 

«Истории Неджда». 

Второй ключевой фигурой летописания саудидской эпохи является Хамад 

ибн Мухаммад ибн Наср ибн Ла‘абун (ум в 1839 г.), известный как «шайх аль-

                                                                 
15 Ибн Ганнам, Хусейн. Тарих Наджд аль-мусамма раудат аль-афкар ва-ль-афхам (История Неджда, называемая 

садом мыслей и понятий). Т. 1-2. Эр-Рияд: Дар аш-шурук, 2010 (далее – Ибн Ганнам. Тарих Наджд). 
16 ‘Алим (араб. «знающий», «ученый»), (мн.ч. ‘улама) – знаток богословия, священного писания и предания. 



17 

 

муаррихин ан-надждиин» («шейх недждийских историков»), автор капитального 

труда «Тарих Ибн Ла‘абун» («История Ибн Ла‘абуна»)17. Его сочинение, 

охватывающее 1063–1256 гг.х. / 1653–1839 гг., представляет собой первую 

сводную летопись, посвященную Центральной и частично Восточной Аравии. 

Погодные записи предваряются солидным массивом данных о генеалогии и 

происхождении различных аравийских племен и родов. Сведения о ранней истории 

Неджда Хамад ибн Ла‘абун почерпнул из трудов предшественников, таких как 

Ахмад аль-Манкур, Мухаммад ибн Раби‘а и Мухаммад ибн ‘Ибад. Большая доля 

информации об истоках и ранней истории первого государства Саудидов была 

заимствована им из хроники Хусейна ибн Ганнама, но пересказана без характерной 

для нее проваххабитской апологии. В целом по сравнению с «Историей Неджда» 

повествование в «Истории ибн Ла‘абуна отличается гораздо меньшим пафосом. 

Слог автора менее торжественен и тяжеловесен, чем у Ибн Ганнама, и не несет в 

себе его религиозной заряженности. 

Достойным продолжателем Хусейна ибн Ганнама в деле ваххабитского 

летописания стал знаменитый богослов ‘Усман ибн ‘Абдаллах ибн Бишр (ум. в 

1871/72 г.), перу которого принадлежит хроника «‘Унван аль-маджд фи тарих 

Наджд» («Символ славы в истории Неджда»)18, подробно описывающая историю 

Центральной Аравии в период с 1446 по 1854 г. Отличительной особенностью 

этого труда является обилие сведений о социальной и экономической жизни 

первого государства Саудидов. На страницах своего сочинения ‘Усман ибн Бишр 

часто выступает апологетом ваххабизма, хотя и менее пафосным по сравнению с 

Ибн Ганнамом. Многогранность, детальность и широкий охват событий делают 

«Символ славы в истории Неджда» одним из ключевых источников информации о 

Неджде и Эль-Хасе XVII–XIX вв. 

                                                                 
17 Ибн Ла‘абун, Хамад ибн Мухаммад ибн Наср. Тарих Ибн Ла‘абун (История Ибн Ла‘абуна) // Хизанат ат-таварих 

ан-надждия (Сокровищница недждийских летописей). Т. 1. Эр-Рияд: [б.и.], 1999 (далее – Тарих Ибн Ла‘абун).  
18 Ибн Бишр, ‘Усман ибн ‘Абдаллах. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд (Символ славы в истории Неджда). Т. 1–2. 

Эр-Рияд: Дарат аль-малик ‘Абд аль-‘Азиз, 1982 (далее – Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982); Ибн 

Бишр, ‘Усман ибн ‘Абдаллах. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд (850–1156). Бейрут: Дар аль-Башаир аль-исламия 

ли-н-нашр, 2008 (далее – Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008). 



18 

 

Наиболее поздней из хроник XVIII–XIX вв., привлеченных в исследовании, 

является сводный труд шейха Мухаммада ибн ‘Умара аль-Фахири (1772–1860) под 

названием «Тарих аль-Фахири» («История аль-Фахири»)19. Аль-Фахири был 

приближен к саудидскому двору. В 1807 г. он покинул родной городок Эт-

Тувайим20 и переехал в Эд-Дир‘ийю, где долгое время занимался преподаванием 

исламских наук (среди его учеников были потомки Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба). Здесь же он застал судьбоносные события, связанные с гибелью первого 

государства Саудидов и эпохой египетского владычества, подробно зафиксировав 

их. По охвату его летопись близка к сочинению ‘Усмана ибн Бишра: она начинается 

850 г.х. / 1446 г. и завершается 1277 г.х. / 1860 г. Большинство записей аль-Фахири 

отличаются краткостью и лаконичностью, исключение составляют лишь 

упоминания о событиях, участником которых был он сам. 

Помимо источников XVIII–XIX вв., созданных в Неджде, в данной работе 

задействованы две хроники, авторы которых проживали за пределами Аравии и 

также запечатлели события расцвета и падения первого государства Саудидов. 

Первая из них – летопись прославенного египетского историографа ‘Абд ар-

Рахмана аль-Джабарти (1754 или 1756–1822 или 1825) «Аджаиб аль-асар фи-т-

тараджим ва-ль-ахбар» («Удивительная история прошлого в жизнеописаниях и 

хронике событий»)21. Аль-Джабарти, как и большинство его современников, мало 

интересовал далекий Неджд, однако им было подробно задокументировано 

вторжение войск египетского наместника Мухаммада Али в Центральную 

Аравию, что предоставляет редкую и ценную возможность взглянуть на судьбу 

дир‘ийского эмирата «извне»22. 

Вторая хроника принадлежит перу именитого ученого ‘Усмана ибн Санада 

аль-Ваили (1767–1827) и носит название «Тарих аль-Ирак ва Наджд» («История 

                                                                 
19 Аль-Фахири, Мухаммад ибн ‘Умар. Тарих аль-Фахири (История аль-Фахири). Эр-Рияд: Фахрасат мактабат аль-

малик Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999 (далее – Тарих аль-Фахири). 
20 Эт-Тувайим – селение в южнонедждийской области Судайр. 
21 Аль-Джабарти, ‘Абд ар-Рахман. Аджаиб аль-асар фи-т-тараджим ва-ль-ахбар («Удивительная история прошлого 

в жизнеописаниях и хронике событий»). Т. 1–4. Каир: Дар аль-кутуб аль-мысрия, 1997. 
22 Аль-Джабарти, ‘Абд ар-Рахман. Египет под властью Мухаммеда Али. Пер. с араб. X.И. Кильберг. М.: Наука, 

1963.  



19 

 

Ирака и Неджда»)23. Ибн Санад служил придворным историографом османского 

наместника Ирака Дауд-паши (1797–1851), и поэтому его труд посвящен в 

основном иракской истории. Тем не менее многочисленные разорительные набеги 

Саудидов на окрестности Басры в конце XVIII – начале XIX в. пробудили интерес 

Ибн Санада к жизни Аравийского полуострова, результатом чего стала фиксация 

целого ряда эпизодов, связанных с ваххабитскими войнами в Восточной Аравии и 

прилегающих к ней областях, а также с падением дир‘ийского эмирата. 

Необычный ракурс «Истории Ирака и Неджда» позволяет проследить враждебное 

отношение ее составителя к ваххабитскому движению, отличающее эту работу от 

трудов недждийских ученых.  

В ходе исследования привлекались несколько летописей XIX–XX вв., которые 

послужили источником дополнительной информации. Ключевой из них является 

работа «Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза» («Очерк истории города ‘Унайза») 

шейха ‘Абд ар-Рахмана ибн Салиха ибн Хамада ибн Мухаммада аль-Бассама 

(1886–1954)24, который происходил из старинного богословского клана Ааль 

Бассам, входящего в племенной союз Бану Тамим. Предки летописца происходили 

из Судайра, но в середине XVIII в. они мигрировали в Эль-Касым и осели в 

‘Унайзе. Составление своего главного труда, посвященного истории родного 

города, шейх ‘Абд ар-Рахман завершил в начале XX в. Большинство 

интересующих нас событий XVII–XVIII вв. были реконструированы им на основе 

тщательно отобранных устных легенд и преданий. Получившаяся на выходе 

небольшая книжица выполнена в стиле классической недждийской хроники, 

охватывающей период с 620 г.х. / 1223 г. по 1335 г.х. / 1916 г. Количество записей 

в ней едва достигает двух сотен. Тем не менее «Очерк истории города ‘Унайза» 

представляет собой практически единственный источник сведений о 

доваххабитской истории Эль-Касыма, что превращает его в одно из наиболее 

востребованных дополнений к основному хроникальному массиву. 

                                                                 
23Аль-Ваили, ‘Усман ибн Санад. Тарих аль-Ирак ва Наджд (История Ирака и Неджда). Бейрут: ад-Дар аль-‘арабия 

ли-ль-мавсуат, 1993 (далее – Аль-Ваили. Тарих аль-Ирак ва Наджд).  
24 Аль-Бассам, ‘Абд ар-Рахман ибн Салех ибн Хамад ибн Мухаммад. Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза (Очерк 

истории города ‘Унайза) // Хизанат ат-таварих ан-надждия (Сокровищница недждийских летописей). Т. 5. Эр-Рияд: 

[б.и.], 1999 (далее – Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза). 



20 

 

Опорой при работе с трудом ‘Абд ар-Рахмана аль-Бассама стала летопись его 

современника и соплеменника ‘Абдаллаха ибн Мухаммада ибн ‘Абд аль-‘Азиза 

ибн Мухаммада аль-Бассама (1858–1927) под названием «Тарих ‘Абдаллах аль-

Бассам» («История ‘Абдаллаха аль-Мухаммада аль-Бассама»)25. ‘Абдаллах не 

получил систематического образования, но его страсть к коллекционированию и 

чтению книг побудила его попробовать силы в составлении брошюр, посвященных 

истории Центральной Аравии, которые затем легли в основу его «Истории». 

Данное произведение представляет собой набор разрозненных записей, самая 

ранняя из которых относится к 359 г.х. / 969 г., а самая поздняя (добавленная 

племянником автора после его смерти) – к 1380 г.х. / 1960 г. Несмотря на 

бессистемность этого труда, приводимые в нем данные во многом помогают 

заполнить «белые пятна», касающиеся истории ‘Унайзы в доваххабитскую эпоху. 

Ценным дополнением к основным источникам послужила выполненная в 

хроникальном стиле «История Ибн ‘Исы», принадлежащая перу одного из 

крупнейших аравийских историографов середины XIX – начала XX в. Ибрахима 

ибн Салиха ибн ‘Исы (1854–1924)26. Это сочинение представляет собой 

пространную летопись, охватывающую 700–1341 гг.х. / 1300–1922 гг. 

Интересующий нас период представлен в ней компиляцией из трудов 

историографов XVII–XIX вв. Главная ценность этой работы заключается в том, что 

хронология, выстроенная Ибн ‘Исой, является результатом тщательного 

сопоставления и анализа сочинений, составленных до него, что помогает снять ряд 

противоречий и расхождений, обнаруживаемых в других летописях. 

Последним привлеченным в диссертации хроникальным источником 

является получившее широкую известность анонимное сочианение «Лам‘а аш-

шихаб фи сират Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб» («Блеск метеора в житии 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба»)27. Эта объемная хроника посвящена истории 

                                                                 
25 Аль-Бассам, ‘Абдаллах ибн Мухаммад ибн ‘Абд аль-‘Азиз ибн Мухаммад. Тарих ‘Абдаллах аль-Бассам (История 

‘Абдаллаха ибн Бассама) // Хизанат ат-таварих ан-надждия (Сокровищница недждийских летописей). Т. 5.  Эр-Рияд: 

[б.и.], 1999 (далее – Тарих ‘Абдаллах аль-Бассам). 
26 Ибн ‘Иса, Ибрахим ибн Салих. Тарих Ибн ‘Иса (История Ибн ‘Исы) // Хизанат ат-таварих ан-надждия 

(Сокровищница недждийских летописей). Т. 2.  Эр-Рияд: [б.и.], 1999 (далее – Тарих Ибн ‘Иса). 
27 Лам‘а аш-шихаб фи сират Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Блеск метеора в житии Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба). Эр-Рияд: Дарат аль-малик ‘Абд аль-‘Азиз, 2005 (далее – Лам‘а аш-шихаб). 



21 

 

Аравийского полуострова с середины 40-х годов XVIII в. по 1817 г. При этом, в 

отличие от других привлеченных трудов, в ней много внимания уделяется жизни 

Восточной Аравии доваххабитского периода. В частности, автор детально 

описывает географию расселения Бану Халид и его историю, перечисляя основные 

халидидские подразделения, их численность и виды занятий. Особый интерес 

представляет приведенная составителем «Блеска метеора» версия биографии 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, которая совершенно не похожа на ее 

«канонический» вариант, изложенный в трудах Ибн Бишра и Ибн Ганнама. Хотя 

многие сведения этой хроники обладают сомнительной достоверностью, она 

является одним из немногих независимых от недждийского летописания трудов. 

Следующий пласт задействованных в исследовании источников представлен 

многочисленными религиозными трактатами и перепиской Мухаммада ибн ‘Абд 

аль-Ваххаба, а также его фетвами и проповедями, проливающими свет на 

религиозное и политическое содержание ваххабитского учения и его эволюцию28. 

Существенным дополнением к ним послужило сочинение средневекового 

арабского ученого Хишама ибн аль-Калби «Книга об идолах»29. Несмотря на 

значительный временной разрыв между эпохой, описываемой аль-Калби, и XVII–

XVIII вв., сравнение упомянутых в его труде культов с религиозными практиками 

обитателей Неджда позволяет углубить представление о духовном ландшафте 

Центральной Аравии в доваххабитскую эпоху. 

Третья составляющая источникового массива диссертации включает в себя 

труды восточных, западных и отечественных путешественников, большинство из 

который побывали в Аравии в XIX в. В частности, в исследовании привлекаются 

работы двух паломников, посетивших Центральную и Восточную Аравию с 

                                                                 
28 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид (Книга единобожия). Эр-Рияд: [б.и.], 2012 (далее – Ибн ‘Абд 

аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид); Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-усуль ас-саляса ва-аль-адилятиха 

(Три основы и их доказательства). Эр-Рияд: Фахрасат мактабат аль-малик Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999 

(далее – Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-усуль ас-саляса); Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат аш-

шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1-7, 12-13. Под 

ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 

(далее – Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат); Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Ар-Расаиль аш-шахсия 

(Личная переписка) // Ад-Дурар ас-сания фи аль-аджвиба ан-надждия (Высочайшие жемчужины недждийского 

дискуса). Т. 1. Под ред. ‘Абд ар-Рахмана ибн Мухаммада ибн Касима аль-Асми ан-Наджди. Эр-Рияд: [б.и.], 1996 

(далее – Ад-Дурар ас-сания). 
29 Ибн аль-Калби, Хишам. Книга об идолах. Пер. с араб., предисл. и примеч. Вл.В. Полосина. М.: Наука, 1984.  



22 

 

разрывом в несколько веков. Важнейшей из них стал компактный труд «Ар-Рихля 

аль-маккия» («Путешествие в Мекку») сирийского пилигрима Муртазы ибн Али 

ибн ‘Альвана ад-Димашки аш-Шами30, пересекшего Южный Неджд и Эль-Хасу в 

1708–1710 гг. Записки Ибн ‘Альвана содержат уникальные данные о жизни 

Центральной и Восточной Аравии начала XVIII в. 

Редким источником, описывающим специфику географии и быта Эль-Хасы, 

стала знаменитая «Книга путешествий» персидского философа и поэта Насира 

Хосрова (1004–1088)31. Несмотря на то, что автор посетил Восточную Аравию в XI 

в., задолго до исследуемых в диссертации событий, многие его наблюдения 

оказались исключительно полезны при реконструкции и анализе жизни обитателей 

этих земель в XVII–XIX вв. 

Одним из первых европейцев, посетивших Аравийский полуостров и 

оставивших информативные записки о царивших там обычаях и нравах, был 

знаменитый швейцарский востоковед Иоганн Людвиг Буркхардт (1784–1817). 

Вышедшее в свет в 1829 г. двухтомное сочинение «Путешествие в Аравию, 

включающее рассказ о тех территориях Хиджаза, которые магометане почитают 

священными»32, представляет собой итог экспедиции, предпринятой автором в 

1814–1815 гг., в разгар антиваххабитской кампании Мухаммада Али. Не менее 

информативны «Записки о бедуинах и ваххабитах»33, в которых Дж.Л. Буркхардт 

описал свой опыт пребывания в кочевых племенах, сохранив множество 

уникальных сведений об их традиционном укладе. 

 Первым западным путешественником, пересекшим Аравию с востока на 

запад, стал Джордж Форстер Сэдлиер (1789–1859), британский офицер и 

исследователь, которому в начале XIX в. было поручено ведение переговоров с 

покорителем Аравии Ибрахим-пашой (1789–1848). В ходе путешествия, 

                                                                 
30 Ибн ‘Альван, Муртаза. Ар-Рихля аль-маккия (Путешествие в Мекку) // Джашннаме-йе остад-е Сеййед Ахмад 

Хосейни Ашкавари (Сборник памяти профессора Сеййеда Ахмада Хосейни Ашкавари). Тегеран: Нашр-е элм, 

кетабхане-йе тахсиси-йе тарих-е эслам ва Иран, 1972. 
31 Насир Хосров. Сафар-намэ. Книга путешествия. Пер. и вступ. статья Е. Бертельса. Под общ. ред. В. Гордлевского 

и И. Крачковского. М.; Л.:  Academia, 1933. 
32 Burckhardt J.L. Travels in Arabia: Comprehending an Account of those Territories in Hedjaz which the Mohammedans 

Regard as Sacred. Vol 1. L.: Henry Colburn, New Burlington street, 1829. 
33 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol. 1-2. L.: Henry Colburn and Richard Bentley, New Burlington 

street, 1831. 



23 

 

начавшегося в порту Эль-Катиф на берегу Персидского залива, он проследовал 

через земли Эль-Хасы, Центральной Аравии и Хиджаза, пока не достиг 

красноморского порта Янбо. Итогом его экспедиции стало знаменитое сочинение 

«Дневник путешествия по Аравии от Эль-Катифа в Персидском заливе»34. В нем 

зафиксированы последствия египетской оккупации, очевидцем которых стал автор, 

а также подробное описание руин многих ключевых селений Южного Неджда, в 

том числе ваххабитской столицы Эд-Дирй‘ии. 

Богатейшим источником сведений о географии, природе, религии, 

экономическом и социально-политическом укладе Центральной и Восточной 

Аравии в изучаемый период послужил труд британского путешественника 

Уильяма Гиффорда Палгрева (1788–1861) «Описание годичного путешествия по 

Центральной и Восточной Аравии»35. Если Дж. Сэдлиер был первым европейцем, 

прошедшим сквозь пустоши Аравии с запада на восток, то У. Палгрев оказался 

первым исследователем, пересекшим Аравийский полуостров с севера на юг. Его 

маршрут пролегал через три основных географических области Неджда – Джебель-

Шаммар, Эль-Касым и Южный Неджд – и заканчивался в Эль-Хасе. В своих 

записках У. Палгрев тщательно зафиксировал особенности бытия обитателей 

Центральной и Восточной Аравии XIX в., благодаря чему этот труд занимает одно 

из центральных мест среди произведений западных первооткрывателей, 

привлеченных в данном исследовании.  

Ценными источниками информации о различных аспектах жизни Северного и 

Центрального Неджда XIX в. стали двухтомное сочинение английского поэта и 

писателя Чарльза Монтегю Доути (1843–1926) «Путешествие в Аравию 

Пустынную»36, а также труд «Северный Неджд: Путешествие от Иерусалима до 

‘Унайзы в Эль-Касыме»37 итальянского путешественника Карло Гуармани 

(18281884), прибывшего в Центральную Аравию в 1864 г. с целью закупки 

                                                                 
34 Sadlier G.F. Diary of a journey across Arabia from El Khatif in the Persian Gulf. Bombay: Education Society's Press, 

1866. 
35 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey through Central and Eastern Arabia. L.: MacMillan, 1869. 
36 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. L.: Medici Society Ltd, 1925; Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. 

Vol. 2. L.: The Medici Society Ltd, 1921.  
37 Guarmani C. Northern Najd a Journey from Jerusalem to Anaiza in Qasim. L.: Argonaut Press, 1938. 



24 

 

лошадей. Приведенные в них данные легли в основу реконструкции жизни этих 

областей в XVII–XVIII вв. 

Важные сведения об экономике Неджда и Эль-Хасы были почерпнуты из 

первого тома сочинения немецкого путешественника Карстена Нибура (1733–1815) 

«Путешествия по Аравии и другим странам Востока»38. Хотя его записки 

посвящены преимущественно описанию Йемена и аравийских портов Красного 

моря, в них содержится множество ценных замечаний относительно торговых 

связей Аравийского полуострова и быта местных кочевников. 

Позднейшим из задействованных источников, принадлежащих перу западных 

путешественников, является монументальный двухтомный труд британского 

колониального деятеля и востоковеда Гарри Сент-Джона Бриджера Филби (1885–

1960) «Сердце Аравии: история путешествий и исследований»39, который впервые 

был представлен публике в 1922 г. Г. Филби долгое время жил при дворе будущего 

короля Саудовской Аравии ‘Абд аль-‘Азиза ас-Са‘уда (1880–1953) и подробно 

запечатлел жизнь Неджда и Эль-Хасы конца XIX – начала XX в., которая мало чем 

отличалась от уклада предшествующих столетий. Отдельный интерес представляет 

масштабная ревизия данных, приводимых в сочинениях предшественников Г. 

Филби (многие из них корректируются и оспариваются автором)40.  

Ряд сведений относительно религиозной обстановки на территории Аравии 

был почерпнут из отчета о командировке в Хиджаз, составленного российским 

военным и востоковедом штабс-капитаном Абдулазизом Давлетшином (1861–

1920)41.  

Степень изученности проблемы и историография. Положенная в основу 

диссертации тематика сравнительно редко разрабатывалась как в отечественной, 

так и в европейской историографии. Большинство укладывающихся в ее рамки 

                                                                 
38 Niebuhr C. Travels through Arabia, and Other Countries in the East. Vol 1. Edinburgh: Birchin Lane, 1792.  
39 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia: A Record of Travel & Exploration. Vol. 1-2. L.: Constable & Co Ltd, 1922. 
40 Подробнее об исследовании Аравийского полуострова европейскими путешественниками см.: Пирен, Жаклин. 

Открытие Аравии. Пять веков путешествий и исследования. Пер. с франц. И.Г. Мягковой. М.: Наука, 1970; Freeth 

Z.D. Explorers of Arabia from the Renaissance of the End of the Victorian Era. N.Y.: Holmes & Meier, 1978; Hogarth D.G. 

The Penetration of Arabia: A Record of the Development of Western Knowledge Concerning the Arabian Peninsula. N.Y.: 

Strokes, 1904. 
41 [Давлетшин А.]. Отчет штабс-капитана Давлетшина о командировке в Хиджаз // Хадж российских мусульман. № 

2. Ежегодный сборник путевых заметок о хадже. Н. Новгород: ИД «Медина», 2009. 



25 

 

трудов посвящены преимущественно первому государству Саудидов, в то время 

как Эль-Хаса описывается в них фрагментарно и лишь в качестве пассивной 

политической силы. К тому же из исследовательского фокуса часто выпадают 

события XVII в., исключительно важные для понимания последующей истории 

Центральной и Восточной Аравии. Заранее отметим, что монографии арабских 

ученых в этой области гораздо более многочисленны, но страдают от отсутствия 

проработанной аналитической составляющей. По этой причине их наследие 

послужило скорее дополнением к основной историографической базе диссертации. 

Первый пласт задействованной литературы составляют общие работы, 

посвященные судьбе арабских стран и Османской империи в Новое время, что 

обусловлено необходимостью реконструкции исторического фона исследуемых 

нами событий. Среди них особое место занимает труд выдающегося 

отечественного арабиста В.Б. Луцкого «Новая история арабских стран»42. Автор 

освещает широкий спектр вопросов, касающихся социально-политической и 

экономической жизни арабского мира в Новое время, осмысляя составляющие ее 

события через призму марксистско-ленинской методологии. На страницах этой 

книги также предпринимается одна из первых попыток систематического 

изложения истории первого государства Саудидов. И хотя недждийские и хасские 

сюжеты затрагиваются в весьма ограниченном объеме (около 15 страниц), общие 

условия, в рамках которых они разворачиваются, исследованы весьма 

обстоятельно. 

В этой связи также оказались востребованы труды ученика В.Б. Луцкого Н.А. 

Иванова, в частности его фундаментальная монография «Османское завоевание 

арабских стран»43, в которой автор подробно осветил процесс включения 

различных частей Арабского Востока в состав Османской империи. В свете 

поставленных нами задач особый интерес представляет приведенная им 

реконструкция покорения Эль-Хасы, а также противостояние османских и 

португальских сил в зоне Персидского залива. Отметим также сборник работ Н.А. 

                                                                 
42 Луцкий В.Б. Новая история арабских стран. М.: Наука, 1966. 
43 Иванов Н.А. Османское завоевание арабских стран. М.: Восточная литература, 2001. 



26 

 

Иванова «Труды по истории исламского мира»44, в котором представлено 

авторское видения ранней истории первого государства Саудидов. Несмотря на 

спорность ряда тезисов и констатаций Н.А. Иванова, собранные им данные во 

многом послужили базой для дальнейших изысканий отечественных специалистов. 

Нельзя обойти вниманием классические монографии М.С. Мейера 

«Османская империя в XVIII веке. Черты структурного кризиса»45 и Джона 

Патрика Бальфура «Османская империя. Шесть столетий от возвышения до 

упадка»46. Анализируемые авторами события напрямую связаны с активизацией 

процессов, приведших к отложению от владений султана ряда территорий 

Центральной и Восточной Аравии, что открыло путь становлению ваххабитского 

движения и саудидской государственности. 

Следующий сегмент историографической базы состоит из отечественных, 

западных и арабских трудов, посвященных истории центральных и восточных 

областей Аравийского полуострова в XVII–XIX вв., а также зарождению 

ваххабитского движения и первого государства Саудидов. Одним из первых в 

российской историографии эту тематику затронул советский исследователь Н.И. 

Прошин в книге «Страны Аравийского полуострова»47. Несмотря на то, что автора 

интересовали преимущественно XIX–XX вв., а многие собранные им материалы 

изрядно устарели, данный труд изобилует пространными описаниями местного 

экономического уклада, не потерявшими актуальности даже на фоне порыва в 

области изучения Аравийского полуострова, пришедшегося на 1960-е – 1980-е 

годы. 

Среди первых основательных исследований экономического и социально-

политического устройства Неджда выделим труд отечественного этнографа и 

историка А.И. Першица «Хозяйство и общественно-политический строй Северной 

Аравии в XIX – первой трети XX в.»48 и его статью «Хозяйственный быт 

                                                                 
44 Иванов Н.А. Труды по истории исламского мира. М.: Институт востоковедения РАН, 2008. 
45 Мейер М.С. Османская империя в XVIII веке. Черты структурного кризиса. М.: Наука, 1991.  
46 Бальфур Дж.П. Османская империя. Шесть столетий от возвышения до упадка. XIV–XX вв. Пер. с англ. JI.A. 

Игоревского. М.: ЗАО Центрполиграф, 2017.   
47 Прошин Н.И. Страны Аравийского полуострова. М.: Географгиз, 1958. 
48 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Северной Аравии в XIX – первой трети XX в. М.: АН 

СССР, 1961.  



27 

 

кочевников Саудовской Аравии»49. С опорой на марксистско-ленинскую 

методологию автор детально описывает традиционный уклад этой области мира, 

реконструируя его на богатом источниковом материале, собранном европейскими 

путешественниками XVIII–XX вв. 

Вторым видным экспертом по истории Аравийского полуострова в Новое 

время выступает российский арабист А.М. Васильев – автор классической 

монографии «История Саудовской Аравии»50. Эта обширная работа охватывает 

длительный исторический период, начинающийся с 1744 г., времени зарождения 

первого государства Саудидов, и завершающийся серединой 90-х годов XX в. 

Автор скрупулезно анализирует социально-политические процессы, имевшие 

место во внутренних областях Аравии в XVIII–XIX вв., привлекая обширный пласт 

источников и литературы, однако практически полностью опускает судьбу Эль-

Хасы как самостоятельного политического субъекта.  

Обращая внимание на разработки иностранных специалистов, проливающие 

свет на историю Неджда в XVIII–XIX вв., в первую очередь необходимо упомянуть 

исследования американского историка Дэвида Комминса «Ваххабитская миссия и 

Саудовская Аравия»51 и «Ислам в Саудовской Аравии»52, в которых изложен 

оригинальный взгляд на становление первого государства Саудидов. Упор в его 

книгах сделан не на экономических и политических предпосылках восхождения 

династии Ааль Сауд, а на поиске истоков и осмыслении процесса становления 

ваххабитского движения – одного из главных факторов истории Аравийского 

полуострова в XVIII–XIX вв. Заметим, что автор рассматривает ваххабизм лишь в 

его социально-политической ипостаси, уделяя сравнительно мало внимания 

генезису и развитию его религиозной доктрины. 

Не менее значима монография «История Саудовской Аравии» британской 

исследовательницы саудовского происхождения Мадави ар-Рашид53. В основном 

                                                                 
49 Першиц А.И. Хозяйственный быт кочевников Саудовской Аравии // Советcкая этнография, 1952, №1, стр. 106-112. 

М.: АН СССР, 1961. 
50 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. М.: Наука, 1982. 
51 Commins D. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. N.Y.: I.B. Tauris & Co Ltd, 2006. 
52 Commins D. Islam in Saudi Arabia. N.Y.: Cornell University Press, 2015. 
53 Аl-Rasheed, Madawi. A History of Saudi Arabia. L.: Cambridge University Press, 2010. 



28 

 

автор концентрируется на истории XIX–XX вв., однако также приводит ряд ценных 

наблюдений относительно доваххабитской истории Эд-Дир‘ийи и социально-

политических условий, в которых зародилась саудидская государственность. 

Исчерпывающее описание особенностей сельского хозяйства в оседлых 

областях Неджда и Эль-Хасы представлено в книге американского востоковеда Б. 

Рейли «Рабство, сельское хозяйство и малярия на Аравийском полуострове»54. 

При работе над хроникальным материалом, касающимся Эд-Дир‘ийи в 

доваххабитский период, привлекался ряд арабских исследований, важнейшим из 

которых стала первая часть четырехтомной работы саудовско-сирийского ученого 

Мунира аль-‘Аджляни «История Саудовской Аравии»55. Скрупулезность автора в 

разрешении летописных противоречий оказалась исключительно полезна при 

обработке недждийских источников. 

Первичная систематизация летописных данных об оазисе ‘Уяйна и его месте 

в жизни доваххабитской Аравии проводилась с опорой на книгу «Эмират ‘Уяйны 

и история рода Ааль Му‘аммар» саудовского историка‘Абд аль-Мухсина ибн 

Мухаммаада ибн Му‘аммара56, основательно изучившего роль этого селения в 

системе трансаравийской торговли. 

При описании истории недждийских областей Эль-Касым и Джебель-Шаммар 

были задействованы монографии «Политическая история Эль-Касыма» 

саудовского ученого Мухаммада ибн ‘Абдаллаха ас-Салмана57 и «Политическая 

история эмирата Хаиль» Джабара Яхьи ‘Убайда58. Хотя большая часть событий, 

находящихся в фокусе внимания их авторов, относится к XIX в., их анализ 

предваряется пространной географической и хозяйственной характеристикой 

Центрального и Северного Неджда. 

Противостояние ваххабитов и египтян, а также гибель первого государства 

                                                                 
54 Reilly B. Slavery, Agriculture, and Malaria in the Arabian Peninsula. Athens: Ohio University Press, 2015. 
55 Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия (История Королевства Саудовская Аравия). Т. 

1. Эр-Рияд: Дар аш-шибль ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а ва-т-тиба‘а, 1993. 
56 Ибн Му‘аммар, ‘Абд аль-Мухсин ибн Мухаммад. Имара аль-‘Уяйна ва тарих Ааль Му‘аммар (Эмират ‘Уяйны и 

история рода Ааль Му‘аммар). Эр-Рияд: Дар аль-марих ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 2004. 
57 Ас-Салман, Мухаммад ибн ‘Абдаллах. Тарих Эль-Касым ас-сияси (Политическая история Эль-Касыма). ‘Унайза: 

Фахрасат мактабат аль-малик Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999. 
58 ‘Убайд, Джабар Яхья. Ат-Тарих ас-сияси ли-имара Хаиль (Политическая история эмирата Хаиль). Бейрут: Ад-дар 

аль-‘арабия ли-маусу‘ат, 2003. 



29 

 

Саудидов в огне аравийской кампании Мухаммада Али нашли отражение в 

монографиях С.А. Кириллиной «Исламские институты Османского Египта в XVIII 

– первой трети XIX века»59 и Дж. Сабини «Войска среди песков: борьба за Мекку 

и Медину»60. 

Разработка вопросов, касающихся истории Восточной Аравии, потребовала 

привлечения обширного пласта отечественной литературы, посвященной 

характеристике географии и традиционного социально-политического уклада этих 

земель. В этой связи невозможно не обратиться к трудам советского арабиста В.Л. 

Бодянского61. Несмотря на то, что интересующая нас область Эль-Хаса 

упоминается в его работах всего несколько раз, а основное внимание уделяется 

княжествам Персидского залива, многие констатации автора относительно 

восточноаравийских способов хозяйствования, ландшафта и маршрутов морской 

торговли оказались исключительно полезны при анализе хасской экономической 

жизни, а также политических процессов, протекавших в соседних областях. 

Среди других сочинений, концентрирующихся на этой области Арабского 

Востока, выделим труды Н.Н. Туманович и Г.Л. Бондаревского, описавших 

деятельность европейских держав в области Персидского залива в XVI–XX вв.62 

Исследование истории Эль-Хасы в XVII–XVIII вв. затруднено 

малочисленностью посвященных этой тематике трудов. Скромный объем 

отечественных наработок вынудил нас опираться преимущественно на арабскую и 

западную литературу. В данном случае ключевой работой стала масштабная 

монография «Племя Бану Халид и его отношения с Недждом» саудовского 

историка ‘Абд аль-Карима аль-Вахби63, особую ценность которой придает 

использование автором малодоступных хроник. На данный момент эта книга 

представляет собой одно из лучших описаний доваххабитской истории Восточной 

                                                                 
59 Кириллина С.А. Исламские институты Османского Египта в XVIII – первой трети XIX века. Lewiston; Queenston; 

Lampeter: The Edwin Mellen Press, 2000. 
60 Sabini J. Armies in the Sand: The Struggle for Mecca and Medina. L.: Thames and Hudson Ltd, 1981. 
61 Бодянский В.Л. Восточная Аравия. М.: Наука, 1986; он же. Княжества Персидского залива. М.: Мысль, 1970. 
62 Туманович Н.Н. Европейские державы в Персидском заливе в 16-19 вв. М.: Наука, 1982.  Бондаревский Г.Л. 

Английская политика и международные отношения в бассейне Персидского залива (конец XIX – начало XX в.). М.: 

Главная редакция восточной литературы, 1968. 
63 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд (Племя Бану Халид и его отношения с Недждом). 

Эр-Рияд: Дар ас-сакиф ли-н-нашр ва-т-та‘лиф, 1989. 



30 

 

Аравии. В то же время работа аль-Вахби страдает от отсутствия аналитической 

составляющей. Рефлексии не подвергается ни специфика социально-

политического строя халидидского эмирата, ни причины его поражения в ходе 

саудидской экспансии.  

Важной частью историографической базы исследования стала статья 

американского востоковеда Джона Мандевиля «Османская провинция Эль-Хаса в 

XVI–XVII вв.»64 В ней на основании османских архивных документов детально 

реконструируется история Эль-Хасы накануне воцарения на этих землях 

халидидов, т.е. в период, который не отражен ни в одной из известных хроник. 

Информация о завоевании Эль-Хасы халидидами была почерпнута из труда 

«Эль-Хаса в XII в. по хиджре» саудовского специалиста Халафа ибн Даблана аль-

Вазинани65, несомненным достоинством которого является качественный анализ 

причин отступления османских сил из Восточной Аравии в середине XVII в. Труд 

аль-Вазинани особо примечателен описанием борьбы Османской империи и 

Португалии в районе Персидского залива – необычный ракурс ему придает 

использование преимущественно арабских источников.    

Работа по поиску исчерпывающего определения топонима «Эль-Хаса», а 

также выявлению специфики природных и географических условий этой области 

проводилась с опорой на две монографии – «Современная история Бахрейна» 

бахрейнского историка Башира Зейна аль-‘Абидина66  и «Политическая история 

Эль-Хасы» его саудовского коллеги Мухаммада ‘Араби Нахлы67. Оба труда 

практически полностью посвящены куда более позднему временному периоду, 

однако в них приводится пространный обзор исторической географии Восточной 

Аравии. 

Существенным дополнением к вышеназванным сочинениям стала статья 

                                                                 
64 Mandaville J.E. The Ottoman Province of al-Hasa // Journal of the American Oriental Society. 1970. No. 3. P. 486-513.  
65 Аль-Вазинани, Халаф ибн Даблан. Аль-Ахса фи-ль-карн аль-сани ашар аль-хиджри (Эль-Хаса в XII в. по хиджре). 

Мекка: Джами‘ат Умм аль-кура, 1984. 
66 Аль-‘Абидин, Башир Зейн. Тарих аль-Бахрейн аль-хадис (Современная история Бахрейна). Манама: Марказ ад-

дирасат ат-тарихия джами‘ат аль-Бахрейн, 2009. 
67 Нахла, Мухаммад ‘Араби. Тарих аль-Ахса ас-сияси (Политическая история Эль-Хасы). Эль-Кувейт: Дар зат ас-

Салясиль, 2009. 



31 

 

британского исследователя Дж.Б. Макки «Аравийский оазис Эль-Хаса»68, 

представляющая собой подробный обзор природных и географических 

особенностей хасского оазиса – одного из крупнейших аграрных центров Аравии. 

Немало внимания автор уделяет особенностям местного сельского хозяйства, 

ремесла и торговли, основывая свои описания на трудах европейских 

первооткрывателей. 

Богатым источником сведений о природных условиях, физической и 

исторической географии Аравийского полуострова также стал двухтомный 

«Газетир Персидского залива, Омана и Центральной Аравии» британского 

дипломата, историка и колониального администратора Джона Гордона Лоримера69. 

Отдельный сегмент историографической базы составляют разнообразные 

труды о духовной жизни Центральной и Восточной Аравии XVII–XIX вв., а также 

истоках и особенностях учения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба. Систематизация 

источниковых данных о доваххабитских верованиях Неджда потребовала 

обращения к работам, проливающим свет на доисламские религиозные обычаи 

Аравийского полуострова, в частности масштабному исследованию знаменитого 

британского востоковеда Роберта Холланда «Аравия и арабы от бронзового века 

до прихода ислама»70.  

Немало информации, касающейся духовного ландшафта доваххабитского 

Неджда, удалость почерпнуть из статьи саудовского исследователя ‘Абд аль-

Хакима ибн ‘Абд ар-Рахмана аль-‘Авада «Священные места в Эд-Дир‘ийе до 

распространения салафитского призыва»71, содержащей уникальные описания 

автором внешнего облика сакральных объектов и их локаций, а также несколько 

неизвестных ранее легенд о них, зафиксированных им со слов местных жителей. 

Анализ характерной для Неджда XVII–XVIII вв. взаимной диффузии 

фетишизма, анимизма и исламских практик проводился с опорой на работу 

                                                                 
68 Mackie J.B. Hasa: An Arabian Oasis // The Geographical Journal. 1924. No. 3 P. 189-207. 
69 Lorimer J.G. Gazetteer of the Persian Gulf, Oman and Central Arabia. Vol. 1-2. Calcutta: Superintendent government 

printing, 1915. 
70 Hoyland R.G. Arabia and the Arabs from the Bronze Age to the Coming of Islam. L.: Routledge, 2001. 
71 Аль-‘Авад, ‘Абд аль-Хаким. Амакин йатабаррику биха фи ад-Дирийя (Культовые места в окрестностях Эд-

Дир‘ийи). URL: https://www.al-jazirah.com/2007/20070311/wo1.htm (доступ: 16.03.2023). 



32 

 

отечественного этнографа и религиоведа В.Н. Басилова «Культ святых в исламе»72. 

Рассматриваемые автором мусульманские традиции Центральной Азии во многом 

схожи с недждийскими верованиями. 

Реконструкция религиозной жизни Эль-Хасы, тесно связанной с местной 

шиитской общиной, потребовала обращения к истории государства карматов73, 

описанной в труде «История арабов и халифата (750-1517 гг.)» И.М. 

Фильштинского74. 

Помимо упомянутых нами ранее сочинений, авторы которых рассматривали 

ваххабизм в контексте складывания саудидской государственности, в диссертации 

привлекаются исследования, проливающие свет на религиозное и социально-

политическое содержание учения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба. Среди них 

выделим недавно опубликованную фундаментальную работу американского 

исламоведа К. Банзела «Ваххабизм. История вооруженного исламского 

движения»75, содержащую обзор истории этого движения, начиная с эпохи первых 

Саудидов вплоть до конца XX – начала XXI в. Немало внимания в ней уделяется 

связям взглядов Ибн ‘Абд аль-Ваххаба с ханбалитской и протосалафитской 

традициями. 

В этом же ключе ваххабитская доктрина рассматривается в труде 

«Политический ислам: религия и политика в арабском мире» американского 

исламоведа Назиха Айуби76, наглядно продемонстрировавшего генетические связи 

между этими течениями, а также в комплексном исследовании британского 

специалиста А. Блэка «История исламской политической мысли»77.  

Не обойдем вниманием статьи британского исследователя М. Кука «О 

происхождении ваххабизма»78 и «Письменные и устные составляющие ранних 

ваххабитских посланий»79, а также новаторскую публикацию его американского 

                                                                 
72 Басилов В.Н. Культ святых в исламе. М.: Мысль, 1970. 
73 Карматы – крупная ветвь исмаилитского течения в шиизме. 
74 Фильштинский И.М. История арабов и халифата (750–1517 гг.). 3-е изд., испр. и доп. М.: ACT: Восток-Запад, 2006. 
75 Bunzel C.M. Wahhabism: The History of a Militant Islamic Movement. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2023. 
76 Ayubi N. Political Islam: Religion and Politics in the Arab World. L.; N.Y.: Routledge, 1991. 
77 Black A. The History of Islamic Political Thought: from the Prophet to the Present. N.Y.: Routledge, 2001. 
78 Cook M. Written and Oral Aspects of an Early Wahhabi Epistle // Bulletin of the School of Oriental and African Studies. 

2015. No. 1. P. 161-178. 
79 Cook M. On the Origins of Wahhabism // Journal of the Royal Asiatic Society. 1970. No. 2. P. 191-202. 



33 

 

коллеги Н. Самина «Поэзия, магия и формирование ваххабизма»80, которые 

проливают свет на редко затрагиваемые вопросы о характерных композиционных 

особенностях ранних трактатов Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба и эволюции их 

содержания.    

Диссертация опирается на ряд работ, анализирующих принципиальные 

расхождения ваххабитской доктрины и идейных установок ханбалитов и 

протосалафитов. Одной из наиболее заметных работ о специфике ваххабизма 

является монография французского политолога Н. Мулина «Исламское 

духовенство. Религиозный авторитет и политическая сила в Саудовской Аравии»81. 

Н. Мулин стал одним из первых ученых, взглянувших на движение, основанное 

Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом, как на уникальный религиозный феномен, 

сложившийся под влиянием протосалафизма, но в значительной степени 

отличающийся от него. Этот труд особенно примечателен фокусировкой автора на 

ярко выраженных мессианских и апокалиптических мотивах ваххабитской 

проповеди XVIII в. Кроме того, на страницах своей книги Н. Мулин разбирает 

упущенную многими его предшественниками деталь – последовательное 

воспроизведение сторонниками Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба нарратива о 

схожести судьбы их движения с жизнью мусульманской общины времен пророка 

Мухаммада. 

Среди тематически смежных сочинений также выделим труды американского 

исламоведа Дж. Макдиси, который на примере взглядов Ибн Таймии убедительно 

продемонстрировал сравнительную мягкость убеждений ханбалитов-

консерваторов на фоне расцветшего в Новое время салафитского радикализма82. 

Частично это тема развивается и в рассуждениях американского востоковеда 

                                                                 
80 Samin N. Poetry, Magic, and the Formation of Wahhabism // Journal of the Economic and Social History of the Orient. 

2022. No. 1-2. P. 1-26. 
81 Mouline N. The Clerics of Islam: Religious Authority and Political Power in Saudi Arabia. New Haven: Yale University 

Press, 2014. 
82 Makdisi G. Ibn Taymiyya: A Sufi of the Qadiriya Order // American Journal of Arabic Studies. 1973. No. 1. P. 118-129; 

Makdisi G. The Significance of the Sunni Schools of Law in Islamic Religious History // International Journal of Middle East 

Studies. 1979. No. 1. P. 1-8. 



34 

 

российского происхождения А.Д. Кныша83, отстаивавшего идею о лояльном 

отношении ханбалитов к суфизму. 

Любопытным дополнением к основному историографическому материалу 

послужили статьи американского исламоведа Дж. Волла, британского историка 

палестинского происхождения Башира Нафи и американского арабиста Ахмада 

Далала, развернувших в своих публикациях полемику относительно степени 

влияния мединских ‘алимов на формирование мировоззрения основателя 

ваххабизма84.  

Наконец, в диссертации были привлечены работы отечественных 

исследователей В.В. Орлова и Д.Р. Жантиева, осветивших судьбу ваххабитской 

религиозно-политической доктрины за пределами Аравийского полуострова85. 

Структура работы. Работа состоит из введения, четырех глав, заключения, 

библиографического списка источников и литературы, а также приложений. 

Первая глава посвящена анализу социально-политического уклада, 

доминировавшего в Центральной Аравии в XVII–XVIII вв. В этом же разделе 

содержится детальная реконструкция истории Эд-Дир‘ийи, ‘Уяйны и ‘Унайзы. 

Во второй главе описывается специфика исторического развития Восточной 

Аравии, в частности Эль-Хасы. На основе хроникальных материалов подробно 

восстанавливаются события, связанные с захватом этих земель племенем Бану 

Халид, а также вековым правлением халидидского клана Ааль Хумайид. 

Отдельный сегмент отводится трактовке понятия «Эль-Хаса» и различным 

определениям этого топонима.  

В фокусе третьей главы находится многоаспектный анализ истории 

ваххабитского движения. В ней осмысляются условия, способствовавшие 

                                                                 
83 Кныш А.Д. Мусульманский мистицизм: краткая история. М.; СПб.: Диля, 2004. 
84 Voll J. Muhammad Hayya al-Sindi and Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab: An Analysis of an Intellectual Group in 

Eighteenth-Century Madina // Bulletin of the School of Oriental and African Studies. 1975. No. 1. P. 32-39; Nafi, Basheer. 

A Teacher of Ibn ‘Abd al-Wahhab: Muhammad Hayat al-Sindi and the Revival of Ashab al-Ḥadith's Methodology // Islamic 

Law and Society. 2006. No. 2. P. 208-241; Dallal, Ahmad. The Origins and Objectives of Islamic Revivalist Thought, 1750–

1850 // Journal of the American Oriental Society. 1993. No. 3. P. 341-359. 
85 Жантиев Д.Р., Орлов В.В. Судьбы ваххабитского учения в предколониальном арабском мире (на примере 

сирийской и марокканской региональных моделей) // Вестник Московского университета. Серия 13. 

Востоковедение. 1997. № 4. С. 11-28; Орлов В.В. Крах ваххабитской модели в Магрибе: реформы марокканского 

султана Мулай Слимана (1792–1822 гг.) // Вестник Московского университета. Серия 13. Востоковедение. 1993. No. 

4. C. 249-261. 



35 

 

возникновению ваххабизма, в том числе особенности религиозной жизни 

Центральной Аравии в XVII – первой половине XVIII в., а также реконструируется 

биография его основателя Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба. Кроме того, в главе 

предпринята попытка проследить эволюцию ваххабитской идеологии и ее 

социально-политического содержания. 

Четвертая глава посвящена периоду экспансии властителей Эд-Дир‘ийи в 

Центральной и Восточной Аравии, которая продемонстрировала эффективность 

социально-политической модели, выстроенной в первом государстве Саудидов. 

Особое внимание в ней уделяется определению факторов успеха ваххабитских 

завоеваний и выявлению долгосрочных последствий объединения Неджда и Эль-

Хасы под властью клана Ааль Сауд. В заключительной части главы приводится 

подробный анализ центробежных и центростремительных тендеций в дир‘ийском 

эмирате, набравших силу в начале XIX в.  

  



36 

 

ГЛАВА I. СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКОЕ ПОЛОЖЕНИЕ НЕДЖДА В 

XVII–XVIII ВВ. 

 

§ 1. ХАРАКТЕРИСТИКА ЗЕМЛЕДЕЛЬЧЕСКИХ ОБЛАСТЕЙ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АРАВИИ 

 

Бескрайние просторы Центральной Аравии, окруженные с трех сторон 

обширными песчаными пустыням (Большим Нефудом на северо-западе, Малым 

Нефудом на востоке и Руб-эль-Хали на юге), по праву считаются одним из самых 

засушливых уголков мира. Вся эта область, простирающаяся к западу от гор 

Хиджаза, покрыта в основном пустынями и безводными степями, пригодными 

лишь для кочевого скотоводства. Количество осадков в этих местах редко 

превышает 100 мм в год86. Грунтовые воды находятся на значительной глубине и 

практически не имеют естественных выходов на поверхность, так что с 

древнейших времен единственным способом добраться до них было рытье 

глубоких колодцев. Ряд областей, протянувшихся вдоль Малого Нефуда с северо-

запада на юго-запад, отличались большей доступностью водоносных слоев, 

образовывая так называемое «внутреннее полукольцо» аравийских оазисов. 

Именно здесь было сконцентрировано оседлое население Неджда, главным 

занятием которого вплоть до наступления «нефтяной эпохи» оставалось поливное 

земледелие. 

В целом в Неджде распределение водных ресурсов и, соответственно, 

пригодных для возделывания территорий отличалось крайней неравномерностью. 

В одном только Эль-Касыме, считавшимся одним из самых благополучных уголков 

Аравийского полуострова, встречались как районы, поражавшие 

путешественников зелеными рощами и селениями, «превосходящими всякое 

ожидание густонаселённостью и богатством»87, так и территории куда более скудно 

снабженные водой, источники которой «редко обеспечивали орошение, 

достаточное для возникновения деревни»88.  

                                                                 
86 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 13. 
87 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 155. 
88 Ibid. P. 136. 



37 

 

В Центральной Аравии выделялись три основных земледельческих области. 

Первая – упомянутый Эль-Касым, питаемый селевыми потоками вади Эр-Румма. 

Его русло пересекает провинцию с северо-востока на юго-запад, превращая ее, по 

словам знаменитого путешественника Г. Филби, в «страну, усеянную островками 

возделанной земли»89. Саудовский историк Мухаммад ибн ‘Абдаллах ас-Салман и 

вовсе считает эту область главным земледельческим центром Внутренней 

Аравии90. Однако это утверждение может быть оспорено, поскольку лежащая к 

северо-западу провинция Джебель-Шаммар не уступала Эль-Касыму ни в 

благополучии, ни в урожайности, ни в численности населения91. Так, Ч. Доути, 

посетивший эти места в конце XIX в., оценивал количество оседлых шаммарцев в 

«20 тыс. душ»92, в то время как в Эль-Касыме, по данным его предшественника У. 

Палгрева, проживало около 25 тыс. горожан и феллахов93. 

Совсем по-иному обстояли дела в Южном Неджде, сердцем которого являлась 

горная цепь Джебель Тувайк. Яркое описание этих бесплодных земель 

обнаруживается у У. Палгрева: «Воды здесь довольно мало, по крайней мере 

осенью <…> все плато покрыто лабиринтом долин, некоторые из них широкие, 

иные узкие, другие длинные и извилистые»94. Скалистые пустоши этой области 

были гораздо менее богаты как водными ресурсами, так и почвами, пригодными 

для возделывания. Аграрной «осью» Южного Неджда являлись территории, 

протянувшиеся вдоль вади Ханифа, замыкавшегося у истоков и устья чуть более 

благополучными районами – окрестностями города ‘Уяйна на северо-западе и 

оазисами Эль-Харжда на юге. Остальные местные селения влачили жалкое 

существование, а производимого ими продовольствия едва хватало их жителям95. 

Примечательна в этом отношении заметка недждийского летописца XIX в. ‘Усмана 

ибн Бишра, описавшего размер урожая, собранного в будущей столице первого 

                                                                 
89 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 2. P. 142. 
90 Ас-Салман, Мухаммад ибн ‘Абдаллах. Тарих Эль-Касым. С. 6. 
91 ‘Убайд, Джабар Яхья. Ат-Тарих ас-сияси ли-имара Хаиль. С. 15-29. 
92 Doughty Ch.M.  Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 20. 
93 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 143. 
94 Ibid. P. 206.  
95 Подробнее о почвах и сельскохозяйственном потенциале центральноаравийских оазисов см.: Stevens J.H. Oasis 

Agriculture in the Central and Eastern Arabian Peninsula // Geography. 1972. No. 4. P. 321-326. 



38 

 

государства Саудидов Эд-Дир‘ийе в 1687 г.96 Нехитрые расчёты, проведенные на 

основании его сообщения и данных британской исследовательницы саудовского 

происхождения Мадави ар-Рашид о численности населения вотчины Саудидов в 

упомянутый период, позволяют заключить, что в лучшие годы на каждую 

дир‘ийскую семью приходилось не больше 430 кг фиников97. Депрессивность этой 

области фиксировалась и средневековыми путешественниками. Показательны в 

этой связи наблюдения персидского философа и поэта XI в. Насира Хосрова, 

описавшего окрестности Джебель Тувайк как «горную область, <…> где много 

пустынных и холодных мест, ущелий и могучих замков»98. Местных жителей он 

называл «бедными и несчастными <…> голодными, нагими и невежественными»99. 

Таким образом, Южный Неджд в целом в значительной мере уступал таким 

провинциям как Эль-Касым и Джебель-Шаммар по своему сельскохозяйственному 

значению, будучи одним из наименее благополучных уголков Центральной 

Аравии. Это, однако не отменяет того факта, что и здесь встречались районы со 

сравнительно благоприятными природными условиями. 

Все вышеизложенное подтверждает тезис о заметной неравномерности 

распределения в Неджде аграрных ресурсов. Разнящаяся от провинции к 

провинции обстановка в значительной мере затрудняет детальное описание 

особенностей жизни местных феллахов, складывавшихся по-разному в 

зависимости от ряда факторов. Однако, поскольку целью данного исследования не 

является исчерпывающее описание специфики каждой отдельной области 

Центральной Аравии, мы ограничимся приведением предельно усредненного 

образа недждийского земледелия. 

Доминирование поливного земледелия, как уже было отмечено ранее, было 

обусловлено суровым климатом Центральной Аравии. Неполивное (богарное) 

земледелие было скорее исключением, и им чаще всего занимались бедуины. 

Феллахи же старались избегать его в силу ненадежности. Кроме того, по оценкам 

                                                                 
96 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 112. 
97 Al-Rasheed, Madawi. A History of Saudi Arabia. P. 14. 
98 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 156. 
99 Там же. С. 176-177. 



39 

 

А.И. Першица, получаемые на неорошаемых участках урожаи «по количеству и 

качеству значительно уступали продукции орошенных участков»100. Главным 

источником воды для ирригации были колодцы (в долинах, таких как вади Ханифа, 

также использовались запруды, в которых крестьяне с помощью невысоких плотин 

собирали влагу, наполнявшую русло в сезон дождей). Посредством нехитрых 

механизмов на животной тяге вода подавалась в небольшие бассейны, откуда затем 

она поступала в оросительные каналы. Г. Филби, утверждает, что для доставки 

воды в основной резервуар чаще всего использовались верблюды или ослы, в то 

время как в бедных хозяйствах могли задействовать и крупный рогатый скот101. 

Подобные технологии, видимо, не менялись со Средних веков: по крайней мере 

похожие описания встречаются в «Книге путешествий» Насира Хосрова102. Хотя 

выстроенные таким образом оросительные системы и отличались изрядной 

примитивностью и скромными масштабами, они неизбежно требовали 

постоянного внимания и ухода. Ирригационные каналы образовывали сеть, 

покрывающую территорию, разбитую на квадратные делянки103. Каждую из них 

окаймляли ряды пальм, в тени которых высаживались разнообразные растения. 

На значении финиковой пальмы для недждийского земледелия необходимо 

остановиться подробнее. Широко известно, что плоды этого дерева являлись одной 

из главных сельскохозяйственных культур арабского мира. Однако в условиях 

сурового климата Центральной Аравии хозяйственная ценность финиковой 

пальмы возрастала в разы. Финики составляли основу питания как крестьян, так и 

кочевников, регулярно закупавших их в оседлых областях. «Хлеб насущный, 

основа жизни», – отзывался об этом продукте У. Палгрев104, добавляя, что, по его 

опыту, даже небольшой пальмовой рощи вполне хватало, чтобы обеспечить пищей 

не самого богатого горожанина или феллаха105. Финиками нередко кормили скот. 

В иных случаях они использовались и в качестве замены деньгам. Помимо плодов 

                                                                 
100 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 33. 
101 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 60. 
102 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 176. 
103 По подсчетам американского исследователя Б. Рейли, одного колодца хватало для постоянного орошения от 0,5 

до 0,8 гектара земли. Подробнее см.: Reilly B. Slavery, Agriculture, and Malaria in the Arabian Peninsula. P. 42-44. 
104 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 43. 
105 Ibid. P. 194. 



40 

 

пальмы предоставляли крестьянам сырье для строительства и ремесел. Так, Ч. 

Доути сообщает, что в Аравии практически повсеместно изготавливались циновки 

из «нежных и пружинящих пальмовых листьев»106. Этот же материал применялся 

для плетения корзин, а также для производства веревок и других предметов быта. 

Пальмовая древесина использовалась в строительстве – именно из нее 

воздвигались каркасы и перекрытия глинобитных и каменных строений. Между 

рядами пальм высаживались другие культуры, чаще всего различные зерновые и 

бобовые. Во многих местах наряду с финиками выращивали цитрусовые, а в 

некоторых районах даже хлопок и виноград. 

В целом возделывание земли в Неджде отличалось исключительной 

трудоемкостью. Без тщательного ухода даже устойчивые к суровому климату 

Центральной Аравии финиковые пальмы могли перестать плодоносить или вовсе 

погибнуть. Полив продолжался на протяжении большей части дня. А.И. Першиц 

утверждает, что подобные работы могли длиться до 14 часов в сутки (9–10 месяцев 

в году), а их интенсивность снижалась только зимой107. Именно организация 

ирригации, по его словам, занимала львиную долю рабочего времени феллаха108. К 

этому добавлялись и другие заботы вроде искусственного опыления растений, 

прополки, обрезания засохших ветвей и внесения удобрений в небогатые почвы.  

В обеспеченных водой и пригодными для возделывания землями областях 

Неджда закономерно возникали поселения. При этом провести четкую границу 

между городом и деревней в случае Центральной Аравии – исключительно 

непростая задача, и этого вопроса мы коснемся позже. Порой, вокруг крупного 

оазиса могло образовываться множество селений. Их размеры и количество 

жителей варьировались в зависимости от различных факторов, но в среднем в них 

насчитывалось несколько сотен человек. Репрезентативны подсчеты, подведенные 

итальянским путешественником второй половины XIX в. Карло Гуармани, в 

которых прослеживается примерно равное соотношение городского и сельского 

                                                                 
106 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 6. 
107 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 14-15. 
108 Там же. С. 18. 



41 

 

населения в провинции Джебель-Шаммар109. Судя по описаниям западных 

путешественников, недждийские деревни мало чем отличались друг от друга. 

«Представьте себе небольшой песчаный холм высотой около шестидесяти или 

семидесяти футов посреди широкой и пыльной долины. Часть этого возвышения и 

прилегающее к его подошве пространство покрыты невысокими глинобитными 

домами <…> [возделываемая] территория по соседству размежевана кирпичными 

стенами на [отдельные] зеленые сады, где в изобилии растут тыквы и дыни, 

бобовые, кукуруза, многочисленные пальмы <…>, а общий облик завершают 

несколько персиковых или абрикосовых деревьев», – так описывал типичное 

земледельческое селение Эль-Касыма У. Палгрев110. Тем не менее тот же автор 

отмечает, что деревни в Южном Неджде в большинстве случаев отличались 

большей компактностью и наличием фортификаций, что объясняется напряженной 

экономической и политической обстановкой в этом районе. 

Источники довольно скудно описывают формы социальной организации 

сельских жителей, и по этой причине их реконструкция значительно затруднена. 

Многие европейские путешественники делали акцент на том, что нравы феллахов 

в значительной степени коренились в их бедуинском происхождении. 

«Несомненно, все деревни и города на территории Недждийской Аравии были 

изначальной колониями бедуинов, жители которых еще помнят свои кочевые 

племена», – считает Ч. Доути111. Его замечание вполне справедливо за 

исключением одной детали, упущенной автором, – процесс оседания бедуинов 

продолжался непрерывно на протяжении всей истории Аравийского полуострова, 

а не произошел одномоментно в некие стародавние времена. Кроме того, 

наблюдался и обратный процесс номадизации земледельцев. Тем не менее 

совершенно верно подчеркнута важная роль родовой и племенной 

самоидентификации в жизни местного населения. Дж.Л. Буркхард, хорошо 

                                                                 
109 Guarmani C. Northern Najd. P. 89. 
110 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 194. 
111 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. P. 234. 



42 

 

знакомый с этой особенностью аравитян, также признавал ее значение, добавляя, 

что здесь она была выражена сильнее, чем в любой другой части Востока112.  

Хотя в феллахах была сильна приверженность ‘асабийи113 и обычаям 

патриархально-родовой взаимопомощи, новый образ жизни неминуемо приводил 

к размыванию многих ее составляющих. Этические нормы, мораль и традиции 

кочевников были тесно связаны с их специфическим социальным и экономическим 

укладом. Быт обитателей земледельческих областей был принципиально иным, что 

будет наглядно продемонстрировано в одном из следующих разделов. Для 

успешного ведения крестьянского хозяйства не требовалось типичной для 

обитателей пустынь масштабной племенной сплоченности. Социальной и 

экономической ячейкой земледельческого общества была большая семья, 

обрабатывавшая землю под началом своего старшего представителя. Племенное 

единство не требовалось и для обеспечения безопасности оседлых жителей – роль 

защитников делегировалась эмирам. В городах и крупных селения процесс отхода 

от реликтов родоплеменных отношений отличался особенной интенсивностью. 

Все же рудименты бедуинских традиций давали о себе знать, и соплеменники 

поддерживали тесные связи друг с другом. Так, несколько родственных друг другу 

семей образовывали объединение хозяйств, получившее название джама‘а (араб. 

буквально «община, корпорация, объединение»). Главами общины как правило 

был старейшины, которым в случае возникновения споров отводилась роль 

арбитров. Если же противоречия были более серьезны, селяне обращались 

напрямую к кади114 или эмиру. В случае, если в деревне было развито ремесло, 

могли образовываться отдельные профессиональные сообщества, состоящие из 

кровных родственников. 

В политическом плане большинство селений крайне редко были 

самостоятельными. Исключение составляли деревни Южного Неджда, многие из 

которых находились под покровительством независимых эмиров. Большинство же 

                                                                 
112 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol 1. P. 65. 
113 ‘Асабийя – чувство, «дух» кровного родства. 
114 Кади – шариатский судья. 



43 

 

аграрных областей попадали под влияние крупных городских центров и их 

правителей, хотя фактически вели полунезависимое существование. 

 

§ 2. ЦЕНТРАЛЬНОАРАВИЙСКИЕ ГОРОДА В XVII–XVIII ВВ. 

 

Границы понятия «город» в Центральной Аравии представляются довольно 

размытыми. Тем не менее многие из них имели ряд схожих черт. Так, недждийские 

города обычно возникали в крупных оазисах, часто после разрастания или слияния 

более мелких поселений. Как и в случае с деревнями, горожане в большой степени 

зависели от сельского хозяйства. Однако ключевой отличительной чертой жизни 

местного населения было его активное участие в транзитной торговле. Богатые 

водой оседлые районы неизбежно становились узловыми центрами на караванных 

маршрутах, пересекавших Аравийский полуостров. Учитывая тот факт, что они 

прокладывались преимущественно через земледельческие кластеры, можно 

отчасти согласиться с утверждением А.М. Васильева о том, что «понятия “город” 

и “крупный оазис” в Аравии в большинстве случаев совпадали»115. Однако 

полностью принять этот тезис не позволяет ряд исключений, среди которых не 

только упомянутая самим автором Мекка, но и располагающиеся в Восточной 

Аравии оазисы Йабрина. Вопреки неплохой обеспеченности этих мест водными 

ресурсами караваны посещали их довольно редко. Кроме того, в обширных 

земледельческих областях, таких как окрестности вади Эр-Румма, нередко могло 

возникать несколько поселений городского типа на незначительном удалении друг 

от друга. По вышеизложенным причинам расположение селений вблизи торговых 

путей необходимо рассматривать в качестве отдельного фактора становления 

полноценных городов.  

Поскольку городская жизнь в Неджде была теснейшим образом связана с 

трансаравийскими караванными путями, необходимо рассмотреть особенности 

системы караванных маршрутов, пересекавших Центральную Аравию. В целом эта 

часть Аравийского полуострова была удалена от наиболее крупных паломнических 

                                                                 
115 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 30. 



44 

 

трактов, вроде знаменитого «пути хаджа» (араб. дарб аль-хадж), тянувшегося к 

святыням ислама вдоль горной цепи Хиджаза и продолжавшегося вплоть до 

Йемена. Однако и через Неджд проходили по меньшей мере три караванные 

трассы, не терявшие своего значения со времен Средневековья. Первая тянулась 

вдоль таких точек как Маан, вади ас-Сирхан, Эль-Джауф116, Джебель-Шаммар, 

‘Унайза, ‘Уяйна, вади Давасир и вади Наджран. Таким образом, этот маршрут 

«пронизывал» Центральную Аравию с северо-запада на юго-восток, соединяя эту 

часть арабского мира со странами Леванта и Йеменом. В районе Эль-Касыма он 

пересекался с другим путем, проложенным вдоль течения вади Эр-Румма и 

служившим прямой дорогой из Южного Ирака и Кувейта в Медину. В Южном 

Неджде находился еще один перекресток, образованный с караванным путем, 

который связывал Мекку, Таиф, Джидду, Эль-Вашм, Эль-‘Арид, Эль-Хардж и, 

наконец, Эль-Хасу.  

На ключевых участках этих путей и возникали недждийские города, 

обслуживавшие многочисленные купеческие и паломнические караваны. Не будем 

забывать, что богомольцы практически всегда сами выступали в роли торговцев, 

пытаясь восполнить финансовые затраты на столь долгое странствие117. К XVII в. 

главными центральноаравийскими селениями такого рода стали Хаиль на северо-

западе, ‘Унайза в Эль-Касыме и ‘Уяйна на юго-востоке. Вероятно, определенную 

роль в трансаравийской торговле играли земли Эль-Харджа, однако их история 

практически не освещена в письменных источниках. 

Городские базары привлекали окрестных феллахов и бедуинов, становясь 

местом встречи земледельческого и кочевого мира. Номады поставляли на 

городские рынки продукты животноводства, а также лошадей и верблюдов, чаще 

всего обменивая их на редкую в кочевьях ремесленную продукцию и растительную 

пищу (финики, фрукты, овощи, зерно). Часто бедуины предлагали различные 

промысловые товары – древесный уголь, страусиные перья, жемчуг, шкуры 

животных. Значительно меньшим спросом пользовалась их собственная 

                                                                 
116 Эль-Джауф – историческая область и одноименный город, располагавшийся к северу от Большого Нефуда. 
117 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 61. 



45 

 

ремесленная продукция, представленная в основном грубыми тканями, 

домоткаными коврами и т.д. Качество бедуинских кустарных изделий оставляло 

желать лучшего. Так, Ч. Доути в своих записках наглядно продемонстрировал это 

на примере камвольных шнуров для шатров, изготовляемых женщинами в 

кочевьях. По суждению путешественника, они были крайне недолговечны и часто 

рвались, поэтому те, кто располагал достаточным количеством серебра, «при 

первой же возможности покупали пеньку в городе»118. Не лучше обстояла ситуация 

и с деревенским кустарным ремеслом. Оно отнюдь не было редкостью даже в 

самых отдаленных районах, однако, как и бедуинское, отличалось 

примитивностью. Поэтому, когда речь заходила о более сложной в производстве 

продукции вроде оружия или сельскохозяйственных орудий, сельские сунна‘119 (в 

основном представляющие собой мастеров-универсалов), как и их «коллеги», 

кочующие с бедуинскими племенами, оказывались совершенно беспомощны. 

Городские ремесленники обеспечивали своей продукцией не только самих 

горожан, но и значительную часть кочевой и сельской округи. Потребность в 

изделиях, которые не могли произвести в городе, восполнялась за счет импорта. На 

прилавках наиболее значимых центров торговли Аравийского полуострова можно 

было встретить широкий ассортимент товаров из далеких земель – Ирана, Индии, 

Османской империи и др.  

Принято считать, что в Неджде доминировала меновая торговля, а оборот 

денег был ограничен. Тем не менее это в значительной степени зависело от размера 

города и его вовлеченности в связи с «внешним миром». Это же определяло 

количество профессиональных купцов среди местных жителей. В селениях вроде 

‘Уяйны оно было заметным, но едва ли критически значимым. В провинциях, 

подобных Эль-Касыму, они составляли значительную социальную прослойку. Так, 

рассуждая о касымском городе Бурайда, У. Палгрев писал: «Торговцы из Багдада 

образовывали в городе большую и влиятельную общину»120. В отдельных 

провинциях в торговле активно участвовали правящие династии.  

                                                                 
118 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. P. 225. 
119 Суннаʻ (ед.ч. саниʻ) – ремесленники.  
120 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 125. 



46 

 

Надежных сведений об устройстве аравийских городов XVII–XVIII вв. 

исключительно мало. Арабские источники крайне редко концентрируются на 

деталях такого рода, а первые западные путешественники ступили на земли 

Неджда лишь в середине XIX в. Тем не менее едва ли организация местных селений 

могла претерпеть какие-либо значительные изменения на протяжении этого 

временного «зазора», поэтому на основе путевых заметок можно выстроить 

усредненное представление об их облике. Границы города в целом не отличались 

особой четкостью – зачастую его основные укрепления смыкались с системой 

внешних заграждений и валов, призванных защитить от неприятеля 

располагающиеся неподалеку возделываемые земли.  

Чаще всего центром города была крепость (каср), представлявшая собой 

родовое гнездо правящих эмиров. Ее территория отделялась от остального 

городского пространства высокими стенами. Эта особенность организации селений 

четко прослеживается в описании города Хаиль, составленного У. Палгревом: «За 

нами лежал город, дворец Талала121 с его овальной башней, дома, сады, стены и 

бастионы, чернеющие в красноватых лучах рассвета»122. Нередко знатные 

семейства и даже отдельные члены правящего рода старались обзавестись 

укрепленными резиденциями, и в этом случае городские стены могли заключать в 

себе несколько «замков». Каср был центром сбора податей с крестьян, 

арендовавших у правителя окрестные земли, а также политическим «сердцем» 

оазиса – местом сбора городской знати. В случае нападения крепость становилась 

главным оборонным пунктом осажденного города. 

Обычно под стенами касра располагался соседствующий с главной площадью 

сук – местный рынок. Такая структура наглядно отражена в описании Эр-Рияда У. 

Палгревом: «Пройдя двести шагов или около того, мы дошли до места, где по 

правую руку от нас располагался дворец ‘Абдаллаха123. Это было новое, 

практически симметричное четырехугольное здание с изящными резными 

воротами <…> наконец мы добрались до большой открытой площади, правая 

                                                                 
121 Талал ибн ‘Абдаллах Ааль Рашид (1823–1868) – правитель эмирата Джебель-Шаммар. 
122 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 104. 
123 Абдаллах ибн Фейсал Ааль Сауд (1831–1889) – правитель второго государства Саудидов. 



47 

 

сторона которой состояла из лавок и торговых складов, а левая была полностью 

занята жилищем недждийского правителя»124. Несколько менее информативным, 

но при этом красочным выглядит сообщение об этом же месте, составленное Г. 

Филби: «В иные дни сук предстает перед нами весьма оживленным местом <…> в 

торговых лавках обнаруживаются самые разнообразные товары – от 

немногочисленных привозных до местных кожаных изделий. <…> Здесь можно 

найти что угодно: чай, кофе, сахар, специи, мясо, рис и вообще все, в чем может 

возникнуть потребность»125. Часто, хотя и не всегда, здесь же возводилась мечеть. 

Количество горожан значительно превосходило число жителей отдельно взятых 

деревень, и, по данным К. Гуармани и Ч. Доути, исчислялось тысячами126. 

Город делился на кварталы, каждый из которых занимало определенное 

социальное, профессиональное или чаще всего родовое сообщество. Случалось так, 

что кварталы возникали на месте деревень, образовавших при слиянии город, 

ярким примером чему служит ‘Унайза в Эль-Касыме. Эти жилые массивы могли 

отделяться друг от друга как стенами, так и чередой садов или пальмовых рощ, 

нередко оказывавшихся в городской черте в результате разрастания поселений. В 

некоторых районах обитали преимущественно знатные семейства, застраивающие 

их своими поместьями в виде небольших фортов. Оставшаяся часть отводилась 

людям торговых профессий и ремесла, а также феллахам. Квартальное деление 

отчетливо прослеживалось в руинах Эд-Дир‘ийи, описанных в труде Г. Филби. 

Согласно его заметкам, город представлял собой большой овальный холм со скалой 

посередине, у основания которой теснились поля, пальмовые насаждения и сады. 

Далее автор пишет: «Вершина же [скалы] покрыта развалинами башен и поместий 

знати»127, и затем добавляет: «Восточная часть занята семьей Сауд, мечетями и 

государственными зданиями, а также караван-сараями, гостиницами и усадьбами 

знати. Беднота же, скорее всего, обитала с западной стороны, усеянной остатками 

небольших хижин»128. 

                                                                 
124 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 230. 
125 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 76. 
126 Guarmani C. Northern Najd. С. 89; Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 19-21. 
127 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 110. 
128 Ibid. P. 111. 



48 

 

Крупные города зачастую были резиденциями эмиров и основными 

политическими центрами Неджда. Могущество правителя, как и масштабы того 

или иного эмирата, всегда зависели от экономического благосостояния его 

главного селения. Как и в случае с деревнями, социальное устройство недждийских 

городов исследуемого периода практически не поддается реконструкции. 

Очевидно, в них протекали примерно те же процессы разложения патриархально-

родовых отношений, что и в земледельческих поселениях, отличавшиеся, однако, 

куда большей интенсивностью. По мнению А.И. Першица, главный принцип 

социально-политических взаимоотношений в Неджде в целом характеризовался 

выражением «бедный служит богатому»129, что, в свою очередь, делает 

практически невозможным выстраивание каких-либо четких универсальных 

моделей и ставит под сомнение существование таковых применительно к 

центральноаравийским деревням и городам. Единственной прослойкой, 

относительно которой можно сделать пусть и обобщённые, но сравнительно четкие 

выводы, является городская «знать». Эти сообщества были однозначно отделены 

от «простонародья» и на протяжении всей доваххабитской эпохи представляли 

собой главных акторов на политической арене, регулярно попадая в поле зрения 

письменных источников. Анализ сущности феномена недждийской 

«аристократии» в силу ее тесной связи с кочевым миром требует детального 

рассмотрения особенностей жизни аравийских бедуинов.  

 

§ 3. КОЧЕВОЕ СКОТОВОДСТВО 

 

Суровые природные условия Неджда делали невозможной оседлую жизнь на 

большей части центральноаравийского плато. В то же время его пустынные 

просторы оказались вполне пригодны для кочевого скотоводства. Подчеркивая его 

важную роль в тысячелетней истории Аравийского полуострова, саудовский 

исследователь Мухаммад ибн Сунайтан констатировал: «Всякий, кто занимается 

историей Аравии, неминуемо должен признать бедуинов одним из ее краеугольных 

                                                                 
129 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 122. 



49 

 

камней»130. С этим тезисом волне можно согласиться, учитывая широкое 

распространение кочевого образа жизни. Представление о масштабах пространств, 

заселенных номадами, легко восстанавливается на основе трудов европейских 

путешественников. Так, Ч. Доути в своем труде «Путешествие по Аравии 

Пустынной» говорит о «необъятных владениях кочевников, простирающихся 

между предместьями Мекки и Эль-Касымом (фактически, имеется ввиду большая 

часть Недждийского плато. – Ф.М.)»131. Постоянное присутствие бедуинов в 

пустынных областях между городами и селениями многократно упоминается в 

труде Дж.Л. Буркхардта «Путешествие в Аравию»132. На широкое распространение 

кочевого образа жизни также указывает А.И. Першиц, подчёркивающий, что 

большая часть аравийских земель стала бедуинским раздольем в то время, как 

оседлая жизнь едва теплилась в сравнительно немногочисленных оазисах133. 

Однако не следует впадать в крайность и, уподобляясь саудовскому 

исследователю Ибн Сунайтану, утверждать, будто «история Аравии – это история 

бедуинов»134. Одним из первых моментов, обращающих на себя внимание, является 

тесная связь львиной доли заметных исторических событий того времени с 

оседлыми жителями, а не с номадами. Важно подчеркнуть, что бедуинские 

традиции и нравы довольно быстро редуцировались при переходе их носителей к 

земледелию и городскому образу жизни. Также нельзя игнорировать тот факт, что 

кочевья, занимая большую часть Неджда, не отличались высокой плотностью 

населения. Так, по данным Ч. Доути, в провинции Джебель-Шаммар конца XIX в. 

обитало около 20 тыс. оседлых жителей и 14 тыс. бедуинов135. Примерно такое же 

соотношение наблюдалось в Восточной Аравии. Все это в совокупности позволяет 

говорить о кочевниках-скотоводах, как о важной, но не определяющей 

составляющей социально-политической истории в этой части Аравийского 

полуострова. 

                                                                 
130 Ибн Сунайтан, Мухаммад. Ас-Саудия. С. 21. 
131 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 24 
132 Burckhardt J.L. Travels in Arabia. Vol. 2. P. 120. 
133 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 28. 
134 Ибн Сунайтан, Мухаммад. Ас-Саудия. С. 25. 
135 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 19-20. 



50 

 

Основным занятием бедуинов с древнейших времен оставалось 

верблюдоводство. Всякий, кто разводил других животных, в частности крупный и 

мелкий рогатый скот, не признавались «подлинными жителями пустыни». 

Презрение к этому роду деятельности в среде номадов связано скорее всего с тем, 

что этим видом скотоводства занимались либо полукочевники, либо племена, 

полностью перешедшие к земледелию. Овцы и козы в отличие от верблюдов не 

были приспособлены к длительным перекочевкам, нуждаясь в частом питье. 

Посему их владельцы вынуждены были держаться в постоянной близости к 

источникам воды136. В случае с крупным рогатым скотом перемещения на большие 

расстояния исключались вовсе. У. Палгрев, повествуя о быте одного из 

шераратских племен, писал: «Овец у них практически нет, а лошадь является 

редкостью. Все их благосостояние, если его можно так называть, зависит от 

верблюдов»137, добавляя затем, что разведение овец практически всегда оставалось 

уделом жителей городов и деревень138. По мере втягивания в оседлую жизнь связь 

овцеводов и козоводов с бедуинскими традициями ослабевала, что решительно 

осуждалось «подлинными» кочевниками-верблюдоводами и расценивалось как 

отступление от заветов предков.  

Верблюд действительно являлся основой бедуинского хозяйства. Продукты, 

изготавливаемые из молока этого животного, отличались разнообразием и служили 

одной из главных составляющих ежедневного рациона кочевников и их семей. 

Мясо употреблялось значительно реже, большей частью в качестве праздничного 

блюда. Г. Филби, рассуждая о питании кочевников вади Давасир, заключил: «Мясо 

– роскошь в этих местах»139. Верблюды также служили источником материалов для 

домашнего ремесла. Их шерсть шла на изготовление полотнищ палаток (араб. 

буйут, ед.ч. бейт), других тканых изделий вроде ковров, покрывал, попон, 

седельных сумок, а также одежды, в частности грубых шерстяных плащей (араб. 

ед.ч. аба). Однако вновь подчеркнем, что плоды трудов домашнего ремесла 

                                                                 
136 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 30.  
137 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 15. 
138 Ibid. P. 24. 
139 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 175. 



51 

 

номадов отличались сравнительно низким качеством. По меткому замечанию Ч. 

Доути, «[изготовленные из самодельных полотнищ] палатки кочевников 

представляют собой прескверное жилье. Бедуины, которые и сами одеты не лучше 

мертвецов, часто страдают от холода и ненастья»140. Активно использовались 

шкуры верблюдов, которые дубились в походных условиях с помощью отваров из 

древесной коры и местных кореньев141. Из них изготавливали бурдюки, плети, 

обувь и иные предметы быта. Масштабные ярмарки маркировали собой конец 

годичного кочевого цикла, совпадавшего с сезоном сбора урожая в оседлых 

областях. Города, в которых, как правило, происходили массовые торжища, вместе 

с окружающими кочевьями формировали достаточно замкнутые и автономные 

экономические системы. 

Номады торговали не только продуктами животноводства, но и самими 

животными. Верблюды пользовались большим спросом во всем арабском мире, а 

также за его пределами, поэтому их продажа являлась одной из ключевых статей 

дохода недждийских кочевников. В оседлых областях скот активно использовался 

в ирригации, являясь главной тягловой силой водоподъемных и оросительных 

механизмов. Отработавшие поливной сезон верблюды часто отдавались 

кочевникам для выпаса и восстановления сил142. Несомненна также 

исключительная ценность «кораблей пустыни» в качестве средства передвижения. 

Верблюды выносливых недждийских пород пользовались популярностью за 

пределами Аравийского полуострова. Главными центрами их перепродажи были 

города Эль-Касыма. Повествуя о торговле верблюдами в Бурайде, У. Палгрев 

отмечал: «Спросите любого человека, пришедшего в город из окрестностей [за 

покупками], о его целях, и вы, несомненно <…> услышите в ответ “верблюд”»143. 

Отсюда животные перегонялись в страны Машрика144 и продавались на базарах 

Багдада и Дамаска. 

                                                                 
140 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 225. 
141 Ibid. P. 272. 
142 Reilly B. Slavery, Agriculture, and Malaria in the Arabian Peninsula. P. 46. 
143 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 177. 
144 Машрик – регион, включающий арабские страны, лежащие к востоку от Египта и к северу от Аравийского 

полуострова.  



52 

 

В значительно более ограниченных масштабах недждийские кочевники 

занимались разведением лошадей. Исключительную трудоемкость коневодства с 

избытком компенсировал спрос на прославленных арабских скакунов. Эти 

животные были штучным товаром. Новорожденные жеребята обеспечивались 

наилучшим уходом и могли в первые недели жизни жить бок о бок с хозяином в 

его шатре. После откорма окрепшие лошади перемещались в места продажи. 

Однако заметим, что в XVII–XVIII вв. этот хозяйственный сегмент был 

сравнительно слабо развит. Подлинный размах он приобрел в XIX в., когда табуны 

скакунов стали сотнями перегоняться в порты Персидского залива, а оттуда 

перепродаваться британцами во все уголки мира.  

Товары, поставляемые бедуинами в земледельческие области, отнюдь не 

сводились к продуктам животноводства и домашнего ремесла. Значительную роль 

в их экономической жизни занимали промыслы. Мухаммад ибн Сунайтан считает, 

что во многом бедуинов можно характеризовать как «цивилизацию скотоводов, 

охотников и собирателей»145. Во время перекочевок ими активно заготавливались 

древесный уголь, дрова, различные лекарственные травы и коренья. В Восточной 

Аравии их дополняли ловля жемчуга, добыча морских губок и раковин, а также 

рыболовство.  

Излюбленным занятием кочевников была охота. Дикие копытные и птицы 

служили источником мяса и материалов для ремесла. Особое место занимала охота 

на истребленных в наши дни аравийских страусов, столь любимых номадами за их 

перья, использовавшиеся для декорирования оружия и сбруи, а также маркабов – 

своеобразных переносных святилищ. Детальное описание страусиной охоты 

приводится в труде Дж.Л. Буркхардта: «[Когда стрелок обнаруживает страусиное 

гнездо], страусы обычно убегают. Тогда кочевник выкапывает яму возле 

оставленных яиц и погружает в нее ружье со вставленным тлеющим фитилем, 

направив его в сторону гнезда. После этого конструкция маскируется камнями, а 

охотник удаляется. К вечеру страусы возвращаются и, не заметив угрозы, занимают 

привычное место <…> ружье же в должное время стреляет, и на следующее утро 

                                                                 
145 Ибн Сунайтан, Мухаммад. Ас-Саудия. С. 14. 



53 

 

араб находит одного или двух страусов, убитых на месте»146. Не менее ценной 

добычей в глазах бедуинов-охотников были шкуры практически истребленных в 

наше время аравийских леопардов, которые часто перепродавались за пределы 

Аравийского полуострова и попадали на европейские рынки147.  

Определенную роль в жизни некоторых групп бедуинов играло земледелие. 

Разумеется, гордые пустынные жители редко самостоятельно обрабатывали землю, 

предпочитая сдавать ее в аренду крестьянам. Так, Дж.Л. Буркхардт упоминал, что 

в иных оазисах большая часть рощ плодовых деревьев могла находиться во 

владении номадов в то время, как местные оседлые жители ютились на небольших 

клочках земли148. Другим вариантом было упоминавшееся ранее богарное 

земледелие – поля засевались и оставлялись на все время перекочевки, после чего 

вернувшиеся хозяева собирали урожай, обычно не отличавшийся богатством. Ч. 

Доути, ставший во время своего путешествия свидетелем сбора фиников с 

дикорастущих пальм, поделился следующим соображением: «Их плоды меньше 

чем на садовых деревьях и больше похожи на коробочки тамариска»149. Иногда 

бедуины засеивали сельскохозяйственные участки самостоятельно. При этом в 

случае успеха площади посевов могли увеличиваться с каждым годом, что 

приводило к переходу их владельцев к полукочевому и оседлому образу жизни.  

Часто преуспевающие в земледелии, но терпящие неудачу в скотоводстве 

кочевники постепенно оседали на землю, превращаясь в полукочевников и 

формируя отдельную общность в социально-экономической жизни Неджда. 

«Бедуин легко может стать наполовину крестьянином», – подчеркивал Ч. Доути150. 

Также в своем труде он привел любопытное замечание о хайбарских151 номадах, 

новая жизнь которых вынудила их воздвигнуть в местных оазисах собственные 

глиняные дома, все еще остававшиеся их сезонными убежищами152.  

Подтверждается этот тезис и Мухаммадом ибн Сунайтаном: «Бедуины, занятые 

                                                                 
146 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol 1. P. 218-219. 
147 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 29. 
148 Burckhardt J.L. Travels in Arabia. Vol. 2. P. 123. 
149 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 10. 
150 Ibid. Vol. 1. P. 234. 
151 Хайбар – оазис в Западной Аравии, раскинувшийся к северу от Медины. 
152 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. P. 234. 



54 

 

разведением домашнего скота, неизменно обитали в окрестностях водоемов, и 

постепенно происходило их смешение с оседлым населением»153. Степень 

вовлеченности номадов в оседлую жизнь зависела от многих факторов. Хозяйство 

в оазисе могло долгое время оставаться подсобным, но при благоприятных 

условиях со временем основным источником пропитания для бедуина. Судя по 

всему, похожей была судьба многих «аристократических» родов Центральной и 

Восточной Аравии. 

Помимо всего прочего, кочевники были активно вовлечены в торговлю. 

Купцы и паломники нередко нанимали их в качестве проводников. Сами номады, 

по словам Дж.Л. Буркхардта, также часто снаряжали собственные караваны154. 

Порой для наиболее отдаленных уголков Неджда они были единственной связью с 

внешним миром. Именно благодаря им в изолированные области, находившиеся на 

удалении от крупных торговых маршрутов, поставлялись ткани, специи, 

ювелирные украшения, табак и оружие.  

Переходя к вопросу о социально-политических аспектах жизни аравийских 

бедуинов, нельзя обойти вниманием тот факт, что кочевой мир во многом 

существовал параллельно оседлому. Пустынные жители, по словам Мухаммада 

ибн Сунайтана, «оставались самодостаточным и независимым от внешнего мира 

сообществом вплоть до нефтяной эпохи»155. Действительно, нравы и обычаи, 

свойственные суровым обитателям пустынь, прошли сквозь тысячелетия 

практически не тронутые временем. Их описания в трудах Дж.Л. Буркхардта, У. 

Палгрева, К. Гуармани, Ч. Даути, Г. Филби и других первооткрывателей этой части 

мира едва отличимы от заметок их средневековых предшественников. Даже беглый 

взгляд на эти разномастные источники позволяет заключить, что краеугольным 

камнем всего кочевого мира, «истоком всего»156 была принадлежность к племени. 

Специфические социальные отношения, выстроенные на принципах ‘асабийи, во 

многом обусловили отсутствие в бедуинском обществе иерархичности, 

                                                                 
153 Ибн Сунайтан, Мухаммад. Ас-Саудия. С. 30. 
154 Burckhardt J.L. Travels in Arabia. Vol. 2. P. 345. 
155 Ибн Сунайтан, Мухаммад. Ас-Саудия. С. 49. 
156 Там же. 



55 

 

свойственной оседлым сообществам. Некоторые путешественники, например, 

Дж.Л. Буркхардт, находясь под впечатлением этой особенности, вовсе заявляли, 

что свобода в среде бедуинов больше походила на «анархию»157, хотя столь 

радикальный тезис, разумеется, является изрядным преувеличением.  

Относительная простота жизненного уклада кочевников обусловила 

возможность регулирования ее нехитрых социальных и политических 

взаимоотношений исключительно родственными связями. Принадлежность к 

племени в определенной мере гарантировала защиту и помощь со стороны его 

членов. Теснейшим образом кровное родство было связано с феноменом кровной 

мести, которая зачастую служила единственной гарантией личной безопасности 

для отдельного человека. О том, насколько глубоко эта традиция угнездилась в 

сознании жителей пустыни, и какое значение ей придавалось, можно судить по 

сочинению К. Гуармани, описавшего в своем труде встречу с уже давно осевшими 

и вполне мирно сосуществовавшими друг с другом племенами, которые, однако, 

все еще были разделены кровью, пролитой в одном из конфликтов далекого 

прошлого158. Дж.Л. Буркхардт и вовсе считал кровную месть исключительно 

благотворной практикой, которая, по его словам, «несмотря на некоторые 

издержки, предотвратила полное уничтожение воинственными племенами Аравии 

друг друга»159.  

Родовая организация бедуинов разнилась от кочевья к кочевью. А.И. Першиц 

предложил модель с 5-6 уровневым делением большого племени160. Базовым 

звеном была «малая семья», возглавляемая отцом. «Большая семья» состояла из 

нескольких семейств, главы которых приходились друг другу братьями. 

Следующим уровнем было сообщество родственных друг другу больших семей. 

Обычно его интересы представлял избираемый родичами «низовой» шейх161. Эта 

группа совместно владела пастбищами, источниками воды, охотничьими угодьями 

и в некоторых случаях землями в оазисах. Данная экономическая и социальная 

                                                                 
157 Burckhardt J. L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol. 1. P. 115. 
158 Guarmani C. Northern Najd. P. 34. 
159 Burckhardt J. L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol. 1. P. 148. 
160 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 68. 
161 Там же. С. 71. 



56 

 

единица вполне была способна к независимому существованию и ведению 

собственного хозяйства. Родовые объединения такого уровня входили, в свою 

очередь, в более крупное сообщество, объединенное общим происхождением, – 

подплемя. Чаще всего подплемя отличалось сравнительной разобщенностью, но в 

случае нужды и особенно при наличии внешней угрозы оно быстро объединялось. 

Наконец, крупнейшим структурным элементом выступало племя, руководящая 

роль в котором принадлежала «верховному» шейху. Уровень консолидации 

племени зависел от ряда обстоятельств и часто достигал пика при наличии 

экзистенциальной угрозы его существованию. Скрепляющее племя кровное 

родство находило выражение в специфических религиозных культах бедуинов, в 

рамках которых почитанием пользовались общие предки того или иного клана.  

Власть руководителей племени также отличалась специфичностью. В отличие 

от оседлых сообществ, она никогда не замыкалась внутри отдельного семейства. 

Шейхом чаще всего становился наиболее уважаемый представитель того или иного 

звена родовой организации. Его авторитет базировался на ряде традиционно 

ценившихся кочевниками качеств. Среди них выделялись гостеприимство, 

щедрость, личная храбрость, беспощадность к врагам, знание традиционного права 

(‘адата) и следование его принципам, красноречие и т.д. Зачастую эти критерии 

по своему значению перевешивали уровень личного благосостояния шейха, 

который мог пользоваться исключительным уважением соплеменников, оставаясь 

при этом малоимущим. В быту шейхи мало чем отличались от рядовых номадов. 

Подчеркивая аскетичность и простоту передачи власти в бедуинских племенах, 

Дж.Л. Буркхардт писал: «Единственная формальная церемония при выборах шейха 

– это объявление ему о том, что отныне его считают предводителем»162. 

 Руководители племени выполняли разнообразные функции. В частности, им 

отводилась роль арбитров в возникавших между его членами конфликтах, однако 

едва ли можно говорить об исключительности их судебных прав. Нередко решения 

выносились признанными знатоками ‘адата, а в исламизированных племенах эта 

роль и вовсе принадлежала кади. Ч. Доути утверждал, что в местах, которые ему 

                                                                 
162 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol. 1. P. 148. 



57 

 

довелось посетить, суд вершился советом старейшин и авторитетных членов 

племени, на котором каждому желающему было позволено высказывать свою 

мнение, в то время как «великий хозяин-шейх с гордым смирением сидел среди 

простых людей, устремив неподвижный взор в землю»163. Шейхи нередко 

возглавляли грабительские набеги – газвы (араб. м.ч. газават), а также более 

крупные военные кампании. Однако и в данном случае они не обладали 

исключительными правами на роль походных атаманов. Рейды на соседние кочевья 

могли организовывать и без участия племенных лидеров, а при крупных 

межплеменных конфликтах во главе бедуинского ополчения часто стояла 

совершенно иная фигура – ‘акид, представлявший собой скорее духовного 

руководителя похода, чем непосредственного военачальника. 

Несмотря на разнообразие экономической активности бедуинов, их жизнь 

практически всегда отличалась простотой, граничащей с аскетичностью. Кочевое 

скотоводство позволяло номадам выживать, но не более того. Рядовые бедуины 

могли жить значительно беднее феллахов. По словам Ч. Доути, «от весны до весны, 

девять месяцев в году большинство номадов мучаются от голода»164. Критические 

климатические колебания приводили к оскудению пастбищ, а эпизоотии – к 

массовому падежу скота, что сулило голодную смерть всему племени. В такой 

ситуации газвы работали как эффективный инструмент выживания. Как 

констатировал Ч. Доути, жизнь кочевника «едва ли может объединять в себе 

скромность и добродетельность, они вынуждены быть грабителями»165. Целью 

газва, как правило, был захват продовольствия, домашнего скота, оружия и другого 

движимого имущества. Рейдам в равной степени подвергались и бедуины, и 

оседлые жители. Хотя стоит признать, что масштабные разорения земледельческих 

областей часто совпадали с засухами и иными экологическими катастрофами. В 

более спокойные времена кочевники предпочитали мирное сосуществование с 

оседлым населением – лобовое столкновение с хорошо оснащенными военными 

силами эмиров грозило номадам, бывших, по словам Дж.Л. Буркхардта, скорее 

                                                                 
163 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. P. 249-50. 
164 Ibid. P. 237. 
165 Ibid. 



58 

 

«партизанами, чем любителями сражений в открытом поле»166, поражением. 

Гораздо более выгодным было поддержание торговых отношений. С меньшим 

пиететом бедуины относились к караванам, которые они грабили с завидной 

регулярностью (как будет продемонстрировано в дальнейшем, одной из 

приоритетных задач эмиров крупных городских центров было обеспечение 

безопасности примыкавших к ним торговых маршрутов). Однако и в данном случае 

кочевники редко предпринимали рискованные атаки.  

Газвы нечасто отличались жестокостью, а убийства в ходе схваток были 

крайне редким явлением. У. Палгрев комментировал эту особенность следующим 

образом: «Главная цель набега – добыча, а не резня. Бедуины, будучи 

беззастенчивыми хвастунами, тем не менее не имеют особой душевной склонности 

к тому, чтобы убивать или быть убитым»167. В то же время европейские 

путешественники многократно обращали внимание на то, что серьезные военные 

конфликты отличались исключительным ожесточением.  

Газвы не воспринимались самими кочевниками как трагедия или 

преступление. Напротив, они органично вписывались в их жизненный уклад. 

Потеря имущества в результате такого рейда редко была катастрофической 

проблемой – вступала в действие племенная взаимовыручка. Кроме того, ущерб 

всегда можно было возместить, совершив ответный набег. 

В пользу того, что газвы являлись нормой, а не эксцессом, свидетельствует 

наличие ряда негласных законов, во многом их «регламентирующих». Обращает на 

себя внимание место грабительских рейдов в бедуинской этике. Ценное замечание 

в этой связи сделано Дж.Л. Буркхардтом: «[В оценке] этой практики [набегов] 

нельзя применять категории, привычные для жителей Запада <…> в глаза 

бедуинского налетчика его дело – почетно»168. Нелегкое повседневное житие в 

кочевьях воспитало в аравийских номадах воинственность и превратила племена в 

грозную военную силу, к найму которой нередко прибегали оседлые правители. 

Будучи неотъемлемой частью жизни в пустыне, газвы стали одним из важнейших 

                                                                 
166 Burckhardt J.L. Travels in Arabia. Vol. 2. P. 133. 
167 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 154. 
168 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol 1. P. 157-158.  



59 

 

факторов формирования специфического бедуинского менталитета.  

Размышляя о загадках души аравийских кочевников, Ч. Доути 

конкретизировал: «Их дух утомлен беспрестанным ожиданием врагов, а их плоть 

истощена постоянной жаждой и голодом»169. Действительно, жизнь в пустыне 

оставила неизгладимый отпечаток на психологии номадов. Традиции газва 

приучили их к полному пренебрежению как к своей, так и к чужой частной 

собственности. По утверждению У. Палгрева, представление о греховности 

воровства и разбоя было совершенно чуждо бедуинам, а «следование восьмой 

заповеди (запрет воровства. – Ф.М.) не считалось ими достойным внимания»170. 

Дж.Л. Буркхардт подчеркивал, что к воровству и разбою бедуины приобщаются с 

самого детства171, а по достижении совершеннолетия сыновья получали в подарок 

от отца ездовых животных (лошадей или верблюдов), верхом на которых те 

должны были отправиться в свой первый набег172. Необходимость всегда быть 

готовым к защите и приумножению своей собственности с оружием в руках, 

которую Мухаммад ибн Сунайтан дипломатично назвал «динамичностью, 

открытостью к изменениям»173, оказалась одним из главных условий 

формирования столь противоречивого в наших глазах менталитета «рыцарей 

пустыни».  

Уклад бедуинов также обусловил их предельную замкнутость в рамках их 

племенной группы и свойственного ей образа жизни. «Кругозор кочевников 

неширок, немногие из них знакомы с землями, лежащими за пределами их 

родины», – сообщает Ч. Доути174. Затем он дополнил свои наблюдения: «В 

компактных арабских племенах происходит постоянное смешение родственной 

крови <…> среди них немало душевнобольных и калек»175. Подобная 

ограниченность выливалось в определенную скептичность, а порой и враждебность 

по отношению к «внешнему миру». Если с другими номадами они находили точки 

                                                                 
169 Doughty Ch.M.  Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. P. 244.  
170 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 19. 
171 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol. 1. P. 98-99. 
172 Ibid. P. 114.  
173 Ибн Сунайтан, Мухаммад. Ас-Саудия. С. 31. 
174 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. P. 230. 
175 Ibid. P. 231. 



60 

 

соприкосновения, то отношения с оседлым населением могли быть крайне 

напряженными.  

Антагонизм между кочевым и оседлым населением не был уникальным 

явлением, присущим Аравии Нового времени. Их противостояние коренилось в 

глубокой древности и нашло отражение еще в библейских сказаниях. 

Выступающий апологетом кочевого образа жизни Мухаммад ибн Сунайтан пишет: 

«Быт бедуинов несовместим со свойственными оседлости психологией и 

социальными отношениями, которые порабощают общество»176. Опустив 

категоричность суждения ученого, можно вполне согласиться с тем, что истоком 

этого разделения служит коренное различие образа жизни этих двух «миров». В 

отличие от бытия номадов ирригационные работы и уход за 

сельскохозяйственными насаждениями требовали от земледельцев размеренности 

и стабильности их жизни. Если бы феллахи, следуя примеру бедуинов, прибегали 

к постоянным силовым переделам собственности, оставляя свои поля и рощи без 

ухода, большинство оазисов неизбежно пришли бы в упадок и запустение. Нельзя 

не обратить внимания на то, что оседлые жители также совершали грабительские 

набеги на соседние владения, однако это не считалось безусловной нормой, как это 

было в случае с бедуинскими газвами. 

В среде оседлого населения формировалась мораль, прямо противоположная 

пустынному «кодексу чести». Разбойничьи повадки бедуинов были неуместны в 

обществе земледельцев, напрямую угрожая его безопасности и благосостоянию, 

которые и без того постоянно страдали из-за природных катаклизмов и 

политических кризисов, сотрясавших Неджд. Ценные иллюстрации к 

вышеизложенному содержатся в заметках европейских путешественников. Так, У. 

Палгрев, явно питая скрытую антипатию к кочевникам, многократно подчеркивает 

контраст между «суровыми и неотесанными бедуинами»177 и «дружелюбными и 

участливыми горожанами»178. Нелюбовь, с которой оседлый мир относился к 

жителям пустыни, ярко отражена в записанной Ч. Доути напряженной беседе его 

                                                                 
176Ибн Сунайтан, Мухаммад. Ас-Саудия. С. 31. 
177 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 132. 
178 Ibid. 



61 

 

знакомого шейха по имени Зейд с неким «государевым человеком»179 из 

окрестностей Дамаска. В ходе перепалки он заявил Зейду: «Некоторые из вас 

совсем не молятся и не постятся, а ваши бедуины беспрестанно совершают набеги. 

Вы убиваете ради незначительной добычи, вы – жестокие расхитители чужого 

имущества. Видит Бог, хотя на словах вы исповедуете религию Пророка, вы 

немногим лучше кафиров180»181. Он также приводит любопытную присказку, 

ходившую в недждийских оазисах: «Жизнь в пустыне была бы лучше, чем где-

либо, если бы там не жили бедуины»182. 

Номады же не питали уважения к «людям пальмы» (ахль ан-нахль), как они 

называли обитателей оазисов. В деревнях и, тем более, в городах неизбежно 

формировалась более сложная социальная система, отличавшаяся иерархичностью 

и регулировавшаяся правилами, выходившим за рамки привычных норм ‘адата. 

При этом, как было сказано ранее, в новых условиях священные 

кровнородственные связи стремительно размывались, а прежнее сообщество 

«дробилось» на более мелкие группы. Переход к оседлому образу жизни 

расценивался бедуинами как постыдное предательство заветов предков и кочевой 

морали. 

Номадами особо презиралась подчиненность горожан и феллахов власти 

эмиров. Само по себе наличие в обществе прослойки профессиональных военных 

компрометировало ее членов в глазах «истинных сынов пустыни». Несложно 

представить, насколько делегирование военного ремесла правителям и их 

дружинам диссонировало с установками номадов, которые, по словам Мухаммада 

ибн Сунайтана, «представляют собой природных воинов, для которых честь, 

благородство и готовность защищать свою землю не являются пустым звуком»183. 

Бедуинское «кредо» в этом отношении было прекрасно сформулировано Дж.Л. 

Буркхардтом: «Лучше уж быть честным варваром-кочевником, не лишенным 

благородства, чем холеным холуем, каковыми являются турки. Пусть они менее 

                                                                 
179 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. P. 228. 
180 Кафир – неверный, неверующий человек. 
181 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. P. 228. 
182 Ibid.  P. 244. 
183 Ибн Сунайтан, Мухаммад. Ас-Саудия. С. 38-39. 



62 

 

“порочны”, но и добродетелей у них не в изобилии, а может таковых и вовсе нет»184.  

 

§ 4. ВЛАСТЬ ЭМИРОВ И НЕДЖДИЙСКАЯ ЗНАТЬ 

 

Антагонизм между оседлым и кочевым населением Аравии, а также 

специфика бедуинского менталитета и образа жизни значительно повлияли на 

формирование недждийской «аристократии» и складывание отношений между ее 

лидерами – эмирами и остальным оседлым населением Центральной Аравии. Знать 

обитала в ключевых недждийских политических центрах. В основном это были 

города, но в случае Эль-‘Арида и ряда прилегающих территорий таковыми часто 

выступали более мелкие поселения. Зачастую «благородная прослойка» 

ограничивалась только одним правящим родом. Наряду с влиятельными 

торговцами и кади ее представители образовывали условное сообщество 

«городской элиты». 

«Аристократические» семейства практически всегда были потомками 

бедуинов, отошедших от кочевого образа жизни. По утверждению А.И. Першица, 

путь в это сообщество, «если в твоих жилах не течет кровь кочевника», был 

закрыт185. От обычных оседлых жителей знать отличалась тем, что ее 

представители практически не вели собственного хозяйства и вовлекались в 

городскую экономику в ограниченном масштабе. Большую часть дохода они 

получали от сдачи в аренду принадлежащих им обширных земельных владений. 

Приобретение этого ценного ресурса происходило тремя основными путями. 

Первый из них – захват того или иного оазиса с присвоением части его территорий. 

Второй – их покупка или получение в дар. Наконец, само поселение могло быть 

изначально основано оседающими кочевниками, а затем постепенно разрослось, 

привлекая феллахов. 

Кроме того, «аристократия» составляла основу военной силы оазиса, 

представляя собой прослойку профессиональных воинов. В силу кочевого 

                                                                 
184 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol. 1. P. 358-359. 
185 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 49. 



63 

 

прошлого знатных горожан их боевой потенциал был достаточно высок для того, 

чтобы противостоять набегам агрессивных племен и правителей соседних оазисов. 

В походах нередко задействовалось ополчение из числа рядовых жителей, однако 

участие в нем было необязательным, а ведущая роль оставалась за отрядами 

эмиров. Бедуинские корни играли исключительно важную роль в самосознании 

недждийской элиты. Ими все еще уважались многие установки, свойственные 

кодексу чести номадов, а также сохранялось представление о своем природном 

отличии от простых горожан и земледельцев. Это разделение всячески 

подчеркивалось самими знатными горожанами, выражаясь в различных аспектах 

их жизни (вплоть до ношения особой одежды и аксессуаров). В этой связи 

примечательна описанная У. Палгревом традиция, согласно которой благородные 

недждийцы имели право на ношение холодного оружия с серебряными рукоятями 

(эмиры, в свою очередь, отделывали свои клинки золотом)186. Идейная установка 

такого рода приводила к замыканию «аристократического» сообщества и 

препятствовала формированию в оазисах единой системы социально-политических 

связей. 

При этом следует не упускать из виду то, что сама знать, вопреки взглядам ее 

представителей, утрачивала многие характерные для кочевников черты. Как и в 

случае с феллахами, былое племенное единство уходило в прошлое. Основу 

«аристократии» составляли родовые объединения уровня «большой семьи», и 

сохранение более крупных сообществ было практически невозможно. Однако и в 

этих звеньях не наблюдалось былой сплоченности. Многочисленные жестокие 

столкновения между членами эмирских семей, претендовавшими на власть, 

свидетельствовали о том, что представления о ценности кровного родства 

изживали себя. Кроме того, в прошлое уходили многие аспекты ‘адата, уступая 

место исламским законоустановлениям. При этом «аристократия» отличалась 

гораздо большей исламизированностью, чем их кочевые предки. 

Несмотря на доминирующую роль знати в жизни недждийского общества, ее 

статус не был законодательно закреплен. Все ее влияние было обусловлено ее 

                                                                 
186 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 31, 32, 37, 73, 79, 106, 208. 



64 

 

военной ролью и концентрацией в ее руках значительной части земельных 

ресурсов. Обитавшие на ее землях феллахи никогда не подвергались 

закрепощению. Тем не менее, будучи вынужденными арендовать поля и иногда 

сельскохозяйственные орудия, они часто попадали в экономическую зависимость 

от своих хозяев. То же самое касалось и торговцев, вынужденных выплачивать 

местным властителям подати за гарантию безопасности торговли.  

Наиболее могущественные и богатые знатные семейства превращались в 

эмирские династии. Подчеркнем, что смысловая наполняемость понятия «эмир» в 

Неджде XVII–XVIII вв. остается не до конца понятной. На страницах 

центральноаравийских хроник исследуемого периода нередко встречаются 

сообщения, из которых следует, что в отдельном оазисе могло проживать сразу 

несколько эмиров187. Вероятно, данный «титул» присваивался всем мужчинам – 

членам правящей семьи, хотя в таком случае остаются неясны принципы 

распределения власти между его носителями. Некоторый свет на эту особенность 

проливает Г. Филби, утверждавший, что в отношениях между эмирами преобладал 

принцип “primus inter pares” (первый среди равных)188. В то же время он описывает 

ситуацию эпохи третьего государства Саудидов, когда верховный правитель уже 

именовался имамом. Таким образом, данный вопрос остается неразрешенным. Так 

или иначе, главы правящих семейств являлись предводителями городской 

«аристократии», представители которой практически всегда входили в их 

«дружину». Власть в оазисах была наследственной, и ее передача зиждилась, как 

правило, на лествичном принципе. Однако на практике смена правителей 

происходила стихийно и нередко в результате убийств и переворотов.  

Знатные горожане могли формировать при дворе некоторых эмиров особые 

советы, но ни их распространенность, ни политическая роль практически не 

освещаются в источниках. Не до конца остается понятна и роль ‘абдов – личной 

гвардии правителя, которую чаще всего составляли африканские и абиссинские 

рабы, приобретенные на невольничьих рынках Хиджаза. С одной стороны, их 

                                                                 
187 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. C. 33. 
188 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 2. P. 48. 



65 

 

упоминания в хрониках крайне редки, с другой, именно им отводится роль 

инициаторов важнейших исторических событий, в частности заговора против 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в Хураймале189.  

Располагая основным силовым ресурсом, эмиры брали на себя военные и 

полицейские функции. В некоторых случаях они также могли играть роль 

арбитров. У. Палгрев называет «монарха»-аравитянина высшей судебной 

инстанцией190, хотя не ясно, соответствовало ли это реалиям XVII–XVIII вв. 

Судебная власть была уделом кади. Чаще всего богословы выступали в качестве 

связующего звена между рядовыми жителями селений и их властителями. Однако 

вплоть до ваххабитской эпохи религия не служила объединяющим фактором в 

социальной жизни эмиратов, а религиозные деятели не становились подлинными 

лидерами народа, что во многом было обусловлено упадком нормативного ислама 

в Центральной Аравии в XVII–XVIII вв.  

Эмир, как и большая часть знати, совершенно не интересовался жизнью 

подконтрольных ему оазисов. Правители и его подданные словно существовали в 

параллельных мирах, а связывали их лишь выплачиваемые горожанами и 

феллахами подати, а также исламское законодательство, воплощенное в фигурах 

факихов и кади. Глубокое разделение элит и простонародья, коренящееся в 

древнем противостоянии кочевого и оседлого населения, не позволило 

сформироваться в эмиратах целостной социально-политической системе. Свою 

лепту в это внесли реликты племенного самосознания, свойственные значительной 

части рядовых обитателей оазисов, а также изрядная самодостаточность и 

автономность отдельных хозяйств. В итоге знать, обладая реальной властью, никак 

не была вовлечена в жизнь фактически зависящего от него населения191. 

Совокупность всех этих факторов во многом определила судьбу большинства 

недждийских эмиратов. 

                                                                 
189 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 38. 
190 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 140. 
191 Обратим внимание на противоречие всего вышеизложенного периодически встречающемуся в современной 

арабской литературе представлению об особом статусе хранителей религиозных порядков и закона, присущем 

недждийским эмирам. Подробнее см., например: Аль-Башар, Бадрия. Наджд кабля ан-нафт (Неджд до нефтяной 

эпохи). Бейрут: Джадавил ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 2013. С. 85-87, 199. 



66 

 

 

§ 5. ПОЛИТИЧЕСКОЕ ПОЛОЖЕНИЕ НЕДЖДИЙСКИХ ЭМИРАТОВ 

 

Первое, что следует подчеркнуть, рассуждая об особенностях недждийских 

эмиратов XVII–XVIII вв., – это невозможность их восприятия как полноценных 

государственных образований. Довольно часто не приходится говорить даже о 

территориальной целостности этих политических субъектов. Наиболее 

приемлемым представляется определение недждийского эмирата как территории, 

находящейся под покровительством того или иного «аристократического» рода. 

Вся его политическая жизнь была фактически тождественна деятельности 

правящего семейства и обусловлена его интересами.  

Одновременно не существовало механизмов, посредством которых эмиры 

могли бы принудить население оазисов к участию в военных кампаниях, а, 

следовательно, у недждийских властителей не было возможности мобилизовать 

дополнительные ресурсы сверх своих собственных. Подати, взимаемые местными 

эмирами с горожан и сельской округи, были достаточны для поддержания порядка 

на определенной территории, но редко позволяли финансировать расширение ее 

естественных пределов. Размер эмиратов и их влияние всегда были ограничены 

возможностями их правителей. Даже беглый взгляд на политическую карту 

Неджда XVII–XVIII вв. позволяет заключить, что наиболее могущественные 

эмираты возникали вокруг крупных городов, где ресурсная база давала 

возможность контролировать сравнительно большие территории.  

Немаловажным фактором, гарантировавшим существование независимых 

эмиратов, было отсутствие серьезных внешних угроз. В Неджде в этом смысле 

сложился устойчивый паритет – местные правители редко были способны обрести 

большее влияние, чем позволяла ресурсная база подконтрольных им земель. Даже 

при смене правящих династий распределение зон влияния самих политических 

центров изменялось незначительно. В рамках сложившейся за длительное время 

экономической и политической модели также отсутствовала необходимость 

формирования долгосрочных альянсов с соседними эмиратами, каждый из которых 



67 

 

обладал немалой автономностью. Кратковременные союзы, заключаемые между 

недждийскими правителями, чаще всего имели своей целью лишь совместное 

участие в отдельных военных кампаниях. Типичным примером в этом отношении 

служат отношения владык ‘Уяйны и Эд-Дир‘ийи192. Политические связи эмиратов 

целиком и полностью зиждились на личных отношениях правителей и по этой 

причине редко отличались длительностью и устойчивостью. Никакой иной 

кооперации между городами не существовало. Замкнутость «на своих зеленых 

пальмовых островах»193 настолько глубоко укоренилась в сознании недждийцев, 

что ее отзвук отмечался даже европейскими путешественниками, посетившими эти 

места в конце XIX в. Так, говоря о частых неурожаях, Ч. Доути задавался вопросом, 

почему «ни у одного купца, ни даже у самого эмира не возникало мысли привезти 

зерно издалека»194.  

Более того, гораздо чаще можно было наблюдать бесконечные набеги 

эмиратов друг против друга, что было особенно характерно для небольших и 

депрессивных владений вроде тех, на которые был разбит Южный Неджд. 

Заметную роль в этом играло неизжитое из сознания знати бедуинское 

представление о газвах как о способе обеспечения и приумножения личного 

благосостояния. Разбойничьи рейды имели место и в относительно сытые времена, 

но, как только наступала засуха, вся Центральная Аравия буквально вспыхивала, 

превращаясь в арену жесткого противостояния кочевников, оседлого населения и 

отдельных городов. Описанный выше устоявшийся баланс между различными 

силами отнюдь не должен восприниматься как признак политической 

стабильности. Бытие недждийских эмиратов было неизменно связано с 

постоянными войнами и борьбой за выживание. Угроза их существованию 

исходила также из-за пределов Центральной Аравии. 

В XVI–XVIII вв. земли Неджда формально считались частью одноименного 

османского санджака195. Однако с начала XVIII столетия эти территории 

                                                                 
192 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 105. 
193 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 6. 
194 Ibid. P. 7. 
195 Иванов Н.А. Османское завоевание арабских стран. С. 67. 



68 

 

фактически не подчинялись султанской власти. По мнению Дж.П. Бальфура, 

золотой век Османской империи пришелся на XVI–XVII столетия196, а конец XVII 

– начало XVIII в. ознаменовались началом постепенного угасания ее могущества. 

Набирающая обороты стагнация сопровождалась ростом угрозы со стороны 

Австрии и Российской империи197. Османская завоевательная политика сходила на 

нет, и главной целью имперских властей стало поддержание целостности 

государства в сложившихся на тот момент границах. Именно тогда перед 

османскими падишахами остро встал вопрос, стоит ли удерживать прямой 

контроль над Недждом. Содержание гарнизонов в этих отдаленных землях было 

исключительно затратным, а подати, взимаемые с и без того небогатых оазисов, 

едва ли могли покрыть столь ощутимые расходы. Стратегическое же значение 

этого санджака было невелико. Саудовский историк Мухаммад ас-Салман, 

несколько утрируя данный тезис, писал: «Эти края лишились политического 

значения сразу после переноса столицы Халифата из Медины в Дамаск, и поэтому 

они погрязли в беззаконии <…> и не было власти, способной усмирить их»198. В 

целом именно изоляция Центральной Аравии от «внешнего мира» и ее малое 

экономическое значение способствовали тому, что прямой политический контроль 

над ней со стороны внешних сил на протяжении большей части ее истории 

отличался слабостью и недолговечностью.  

Таким образом, в исследуемый период Османская империя не представляла 

экзистенциальной угрозы для недждийских эмиратов. Мухаммад ас-Салман, 

исследовавший место Аравии в османском внешнеполитическом курсе, писал: 

«Покорение Неджда было невыгодно турецким правителям. Единственное, что 

привлекало их внимание в то время, – это Хиджаз со святыми местами ислама, а 

также восточное побережье Персидского залива»199. Однако и в этих землях 

ситуация осложнялась растущими центробежными тенденциями200.  

                                                                 
196 Бальфур Дж.П. Османская империя. С. 150. 
197 Мейер М.С. Османская империя в XVIII веке. С. 3-4, 21, 50, 53. 
198 Ас-Салман, Мухаммад ибн ‘Абдаллах. Тарих Эль-Касым. С. 9-10. 
199 Там же. С. 14. 
200 Мейер М.С. Османская империя в XVIII веке. С. 107.  



69 

 

Дж.П. Бальфур констатировал, что «центральную власть султана над его 

владениями все чаще игнорировали сильные местные руководители (паши), 

злоупотреблявшие своей властью над жизнью, смертью и налогами, а также не 

подчинявшееся дисциплине чиновничество»201. Действительно, на аравийском 

направлении склонность к отложению наблюдались как в Хиджазе, возглавляемом 

шерифами Мекки, так и в Южном Ираке, оказавшемся под властью военного 

чиновника Афрасиаба ад-Дайри (1597–1670 гг.) и его потомков202. Ослабление 

контроля над этими провинциями практически закрывало вопрос установления 

османской власти в Неджде.  

Тем не менее, избавившись от угрозы со стороны османского государства, 

Неджд начал привлекать внимание правителей соседствующих с ним земель. На 

западе таковыми были мекканские шерифы, на востоке – представлявшие племя 

Бану Халид эмиры обретшей независимость в середине XVII в. Эль-Хасы. Главным 

интересом этих политических субъектов стали трансаравийские торговые пути, в 

частности те, которые связывали Восточную Аравию с Хиджазом. «Северо-

западный» маршрут, тянущийся от Хаиля до вади Давасир и Наджрана, не имел в 

их глазах особой ценности.  

Постоянный поток торговцев и паломников, проходящих через Центральную 

Аравию, был одним из залогов финансового благополучия мекканцев. Однако 

недждийские просторы отличались крайней политической нестабильностью, 

создавая угрозу этим стратегически важным транспортным артериям. Поэтому 

главной целью мекканских шерифов на этом направлении стало поддержание их 

безопасности. Их походы в основном были нацелены на Южный Неджд, самую 

беспокойную центральноаравийскую область, хотя и Эль-Касым периодически 

страдал от рук хиджазцев203. Значительно меньше нам известно о положении 

провинции Джебель-Шаммар, которая, как показала дальнейшая история 

Аравийского полуострова, также интересовалась вади Эр-Румма, но ввиду 

                                                                 
201 Бальфур Дж. П. Османская империя. С. 408. 
202 Longrigg S.H. Four Centuries оf Modern Iraq. Oxford: Clarendon Press, 1925. P. 99-123. 
203 Тарих аль-Манкур. С. 50; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 66; Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза. С. 69; Тарих Ибн Ла‘абун. 

C. 135; Тарих Ибн ‘Иса. С. 51. 



70 

 

отсутствия источников вопрос о месте ее правителей в социально-политической 

жизни Внутренней Аравии XVII – первой половины XVIII в. остается без ответа. 

Правители Хиджаза, заведомо обладая мизерным по сравнению с османским 

имперским центром ресурсами, никогда не пытались установить свою власть в 

оазисах Неджда. Вместо этого они придерживались политики точечных 

карательных экспедиций, приходившихся на кризисные периоды недждийской 

политической жизни. Эти походы преследовали две основных цели. Первой из них 

была ликвидация угрозы караванам, выражавшаяся в нанесении жестких ударов по 

агрессивным племенам и оазисам. Второй же было устранение неудобных 

хиджазцам местных эмиров и установление в оазисах власти своих марионеток. В 

этом плане показательна экспедиция 1578 г., детально описанная в хронике 

‘Усмана ибн Бишра. «В 986 г.х. (1578 г. – Ф.М.) мекканский правитель Хасан ибн 

Нумай, – констатировал летописец, – выступил с пятьюдесятью тысячами воинов 

(едва ли Хиджаз мог выставить такое войско, и, вероятно, приведенная 

численность сильно завышена. – Ф.М.) на недждийское селение Ма‘акаль, что 

неподалеку от Эр-Рияда. Осадив крепость, он пленил глав знатных родов <…> и 

поставил там своего правителя по имени Мухаммад ибн Фадль»204. 

Тем не менее воздействие внешних сил коренным образом не меняло общее 

положение в Центральной Аравии. Перестановки во власти были незначительны и 

едва ли наносили больший ущерб, чем непрекращающаяся политическая борьба 

недждийских эмиров. Из этого следует, что в XVII–XVIII вв. Неджд фактически 

был независим от внешних сил, а его социально-политическая жизнь развивалась 

согласно собственной внутренней логике. Многочисленные воюющие друг с 

другом эмираты оставались протогосударственными образованиями, а глубокий 

раскол в недждийском обществе не позволял естественным образом 

сформироваться какой-либо иной социально-политической системе.  

В целом во Внутренней Аравии преобладали скорее центробежные тенденции, 

нежели центростремительные. Дополнительно ситуация дестабилизировалась 

постоянными нашествиями саранчи, засухами и эпидемиями. Особенно рельефно 

                                                                 
204 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 45. 



71 

 

эти закономерности прослеживались в Южном Неджде, на территории которого в 

XVII–XVIII вв. оказалось возможным одновременное существование множества 

независимых политических центров.  

 

§ 6.  ‘УЯЙНА В ДОВАХХАБИТСКУЮ ЭПОХУ 

 

‘Уяйна, ставшая в доваххабитский период главной политической силой в 

Южном Неджде, является классическим примером центральноаравийского 

эмирата в досаудидскую эпоху. Этот относительно небольшой город едва ли мог 

сравниться по своему экономическому и политическому значению с более 

крупными селениями Эль-Касыма и Джебель-Шаммара. Однако в реалиях этой 

части Аравийского полуострова, раздробленной на десятки небольших эмиратов, 

население которых нередко исчислялось сотнями человек, этот оазис, 

насчитывавший, по летописным данным, до 300 дворов, выделялся относительной 

экономической стабильностью и политическим влиянием205. Кроме того, заметна 

была теплящаяся в его пределах интеллектуальная жизнь – ‘Уяйна была одним из 

немногих «оплотов» нормативного ислама в этой части арабского мира. По 

свидетельству ‘Абдаллаха Ааль Бассама, в городе одновременно могли собираться 

до 80 ‘алимов, что было большой редкостью для этих земель и являлось признаком 

развитой духовной активности в городе206.  

Благополучию ‘Уяйны способствовали два основных фактора. Во-первых, это 

селение и его окрестности отличались хорошей обеспеченностью водными 

ресурсами, что нашло отражение в его названии (‘Уяйна, производное от араб. ‘айн, 

мн.ч. ‘уйун, а‘йун – «источник воды»)207. В сезон дождей город страдал от 

разрушительных наводнений, вроде тех, что были описаны хронистом аль-

Манкуром208. Многочисленные колодцы позволяли местным жителям орошать и 

возделывать сравнительно большие территории. На отменное качество местной 

                                                                 
205 Лам‘а аш-шихаб. С. 67. 
206 Ааль Бассам, ‘Абдаллах. ‘Улама Наджд. С. 15. 
207 Ибн Му‘аммар, ‘Абд аль-Мухсин ибн Мухаммад. Имара аль-‘Уяйна ва тарих Ааль Му‘аммар (Эмират ‘Уяйны и 

история рода Ааль Му‘аммар). Эр-Рияд: Дар аль-марих ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 2004. С. 117-132. 
208 Тарих аль-Манкур. С. 61. 



72 

 

воды и земледельческой продукции указывал сирийский паломник Муртаз ибн 

‘Альван, посетивший эти места в 1708–1710 гг.: «Вода [в ‘Уяйне]  –несравненна 

ые она чиста, сладка и питательна. Что же до местных цитрусовых, то подобн

онамлимместным  [сортов] каббад и наффаш можно встретить разве что в Дамаске 

и Шаме»209.   

Однако важнейшим фактором, определившим позиции ‘Уяйны, как и в случае 

с другими крупнейшими политическими игроками Центральной Аравии, стало ее 

расположение относительно трансаравийских торговых путей. Город вырос на 

одном из ключевых участков караванного маршрута, пролегавшего через вади 

Ханифа и соединявшего Эль-Хасу с Хиджазом и Йеменом210. Более того, для 

караванов, следующих со стороны Мекки, его оазисы становились «вратами» в 

Центральную и Восточную Аравию, будучи первой полноценной остановкой после 

пересечения обширных пустошей, отделявших Неджд от западных пределов 

Аравийского полуострова. Живой иллюстрацией этому служат восторженные 

строки Ибн ‘Альвана, описывающего прибытие его каравана в эти земли: «Мы 

в подавленном настроении, пока пребывали  были в в течение тридцати трех  пути

о такН .дней  продолжалось лишь до тех пор, пока перед нами не раскинулся этот 

. Воистину, то воздухом его ышалиськрай, пока мы не напились его воды, и не над

было благословение Аллаха!»211 Караванам, двигавшимся с востока, город давал 

возможность передохнуть и подготовиться к дальнейшему продвижению по 

бескрайним пустыням Неджда. Таким же пристанищем ‘Уяйна была для 

странников, путешествующих с северо-запада – со стороны Эль-Касыма и 

Джебель-Шаммара, однако здесь конкуренцию ей составляли города Вашма и 

Судайра. Таким образом, в исследуемый период этот город представлял собой один 

из важнейших транспортных узлов Аравийского полуострова, что в купе с 

приемлемыми условиями для земледелия обеспечили его сравнительное 

благополучие и рост политического влияния. История ‘Уяйны представляет собой 

                                                                 
209 Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. С. 1112. 
210 Ибн Му‘аммар, ‘Абд аль-Мухсин ибн Мухаммад. Имара аль-‘Уяйна ва тарих Ааль Му‘аммар (Эмират ‘Уяйны и 

история рода Ааль Му‘аммар). С. 188. 
211 Там же. 



73 

 

один из наиболее наглядных примеров организации власти эмиров и общей 

парадигмы их деятельности в доваххабитском Неджде. Заранее подчеркнем, что в 

данном случае при ее описании будет опущена часть ее истории, связанная с 

взаимодействием ее эмиров с могущественным восточноаравийским племенем 

Бану Халид, к которой мы вернемся позднее. 

Судьба города в доваххабитскую эпоху предельно скудно освещена в 

письменных источниках. Сложно определить даже примерное время, когда он стал 

центром независимого эмирата. В ряде хроник, в частности в трудах Ибн Исы, аль-

Фахири212 и Ибн Бишра,  есть упоминания о появлении в этих землях основателя 

будущей эмирской династии Ааль Му‘аммар в XV в. Так, Ибн Бишр пишет: «В 850 

г.х. (1446 г. – Ф.М.) Хасан ибн Таук, основатель рода Му‘аммар, выкупил земли 

‘Уяйны у рода Йазид, жителей аль-Василя и ан-Нуаймии <…> [новый] дом Хасана 

был весьма хорош, после переселения он осел на этом месте и стал возделывать 

землю, и наследовали ему его потомки»213. Достоверность этой даты вызывает 

сомнение, поскольку к этому же году летописец относит и переселение в Эд-

Дир‘ийю предков будущей династии Саудидов, что, скорее всего, свидетельствует 

об ее условности. Вероятно, хронисты таким образом пытались «вывести на сцену» 

основных политических игроков ваххабитской эпохи. Большая часть летописцев 

на этом прерывают повествование о ранней истории рода Ааль Му‘аммар. 

Исключение составляет лишь хроника Ибн ‘Исы, сообщающая о смерти Хасана 

ибн Таука в 1461 г.214  

Сообщения о судьбе его потомков возобновляются большинством хронистов 

лишь с XVII в. Самое раннее из них обнаруживается в труде Ибн Раби‘а, 

сообщающего о переходе власти в оазисе к одному из потомков Ибн Таука по 

имени Ахмад ибн ‘Абдаллах215. Заметим, что в ряде более поздних хроник, в 

частности в труде Ибн Бишра, его называют «Хамад»216, однако сличение 

                                                                 
212 Тарих аль-Фахири. С. 81; Тарих Ибн ‘Иса. С. 27.  
213 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд. Т. 2. С. 296. 
214 Тарих Ибн ‘Иса. С. 36. 
215 Тарих Ибн Раби‘а. С. 31. 
216 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 74. 



74 

 

насабов217 последующих правителей позволяет предположить, что это имя является 

либо опиской, либо используемой автором вариацией имени Ахмад. Правление 

эмира Ахмада пришлось на время упадка ‘Уяйны. В летописях аль-Фахири и Ибн 

‘Исы упоминается продажа родом Ааль Му‘аммар части своих владений в 

Хураймале218. Эти сообщения свидетельствуют о том, что в прошлом влияние 

эмирата распространялось значительно дальше пределов вади Ханифа, но также 

указывают на неспособность Ахмада ибн ‘Абдаллаха поддерживать политический 

контроль над проданными землями.  

Согласно данным хроники аль-Манкура, уже в 1642 г. ослабевшая ‘Уяйна 

подверглась опустошительному набегу кочевого племени аз-Зафир219. Ибн Раби‘а 

относит к тому же году поражение военных сил эмирата в битве с неким родом 

«Ааль Барджас»220, хотя, вероятно, речь идет о том же событии, а упомянутое 

наименование относится к одному из подразделений зафиритов. Спустя несколько 

лет владыка ‘Уяйны совершил набег на земли Судайра, но эта экспедиция оказалась 

единственным походом за все его правление221. В 1646 г. Ахмад ибн ‘Абдаллах 

неожиданно умер во время совершения хаджа222. Уже в следующем году ‘Уяйна 

вновь стала жертвой нападения, на этот раз со стороны Хиджаза223. По словам Ибн 

‘Ибада, мекканский шериф Зейд вывез из разграбленного города «множество 

дирхамов и угнал до 300 верблюдов»224. 

Тяжелое положение в эмирате и несвоевременная смерть правителя 

спровоцировали междоусобицу. Ввиду малой информативности хроникальных 

сообщений ее суть во многом реконструируется на основе генеалогии правящего 

семейства, выводимой из имен обозначенных в источниках действующих лиц. 

Вероятно, ‘Абдаллах, отец покойного правителя, оставил еще двух сыновей – 

Насра и Мухаммада. Последний скончался раньше своих братьев, поэтому после 

                                                                 
217 Насаб – часть арабского имени, включающая имена отца, деда, прадеда и прочих предков его носителя. 
218 Тарих аль-Фахири. С. 89; Тарих Ибн ‘Иса. С. 43. 
219 Тарих аль-Манкур. С. 40. 
220 Тарих Ибн Раби‘а. С. 32. 
221 Там же. С. 33; Тарих аль-Фахири. С. 91; Тарих Ибн ‘Иса. С. 43. 
222 Тарих аль-Манкур. С. 40-41; Тарих Ибн Раби‘а. С. 33; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 74. 
223 Тарих аль-Фахири. С. 92. 
224 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 58. 



75 

 

смерти Ахмада власть в эмирате, согласно традиционному принципу наследования, 

должна была перейти Насру. Однако, по сообщениям летописцев, в 1647 г. в 

результате заговора он был лишен жизни своим племянником Давасом ибн 

Мухаммадом, который, по-видимому, был главой упоминаемого в более поздних 

сообщениях клана Ааль Мухаммад225.  Несмотря на успешный переворот, Давас 

правил в оазисе не более девяти месяцев, после чего был умерщвлен своим 

двоюродным братом Мухаммадом ибн Ахмадом, ставшим новым эмиром226. В 

труде Ибн Раби‘а это событие датируется 22 ноября 1648 г. (7 зу-ль-када 1058 

г.х.)227. В источниках правление Мухаммада отражение не получило. 

После его смерти в 1660 г. власть перешла к ‘Абдаллаху ибн Ахмаду ибн 

Му‘аммару, являвшемуся, судя по насабу, братом почившего правителя228. В 1662 

г. ‘Абдаллах предпринял неудачный поход на недждийское селение аль-Бир229. 

Причиной поражения отрядов ‘Уяйны стал трагический случай, описанный в труде 

Ибн ‘Исы: «В 1072 г.х. (1662 г. – Ф.М.) правитель ‘Уяйны ‘Абдаллах ибн Ахмад 

ибн Му‘аммар направился в оазис аль-Бир. Это случилось из-за того, что жители 

этих мест разграбили караван, принадлежащий жителям ‘Уяйны. Под своими 

знаменами Ибн Му‘аммару удалось собрать множество воинов, и часть их решила 

отдохнуть под стенами осаждаемого селения, но одна из них обрушилась, 

похоронив под собой немало людей, поэтому Ибн Му‘аммару пришлось заключить 

мир с жителями аль-Бира и возвратиться в свои земли»230. Этот провальный набег 

стал единственным событием, упомянутым в источниках в связи с правлением 

‘Абдаллаха. После него на престол взошел231 некий Наср ибн Мухаммад, вероятно, 

его племянник. Однако достоверно восстановить события этого временного 

                                                                 
225 Там же. С. 58; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 77; Тарих Ибн Раби‘а. С. 33. 
226 Тарих Ибн Раби‘а. С. 33; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 77. 
227 Тарих Ибн Раби‘а. С. 33. 
228 Тарих аль-Манкур. С. 43; Тарих Ибн Раби‘а. С. 34; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 80; 

Тарих ибн Ла‘абун. С. 130; Тарих Ибн ‘Иса. С. 46.  
229 Тарих аль-Манкур. С. 43; Тарих Ибн Раби‘а. С. 34; Тарих ибн Ла‘абун. С. 130-131; Тарих аль-Фахири. С. 94.  
230 Тарих Ибн ‘Иса. С. 47. 
231 Здесь и далее словосочетание «восхождение на престол» используется в качестве синонима словосочетания 

«приход к власти». 



76 

 

отрезка невозможно, последнее же предположение зиждется на упоминании рядом 

хронистов, в том числе Ибн Раби‘а, убийства Насра в 1647 г.232 

В 1685 г. к власти в ‘Уяйне пришел эмир по имени ‘Абдаллах ибн Мухаммад 

(1648–1660 гг.) – сын Мухаммада ибн Ахмада233. Его правление совпало со 

значительным подъемом экономического и политического могущества оазиса. Об 

этом свидетельствуют как организованные им многочисленные военные 

экспедиции в различные области Южного Неджда, так и прямые восторги, 

высказанные в его адрес хронистами. Так, Ибн Бишр пишет: «В 1096 г.х. (1685 г. – 

Ф.М.) в ‘Уяйне воцарился234 ‘Абдаллах ибн Мухаммад ибн Хамад ибн ‘Абдаллах 

ибн Мухаммад ибн Хамад ибн Мухсин ибн Таук. Он покрыл себя великой славой, 

и в его правление ‘Уяйна разрослась и приукрасилась. Население умножилось, а ее 

пахотные земли безмерно расширились»235. Показательно, что упомянутый в 

начале раздела путешественник Ибн ‘Альван посетил ‘Уяйну именно в период 

правления эмира ‘Абдаллаха, поэтому его положительные впечатления от 

пребывания в оазисе свидетельствуют об успехах эмира. 

Обогащению города во многом способствовали многочисленные военные 

набеги Ибн Му‘аммара. Первый из них был предпринят между 1685 и 1688 г. – его 

целью стала Хураймала236. В этой военной экспедиции союзником ‘Уяйны 

выступил эмир Эд-Дир‘ийи Сауд ибн Мухаммад ибн Мукрин237. Он же участвовал 

и во втором набеге на Хураймалу, пришедшемся на период между 1695 и 1697 г.238 

Предположительно, дир‘ийцы участвовали и в третьем, наиболее крупном походе, 

имевшем место в 1710 г., когда селение подверглось значительному разрушению239. 

Хураймала не была единственной целью эмира ‘Абдаллаха. В 1704 г. его 

отряды разграбили местечко аль-Курайна, «похитив все богатства и весь 

                                                                 
232 Тарих Ибн Раби‘а. С. 35. 
233 Тарих аль-Манкур. С. 49; Тарих ибн Ла‘абун. С. 135; Тарих аль-Фахири. С. 101; Тарих Ибн ‘Иса. С. 51; Ибн Бишр. 

‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 104. 
234 Здесь и далее понятие «воцарение» используется в качестве синонима словосочетания «приход к власти».  
235 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 104. 
236 Тарих аль-Манкур. С. 50; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 65; Тарих Ибн Раби‘а. С. 38; Тарих Ибн ‘Иса. Там же; Ибн Бишр. 

‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 104. 
237 Тарих аль-Манкур. С. 50; Тарих Ибн ‘Иса. С. 51; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 104. 
238 Тарих Ибн ‘Иса. С. 53; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 104-105.  
239Тарих Ибн Раби‘а. С. 41; Тарих ибн Ла‘абун. С. 145. 



77 

 

урожай»240. Примечательны также три его военные экспедиции в селение аль-

‘Амария. Первый поход датируется по-разному. Так, Ибн Раби‘а называет 1688 г., 

в то время как Ибн ‘Ибад настаивает на 1686 г.241 Второй и третий набеги 

состоялись в 1696 и 1715 гг.242 Последний завершился покорением города и его 

присоединением к владениям рода Ааль Му‘аммар. Немалых успехов ‘Абдаллах 

достиг на поприще борьбы с кочевыми племенами – в 1702 г. им было разгромлено 

воинственное племя Ааль Асаф243. 

Расцвет ‘Уяйны и успехи ее эмира были омрачены двумя крупными 

эпидемиями чумы или холеры, последняя из которых, разразившаяся в 1726 г., 

погубила и самого ‘Абдаллаха ибн Мухаммада244. Яркое отражение эти полные 

трагизма события нашли в хронике Ибн Бишра: «В 1138 г.х. (1726 г. – Ф.М.) Аллах 

Всевышний наслал великую чуму на людей ‘Уяйны, и ее жертвой стала большая 

часть населения [оазиса]. Она же стала причиной смерти ‘Абдаллаха ибн 

Мухаммада ибн Хамада ибн ‘Абдаллаха ибн Му‘аммара <…> после него воцарился 

его внук Мухаммад ибн Хамад, которого называют “Харфаш”»245. Ибн Раби‘а, в 

свою очередь, добавляет: «Во всем Неджде ни до, ни после не было такого как он 

(умерший эмир. – Ф.М.)»246. 

 С уходом из жизни ‘Абдаллаха завершился период подъема ‘Уяйны. 

Наследовавший ему в 1727 г. внук правил менее трех лет и пал в сражении с 

племенем Ааль Кусайр247. Одним из немногих упомянутых летописцами событий 

в связи с этим периодом стало смещение с поста кади отца будущего основателя 

ваххабитского движения ‘Абд аль-Ваххаба ибн Сулеймана в 1727 г.248 В ряде 

хроник также содержится беглое указание на участие Ибн Му‘аммара в 

междоусобице, развернувшейся в это время в Эд-Дир‘ийе. Под властью 

                                                                 
240 Тарих Ибн Раби‘а. С. 40; Тарих ибн Ла‘абун. С. 143. 
241 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 68; Тарих Ибн Раби‘а. С. 37. 
242 Тарих аль-Фахири. С. 102; Тарих Ибн ‘Иса. С. 52; Тарих Ибн Раби‘а. С. 44; Тарих ибн Ла‘абун. С. 151. 
243 Тарих Ибн Раби‘а. С. 40. 
244 Там же. С. 44; Тарих ибн Ла‘абун. С. 152; Тарих аль-Фахири. С. 124; Тарих Ибн ‘Иса. С. 66; Ибн Бишр. ‘Унван 

аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 154. 
245 Там же. 
246 Тарих Ибн Раби‘а. С. 44. 
247 Тарих ибн Ла‘абун. С. 154; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 162. 
248 Тарих Ибн ‘Иса. С. 67. 



78 

 

следующего эмира, брата Харфаша по имени ‘Усман ибн Хамад, ‘Уяйна встретит 

эпоху первого государства Саудидов, а сам новоявленный правитель сыграет одну 

из ключевых ролей в его становлении. 

Доваххабитская история ‘Уяйны представляет собой типичный сценарий 

социально-политического жизни эмиратов Центральной Аравии. На страницах 

хроник не обнаруживается никаких признаков консолидации общества и 

«аристократии». Вся деятельность знати ограничивалась грабительскими 

набегами, а также смещением и назначением кади. В то же время нельзя не 

признать, что на фоне многих оазисов Южного Неджда ‘Уяйна отличалась 

заметной политической и экономической устойчивостью. Так, на протяжении 

исследуемого отрезка времени в ней произошла всего одна малозначительная 

междоусобица, что по сравнению с бесконечной борьбой за власть в Эль-‘Ариде 

является почти образцом стабильности. Пример многочисленных походов 

‘Абдаллаха ибн Мухаммада также демонстрирует, что местные эмиры обладали 

завидным военным ресурсом. Однако истоком благополучия их вотчины была 

отнюдь не эффективность социально-политической системы, а выгодное 

географическое положение ‘Уяйны на сопряжении трансаравийских караванных 

путей. 

 

§ 7. ЭД-ДИР‘ИЙЯ НАКАНУНЕ ВОЗНИКНОВЕНИЯ ВАХХАБИТСКОГО ДВИЖЕНИЯ 
 

Хотя ‘Уяйна и была главным политическим центром Южного Неджда, 

политическое влияние рода Ааль Му‘аммар практически не распространялось на 

соседние районы. В частности, независимостью пользовалась большая часть Эль-

‘Арида. Плодородные земли этой области тонкой полосой растянулись на 

несколько сотен километров вдоль вади Ханифа, а также примыкающих к нему 

вади аль-Лайсан, вади аль-Ватар, вади Лиха, вали аль-Аусат, вади Нисах и вади 

Сулай. Многие возделываемые территории были отделены друг от друга 

безжизненными горными кряжам. Со Средних веков на этих землях возникали 

небольшие независимые политические образования, о которых писал еще Насир 



79 

 

Хосров, побывавший в Южном Неджде в XI в.: «На этой полосе было четырнадцать 

укреплений. <…> Четырнадцать замков этих принадлежат двум коалициям, 

которые постоянно воюют и враждуют друг с другом»249.  

Столицами этих карликовых эмиратов были поселки (Эд-Дир‘ийя, Эр-Рияд, 

Манфуха и др.), едва насчитывающие несколько сотен жителей. Их бедность не 

позволяла местным правителями захватывать и долгое время удерживать контроль 

над соседними землями. Их подданные были вынуждены выживать за счет скудных 

продуктов земледелия и добычи, захватываемой в набегах. При этом, несмотря на 

свой незначительный размер, южнонедждийские эмираты практически не 

отличались от более крупных «собратьев» в социально-политическом отношении. 

В этой связи наиболее репрезентативным представляется рассмотрение истории 

Дир‘ийского эмирата.  

Замкнутые в пределах своего «нома» предки династии Ааль Сауд редко 

привлекали внимание летописцев. В трудах Ахмада аль-Манкура и Мухаммада ибн 

Раби‘а, которые составляют корпус старейших доваххабитских письменных 

источников, Эд-Дир‘ийя и правящий ею род появляются всего несколько раз (по 

большей части в сообщениях об ‘Уяйне и связанных с ней военных походах)250. 

Обращает на себя внимание тот факт, что оба эти хрониста были уроженцами 

соседствующих с Эль-‘Аридом земель – аль-Манкур родился в Судайре, а Ибн 

Раби‘а – в селении Садик. Следующий за ними по старшинству Мухаммад ибн 

‘Ибад также не фокусировался на этом оазисе, хотя его жизнь частично пришлась 

на начало эпохи первого государства Саудидов. Единственное вероятное 

упоминание им властителей Эд-Дир‘ийи относится к 1720 г., когда жертвой 

политической борьбы пал некий «Ибн Сауд»251, идентифицировать которого 

однозначно не представляется возможным. 

Показательно также отсутствие в летописях доваххабитского периода 

информации об основателях Дир‘ийского эмирата. Первые сообщения такого рода 

обнаруживаются лишь в трудах ‘Усмана ибн Бишра и Мухаммада аль-Фахири, а 

                                                                 
249 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 174. 
250 Тарих аль-Манкур. С. 50, 53; Тарих Ибн Раби‘а. С. 38. 
251 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 77. 



80 

 

затем «подхватываются» более поздними учеными, в частности Ибрахимом ибн 

‘Исой252. Именно он, опираясь на историю предков рода Ааль Сауд, почерпнутую 

из первых двух источников, предлагает ее уточненную версию, дополняя ее 

пространными генеалогическими описаниями. Таким образом, основной массив 

сведений о ранней социально-политической истории будущей столицы первого 

государства Саудидов конструируется на основании трудов трех 

вышеперечисленных летописцев. Игнорирование этого аспекта большинством 

других авторов свидетельствует о ничтожном значении вотчины предков 

семейства Ааль Сауд на социально-политической арене того времени.  

Добавим, что есть еще один источник, содержащий сведения о происхождении 

будущих ваххабитских имамов, – анонимная хроника «Блеск метеора в житии 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба». В ней приводится полное имя первого 

правителя Саудидского государства Мухаммада ибн Сауда с пространным 

насабом: «Ибн Сауд ибн Мухаммад ибн ‘Умар ибн Фейсал ибн Ахмад ибн Са‘адан 

ибн ‘Абдаллах ибн ‘Усман ибн Йасир ибн Джабар ибн ‘Абд аль-‘Азиз ибн ‘Умар 

ибн Сулейман ибн Зейд ибн ‘Абд ар-Рахман ибн Адван ибн Салих ибн Фадль ибн 

Хамид ибн Дахи ибн Наджм ибн Му‘аммар ибн ‘Али ибн Сайар ибн Замиль ибн 

Хайан ибн Самра ибн Уваймир Ибн Дахис ибн Хиляль ибн Захир ибн Саман ибн 

Мусджиль ибн Зейд ибн Дарим ибн Зубайя ибн Кадаа ибн Масаб ибн Джабир ибн 

Раби‘а ибн Мадар»253. Любопытно, что эта информация полностью расходится с 

данными, содержащимися в других задействованных источниках, причем 

сомнения вызывает именно «Блеск метеора». Обращает на себя внимание тот факт, 

что вышеприведенная генеалогия отрицается самими Саудидами, а также 

критикуется историками из богословской династии Ааль аш-Шейх. Более того, 

значительная часть перечисленных в насабе «предков» Мухаммада ибн Сауда 

никогда не фигурировала в большинстве независимых источников. Присовокупим 

к этому то, что анонимная хроника «Блеск метеора» многократно 

компрометировала себя иными сомнительными сведениями, в частности ничем не 

                                                                 
252 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 33; Тарих аль-Фахири. С. 81-82; Тарих Ибн ‘Иса. С. 27-

28.  
253 Лам‘а аш-шихаб. С. 98.  



81 

 

подтвержденными деталями биографии Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба. 

Скепсис в отношении «Блеска метеора» также подкрепляется свидетельством А.М. 

Васильева о том, что она была составлена «на основе рассказов участников 

событий, слухов и легенд»254. 

История Эд-Дир‘ийи в основных чертах повторяла судьбу большинства 

других недждийских эмиратов. Ее начало летописцы связывают с переселением в 

Эль-‘Арид предка рода Ааль Сауд по имени Мани‘а ибн Раби‘а аль-Мурайди в 580 

г.х. (1446 г.)255. Согласно трем хроникам, аль-Мурайди изначально обитал в 

предместье восточноаравийского города-порта Эль-Катиф, а именно, в местечке, 

которое, по утверждению аль-Фахири, также называлось «Эд-Дир‘ийя»256. Ибн 

‘Иса и Ибн Бишр приводят нескольку иную вариацию этого топонима – «ад-

Дуру‘а»257. Обстоятельства, вынудившие семейство Мани‘а к релокации, равно как 

и причины, по которым они оказались так далеко от места обитания своих 

сородичей из племени Бану Ханифа, не проясняются. Ибн Бишр уверяет, что к 

переезду аль-Мурайди подвиг его родственник по имени Ибн Дир‘а, владевший 

селением Хаджр неподалеку от Эр-Рияда258. У аль-Фахири и Ибн ‘Исы эта деталь 

отсутствует. Однако все летописцы сходятся на том, что именно из рук своего 

родственника Мани‘а принял плодородные земли под называнием «Гасиба»259 и 

«Мулайбид»260, ставшие основой будущего эмирата. 

Из хроник Ибн Бишра и Ибн ‘Исы следует, что владения Эд-Дир‘ийи были 

ограничены с юга оазисами Ибн Дир‘а, а с севера принадлежащими роду Ааль 

Йазид землями, которые примыкали к вотчине правителей ‘Уяйны из рода Ааль 

Му‘аммар261. Территории, на которых аль-Мурайди осел вместе со своим 

семейством, не отличались обширностью, хотя Ибн Бишр уверяет, что «вскоре его 

поля разрослись, а дети аль-Мурайди приумножили оставленное им наследство»262. 

                                                                 
254 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 8. 
255 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 33; Тарих аль-Фахири. С. 81-82; Тарих Ибн ‘Иса. С. 28. 
256 Тарих аль-Фахири. С. 81-82. 
257 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 33; Тарих Ибн ‘Иса. С. 28. 
258 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 33.   
259 Там же; Тарих аль-Фахири. С. 82; Тарих Ибн ‘Иса. С. 27-28. 
260 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 33; Тарих аль-Фахири. С. 82; Тарих Ибн ‘Иса. С. 27-28. 
261 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 33; Тарих Ибн ‘Иса. С. 27-28. 
262 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 33. 



82 

 

Уже следующее поколение дир‘ийских эмиров, не имея ничего кроме скудных 

доходов со своих земель, прибегли к обычной для Неджда практике газва. Так, 

после смерти Мани‘а на престол взошел его сын по имени Раби‘а, который вел 

активные войны с соседствующим кланом Ааль Йазид263. Союзником Эд-Дир‘ийи 

в ее конфликтах с соседями выступала ‘Уяйна. В хрониках не приводятся 

конкретные причины формирования этого альянса. Вполне вероятно, что 

прилегающая к этим двум эмиратами вотчина рода Ааль Йазид служила удобным 

источником военной добычи для обеих династий. Определенную роль сыграли 

личные отношения Раби‘а с главой династии Ааль Му‘аммар. Когда в Дир‘ийском 

эмирате вспыхнула первая междоусобица, Хамад ибн Хасан ибн Таук помог Раби‘а 

ибн Мани‘а укрыться от собственного сына Мусы ибн Раби‘а, возглавившего 

заговор с целью его убийства264. В хронике Ибн Бишра приводится следующее 

описание этого события: «И вознамерился Муса лишить своего отца власти и 

умертвить его, и нанес своему родителю множество ран. Но ему (Раби‘а. – Ф.М.) 

удалось скрыться в ‘Уяйне, где он стал почетным гостем Хамада ибн Хасана ибн 

Таука – правителя этих мест, так как тот был его давним другом»265. Этот переворот 

стал одним из многих в истории Эд-Дир‘ийи. Аналогичные события сотрясали 

оазис в разы чаще, чем соседствующую с ним вотчину рода Ааль Му‘аммар, что во 

многом объяснялось исключительной скудостью их доходов, которые не могли 

обеспечить достойное существование всем членам эмирской семьи. 

Став главой селения, Муса ибн Раби‘а продолжил войны с кланом Ааль Йазид 

и, по информации летописцев, сумел нанести им тяжелое поражение, разорив 

принадлежащие им деревни ан-Нуаймийю и аль-Васыль. Хроники сообщают, что 

в ходе боестолкновений было убито по меньшей мере восемьдесят воинов, а сама 

битва вошла в недждийскую присказку «Словно утро [когда был повержен род] 

Ааль Йазид»266, которую использовали, когда речь шла о чем-то плохом. К 

                                                                 
263 Там же; Тарих Ибн ‘Иса. С. 27-28. 
264 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 34.  
265 Там же. 
266 Там же; Тарих Ибн ‘Иса. С. 27-28. 



83 

 

сожалению, итоги этого противостояния, как и судьба противников Мусы остались 

вне фокуса недждийских историков. 

Наследником Ибн Раби‘а стал его сын Ибрахим. Подробности его правления 

неизвестны: Ибн Бишр и Ибн ‘Иса ограничиваются упоминанием восшествия 

Ибрахима на престол и перечнем его наследников, в число которых входили его 

сыновья Мукрин, ‘Абдаллах, Сайф, ‘Абд ар-Рахман и Мархан267. Однако лишь 

одному из них, Мархану, посчастливилось стать правителем Эд-Дир‘ийи, 

остальные были вынуждены покинуть эмират. Можно предположить, что 

причиной тому вновь стало малое количество и скудость возделываемых земель, 

которых едва хватало для удовлетворения потребностей небольшого знатного 

семейства. Как только происходил всплеск его численности, оазис рисковал 

погрязнуть в кровавой борьбе за скудное наследство. Альтернативой мог стать 

отъезд, подобный совершенному сыновьями Ибрагима, судьба которых по 

большей части нам известна. Так, ‘Абд ар-Рахман захватил оазисы Дурма и Джау 

и положил начало собственной династии, которая пользовалась заметным 

авторитетом268. Ибн ‘Иса уточняет, что они оставались правителями этих земель 

вплоть до 1751 г., когда последние представители этого семейства (эмир Ибрагим 

ибн Мухаммад и его сыновья Хабдан и Султан) были убиты в войне с родом Ааль 

Сайф из селения ас-Сайайра269. Третий из братьев – Сайф переселился в деревню 

Абу-ль-Кабаш, основав род Ааль ибн Яхья270. Об ‘Абдаллахе сообщается лишь в 

хронике Ибн ‘Исы, где он упоминается в качестве прародителя знатных семейств 

Ааль Ватыб, Ааль Хусейн и Алль ‘Иса. 

Правления Мархана и его сыновей Мукрина и Раби‘а покрыты тайной. 

Известно лишь то, что после кончины отца братья правили оазисом совместно. По 

крайней мере хронисты описывают их как «двух эмиров Эд-Дир‘ийи»271. Потомки 

Раби‘а позднее переселились в Эз-Зубайр, основав династию Ааль Раби‘а272. 

                                                                 
267 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 34; Тарих Ибн ‘Иса. С. 28. 
268 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 34. 
269 Точной локализации это селение не поддается. В наши дни аналогичное называние носит один из пригородов 

Эль-Хуфуфа. Тарих Ибн ‘Иса. С. 27-28. 
270 Там же. С. 28. 
271 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 55. 
272 Тарих Ибн ‘Иса. С. 29. 



84 

 

Мукрин стал основоположником рода Ааль Мукрин, из которого затем выделился 

род Ааль Сауд. Дальнейшие сообщения хронистов об истории Эд-Дир‘ийи 

отличаются недосказанностью. По данным Ибн Бишра, сам Мукрин оставил после 

себя четверых сыновей – ‘Абдаллаха, основателя знатного рода Ааль Наср, Айафа, 

Мархана и Мухаммада. Смерть их отца положила начало ожесточенной распре в 

оазисе, ход которой восстанавливается лишь пунктирно.  

Следующим правителем Эд-Дир‘ийи стал Мархан ибн Мукрин, однако, по 

сообщениям хроники Ибн Раби‘а, уже в 1655 г. он был умерщвлен неким 

«Ватбаном, захватившим земли Гасибы»273. Это событие также присутствует на 

страницах трудов аль-Манкура, Ибн Бишра, аль-Фахири и Ибн Ла‘абуна274. Однако 

ни один из летописцев не называет полного имени упомянутого Ватбана, и лишь 

Ибн ‘Иса определяет его как сына Раби‘а ибн Мархана, основателя рода Ааль 

Ватбан275. Причины данного конфликта слабо освещены в задействованных 

источниках. В исследовательской литературе превалирует точка зрения сирийского 

историка Мунира аль-‘Аджляни, расценивавшего эти событие как междоусобицу, 

разгоревшуюся из-за претензий Ватбана на дир‘ийское наследство, так как он 

«имел на него больше прав»276. С этим взглядом вполне можно согласиться, тем 

более что, передав власть в оазисе сыну, Мукрин нарушил доминировавший в 

Аравии лествичный принцип. Однако подстегнуть ее могла катастрофическая 

засуха, постигшая земли Неджда277. В очередной раз ресурсы Эд-Дир‘ийи 

оказались слишком незначительны для того, чтобы «прокормить» растущую 

прослойку знати.  

Последовавшие за этим события преподносятся летописцами довольно 

путано. В большинстве хроник отсутствуют сообщения о результатах 

вышеописанной междоусобицы. Лишь Ибн ‘Иса уверяет, что Ватбан был 

вынужден скрыться из Эд-Дирийи, «так как пролил кровь, убив своего 

                                                                 
273 Тарих Ибн Раби‘а. С. 34. 
274 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 130; Тарих аль-Манкур. С. 42; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 79; 

Тарих аль-Фахири. С. 93. 
275 Тарих Ибн ‘Иса. С. 32. 
276 Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия. С. 56.  
277 Тарих аль-Манкур. С. 42; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 79; Тарих аль-Фахири. С. 93; 

Тарих ибн Лаабун. С. 130; Тарих Ибн ‘Иса. С. 75. 



85 

 

двоюродного брата Мархана ибн Мукрина ибн Мархана»278. По сообщениям того 

же автора, именно после бегства он сумел захватить Эз-Зубайр и основать там 

династию Ааль Раби‘а. Тем не менееостается непонятным, что в таком случае 

означает фраза летописцев о захвате Ватбаном земель аль-Гасибы. Можно 

предположить, что имелось ввиду отторжение этих земель и их присоединение к 

новым владениям мятежного эмира, однако верифицировать эту гипотезу 

невозможно. Хотя сообщение Ибн ‘Исы является довольно поздним, оно вносит 

определенный порядок в несистематизированные сообщения других хронистов, и 

поэтому его версия взята нами за основу.  Дальнейшая судьба Ватбана также 

практически не отражена в хрониках. Мунир аль-‘Аджляни, считает, что 

новоиспеченный эмир в скором времени был убит братом почившего Мархана – 

Мухаммадом ибн Мукрином, однако указывающих на это сообщений в 

задействованных трудах не обнаруживается.  

Эти события стали отправной точкой затяжного конфликта между родом Ааль 

Мукрин (потомками Мукрина ибн Мархана) и родом Ааль Раби‘а (потомками 

Раби‘а ибн Мархана).  История их борьбы за власть также реконструируется с 

большим трудом в силу противоречивости сообщений летописцев. Согласно Ибн 

Бишру, 1673 г. ознаменовался убийством Насра ибн Мухаммада, называемого 

эмиром Эд- Дир‘ийии, а также некого «Ахмада ибн Ватбана»279. Проблему в 

данном случае составляет отсутствие этих личностей в предложенной Ибн ‘Исой 

родословной и в трудах других историков. Гипотетически Насра можно было бы 

отождествить с упущенным автором сыном Мухаммада ибн Мукрина, однако 

подтверждений этому нет. Следуя тому же принципу, можно предположить, что 

обозначенный в источнике Ахмад – один из 14 потомков Ватбана ибн Раби‘а, 

однако и в этом случае подобная догадка не имеет надежных оснований. 

На страницах хроники Ибн Раби‘а этот конфликт выглядит совсем по-

другому. В ней повествуется о смерти неких «Ахмада ибн Ватбана и эмира ‘Уяйны 

Насра ибн Мухаммада»280. Данное утверждение кажется явной ошибкой, поскольку 

                                                                 
278 Там же. С. 29. 
279 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 92. 
280 Тарих Ибн Раби‘а. С. 25. 



86 

 

все эмиры ‘Уяйны с похожими именами правили в другие временные промежутки. 

Остальные летописцы не освещают этот эпизод вовсе. Наиболее убедительная 

попытка его истолкования была предпринята редактором рукописи «Символа 

славы в истории Неджда» ‘Абдаллахом ибн Мухаммадом ас-Сайфом. Его 

трактовка подразумевает, что оба летописца попросту исказили имя эмира Эд-

Дир‘ийи «Насра ибн Мухаммада ибн Ватбана»281, приходившегося внуком Ватбану 

ибн Раби‘а. Это замечание действительно объясняет странности в сообщениях Ибн 

Бишра и Ибн Раби‘а, однако ставит вопросы о том, как Насру удалось захватить 

власть в оазисе, и что произошло в течение 18 лет, разделяющих смерть правителя 

и захват Гасибы его дедом. В случае же, если придерживаться точки зрения, 

согласно которой Ватбан не бежал в Эз-Зубайр после убийства Мархана ибн 

Мукрина, а остался править в Эд-Дир‘ийе, неминуемо встает вопрос о 

противоречии этой версии данным Ибн ‘Исы. 

Иной взгляд на этот летописный эпизод предложен в работе Мунира аль-

‘Аджляни282. Его основой служат некие неуказанные ученым работы Г. Филби, в 

которых упомянутый в летописях Наср являлся внуком Мукрина ибн Мархана по 

линии его сына Мухаммада. Аль-‘Аджляни выстраивает свое предположение на 

основе изложенной ранее версии о том, что Ватбан ибн Раби‘а был убит своим 

двоюродным братом Мухаммадом, ставшим впоследствии главой оазиса и 

передавшим власть над Эд-Дир‘ийей своему сыну Насру ибн Мухаммаду. Эта 

точка зрения выглядит более убедительно, однако и она не лишена слабых сторон. 

В частности, не существует летописных данных, на основании которых можно 

было бы доказать факт царствования283 Мухаммада ибн Мукрина до 80-х годов 

XVII в., а лишь тогда его имя начинает регулярно фигурировать в сообщениях 

хронистов. Также кажется странным то, что Наср мог начать правление при 

здравствующем отце. 

Третьей, еще менее вероятной версией может быть принадлежность Насра к 

потомкам ‘Абдаллаха ибн Мукрина, который был одним из родоначальников некой 

                                                                 
281 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 92-93. 
282 Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия. С. 56-57.  
283 Здесь и далее понятие «царствование» используется исключительно в качестве синонима понятия «правление». 



87 

 

династии Ааль Наср284. Если основателем этого знатного семейства был сын 

‘Абдаллаха, это также укладывается в общие хронологические рамки. Одним 

словом, события временного промежутка между убийством Мархана ибн Мукрина 

и воцарением Мухаммада ибн Мукрина на данный момент остается уделом гипотез 

и предположений. 

Во второй половине 80-х годов XIX в. летописи начинают изобиловать 

упоминаниями имени Мухаммада ибн Мукрина. Эмир оказался весьма успешен на 

поприще внешней политики. В его правление активизировались отношения с 

‘Уяйной, свидетельством чему стал ряд крупных совместных походов на 

Хураймалу и Садус285. При его участии также произошло одно из крупнейших 

событий в истории эмирата Ааль Му‘аммар – присоединение к его территориям 

аль-Амарии и ее окрестностей286. Однако правление эмира было недолгим, и в 1694 

г. Ибн Мукрин скончался287. Примечательно, что Ибн Бишр и Ибн Ла‘абун в своих 

кратких некрологах называют покойного «владыкой Эд-Дир‘ийи»288, в то время как 

их далекий предшественник аль-Манкур использует титул «правитель аль-

Гасибы»289. Эти титулатуры не противоречат друг другу, но поднимают вопрос о 

времени формирования устоявшихся географических и политических 

наименований в недждийском летописании. Впоследствии в большинстве хроник 

упоминаются только два сына Мухаммада – Мукрин и Сауд, который стал 

эпонимом династии Ааль Сауд. То же самое обнаруживается и в генеалогии 

Саудидов, описанной ‘Ибн Исой290. 

Сыновья Мухаммада ибн Мукрина не смогли унаследовать власть от отца. 

Согласно некрологу Ахмада аль-Манкура от 1696 г., после его смерти Эд-Дир‘ийей 

на протяжении двух лет правил Идрис ибн Ватбан из ветви Раби‘а291. Мунир аль-

                                                                 
284 Тарих Ибн ‘Иса. С. 30. 
285 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 108; Тарих Ибн Раби‘а. С. 38. 
286 Тарих аль-Фахири. С. 102. 
287 Тарих аль-Манкур. С. 52; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 120; Тарих аль-Фахири. С. 108; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 140; Тарих Ибн ‘Иса. С. 56. 
288 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 120; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 140. 
289 Тарих аль-Манкур. С. 52. 
290 Тарих Ибн ‘Иса. С. 30.  
291 Тарих аль-Манкур. С. 57. См также: Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 123; Тарих Ибн 

Ла‘абун. С. 140. 



88 

 

‘Аджляни соглашается с этой версией, отмечая, что в этот период оазис оказался в 

руках рода Ааль Ватбан292. Серьезные разночтения обнаруживаются в хронике аль-

Фахири, который относит гибель Идриса к 1694 г., причем в своем сообщении он 

использует титул «глава Эд-Дирийи»293. Это несоответствие, вероятнее всего, 

является плодом ошибки, поскольку в том же году произошла еще одна 

зафиксированная летописцами смерть – в битве с эмиром Эр-Рияда погиб брат 

Идриса по имени Ибрахим 294. Возможно, что именно Ибрахим занял место 

почившего в 1694 г. Мухаммада ибн Мукрина, но убийство прервало его 

жизненный путь.  

Со смертью Идриса линия наследников Ватбана практически прервалась, что, 

по словам Мунира аль-‘Аджляни, «незамедлительно ввергло эти земли в хаос»295. 

Хотя достоверно неизвестно, имели ли место какие-либо серьезные волнения на 

самом деле. Ни одна из хроник не содержит сообщений, которые бы на это 

указывали. Более того, в том же году безвластие прерывается захватом Эд-Дир‘ийи 

Султаном ибн Кабасом296. В 1708 г. он погиб, и новым эмиром стал его брат 

‘Абдаллах297, правивший всего нескольких месяцев. Уже к следующему году 

относятся сообщения о возвращении в эмират и воцарении там потомков аль-

Мурайди.  

Фигуры братьев Султана и ‘Абдаллаха остаются одной из загадок 

доваххабитской истории Неджда. В лаконичных упоминаниях этих двух 

персоналий не содержится никаких разъяснений относительно их происхождения 

и правления. Популярна точка зрения Мунира аль-‘Аджляни, утверждавшего, что 

братья были ставленниками эмиров Эль-Хасы, стремившихся расширить свое 

влияние на Южный и Центральный Неджд. Сам сирийский историк характеризует 

это время как «властвование пришлых эмиров»298. Хасские лидеры, как и 

                                                                 
292 Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия. С. 57.  
293 Тарих аль-Фахири. С. 108;  
294 Тарих Ибн Раби‘а. С. 39; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 123; Тарих ибн Фахири. С. 109; 

Тарих Ибн ‘Иса. С. 66. 
295 Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия. С. 57.  
296 Тарих аль-Манкур. С. 57; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008 Там же; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 140; 

Тарих Ибн ‘Иса. С. 66. 
297 Тарих аль-Манкур. С. 62; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 137; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 145. 
298 Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия. С. 58.  



89 

 

мекканские шерифы, действительно часто прибегали к возведению на престолы 

недждийских оазисов марионеточных правителей. В то же время данной версии 

присущ ряд недостатков. Во-первых, к описываемому временному промежутку не 

относится ни одна крупная халидидская экспедиция в Центральную Аравию. Во-

вторых, крошечный Дир‘ийский эмират едва ли можно считать стратегическим 

центром, который мог бы особо заинтересовать правителей Эль-Хасы.  

В соответствии с хроникальным материалом, в 1709 г. власть в Эд-Дир‘ийе 

вернулась в руки последних оставшихся в живых членов клана Ааль Ватбан. 

Правление эмиратом принял Муса ибн Раби‘а ибн Ватбан, о котором известно 

очень мало299. Более того, через 2 года после воцарения Мусы скончался один из 

наиболее важных летописцев этого периода – Ахмад аль-Манкур. Остальные 

источники смерть Мусы игнорируют. Сирийский исследователь Мунир аль-

‘Аджляни считает, что эмир был убит в 1720 г. в результате мятежа, поднятого 

жителями Эд-Дир‘ийи под руководством Мухаммада ибн Сауда300. Однако ни в 

одной из задействованных хроник данный эпизод не встречается.  Более того, к 

этому году не относят ни одного значимого события, связанного с Эд-Дир‘ийей. 

Исключение составляет труд Ибн ‘Ибада, на страницах которого обнаруживается 

краткое сообщение о смерти некого Ибн Сауда в 1720 г.301 Вероятнее всего, речь 

идет об одном из братьев Мухаммада. Тезис Мунира аль-‘Аджляни о воцарении в 

оазисе Мухаммада ибн Сауда также сомнителен. По крайней мере, упоминая 

кончину его отца в 1725 г., большинство авторов называют правителем именно 

Сауда302. В хронике Ибн Ла‘абуна это передано таким образом: «В одну из ночей 

рамадана 1137 г.х. (1725 г. – Ф.М.) почил Сауд ибн Мухаммад ибн Мукрин – глава 

Эд-Дир‘ийи»303. Ибн Бишр также уточняет, что его место занял последний 

представитель рода Ааль Ватбан – Зейд ибн Мархан304. Ему удалось продержаться 

на престоле чуть меньше двух лет, прежде чем во власти произошли перестановки. 

                                                                 
299 Тарих аль-Манкур. С. 62; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 138; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 145. 
300 Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия. С. 58.  
301 Тарих Ибн Раби‘а. С. 44. 
302 Там же; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 153; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 152; Тарих аль-

Фахири; Тарих Ибн ‘Иса. С. 65. 
303 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 152. 
304 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 153. 



90 

 

По словам Ибн ‘Ибада, Ибн Раби‘а и Ибн ‘Исы, в 1727 г. Зейд был отправлен на 

тот свет правителем ‘Уяйны Мухаммадом ибн Хамадом ибн Му‘аммаром по 

прозвищу Харфаш305. Ибн Бишр и Ибн Ла‘абун также подтверждают эти событие 

и подчеркивают, что перед гибелью Зейда случилась смута306. 

Падение последнего эмира из рода Ааль Ватбан началось с восстания Мукрина 

ибн Мухаммада ибн Мукрина, дяди будущего основателя первого государства 

Саудидов Мухаммада ибн Сауда307. Однако мятежник пал от руки племянника, 

после чего «Эд-Дир‘ийя полностью перешла в его [Мухаммада] руки»308. Такая 

последовательность событий прослеживается во всех хрониках, однако в трудах 

Ибн Бишра и Ибн Ла‘абуна приводится более полные сведения о случившемся309. 

Так, согласно их рассказу, свергнутый Зейд вынужден был признать власть 

Мукрина ибн Мухаммада, который приказал поверженному противнику лично 

явиться в его резиденцию и выразить покорность. Однако тот, опасаясь расправы, 

потребовал, чтобы его сопровождали Мухаммад ибн Сауд и племянник Ибн Сауда 

– Мукрин ибн ‘Абдаддах ибн Мукрин. По словам Ибн Ла‘абуна, «они застали 

Мукрина в одиночестве посреди его покоев <…> и расправились с ним»310. После 

этого Зейд вернул себе статус эмира, начав, по словам Мунира аль-‘Аджляни, 

«новый акт своего правления»311. Однако оно прервалось в том же году во время 

неудачной попытки разграбления ‘Уяйны. В обычное время этот город был 

неприступен для немногочисленных войск Эд-Дир‘ийи, но накануне вторжения 

вотчину Ааль Му‘аммар опустошила страшная эпидемия, унесшая жизнь ее 

могущественного эмира ‘Абдаллаха. Ибн Бишр свидетельствует: «Тогда Зейд и его 

сподвижники позарились на сокровища [‘Уяйны], и захотели ее ограбить»312. 

Войска дир‘ийцев подошли к городу в сопровождении бедуинских племен. Однако 

его новый правитель по прозвищу Харфаш сумел уговорить Зейда и его дружину 

                                                                 
305 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 81-82; Тарих Ибн Раби‘а. С. 44; Тарих Ибн ‘Иса. С. 66.  
306 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 155; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 152-153; Тарих аль-Фахири. 

С. 125.  
307 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 155; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 152. 
308 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 82. 
309 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 155; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 152-153. 
310 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 152-153. 
311 Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия. С. 59.  
312 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 155. 



91 

 

вступить в переговоры, во время которых те были предательски расстреляны. Сам 

эмир, получив смертельные раны из «двух ружей»313, скончался. 

После его гибели последним претендентом на власть в Эд-Дир‘ийе оказался 

Мухаммад ибн Сауд, в правление которого (до заключения союза с Мухаммадом 

ибн ‘Абд аль-Ваххабом) летописцами не было замечено ничего примечательного. 

Упоминаются лишь два грабительских набега в 1731 и 1738 г. Объектом первого 

стал караван, следовавший из ‘Уяйны314. Второй был нацелен на земли Эр-Рияда315. 

Спустя шесть лет, в 1744 г., Мухаммад ибн Сауд принял проповедника Мухаммада 

ибн ‘Абд аль-Ваххаба на должность кади Эд-Дир‘ийи, тем самым предопределив 

колоссальные социально-политические трансформации, которые предстояло 

пережить его эмирату и всему Аравийскому полуострову. 

Таким образом становится очевидным, что на протяжении всей своей истории 

до 1744 г. Эд-Дир‘ийя представляла собой типичный недждийский эмират со всеми 

присущими ему социально-политическими особенностями. Селением и 

окрестностями правил пришлый эмирский род, не образовавший с местным 

обществом «единого организма». Правители выступали в качестве 

землевладельцев и военной прослойки. Показательно, что в хрониках нет ни одного 

упоминания о какой-либо иной деятельности предков Саудидов помимо военной. 

Как и большинство владений Эль-‘Арида, будущий центр первого государства 

Саудидов представлял собой крохотную территорию, контролируемую потомками 

аль-Мурайди. Весьма метко о ее положении высказался А.М. Васильев: «Столица 

обширного саудидского государства в то время влачила жалкое существование»316. 

Ввиду удаленности от ключевых перевалочных пунктов на торговых путях, 

селение было вынуждено жить преимущественно за счет скудных возделываемых 

земель317. Однако их недостаток приводил к конфликтам среди местной знати. 

                                                                 
313 Там же.  
314 Тарих аль-Фахири. С. 128. 
315 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 165. 
316 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 86. 
317 Отдельные саудовские исследователи склонны переоценивать благополучие Эд-Дир‘ийии в доваххабитскую 

эпоху. Порой ими приводятся необоснованные идеи о крайне удачном положении города на караванных путях и 

исключительной плодородности местных почв. См., например: Аль-Джасир, Хамад. Эд-Дир‘ийя ка‘идат ад-дауля 

ас-са‘удия аль-уля (Эд-Дир‘ийя: твердыня первого государства Саудидов). Эр-Рияд: Фахрасат мактабат аль-малик 

Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1995. С 13–15, 35–37. 



92 

 

Первый из них вспыхнул между сыном и внуком основателя селения. Тем же 

дефицитом земельных участков был спровоцирован массовый отъезд его 

праправнуков. Похожая борьба за средства к существованию представляла собой 

один из определяющих факторов истории всех политических субъектов Южного 

Неджда. Неудивительно, что такие стартовые позиции не позволяли вотчине 

предков Ааль Сауд обрести сколь-либо заметное политическое влияние на 

соседние области и расширить свою убогую ресурсную базу. Ведь, как и в 

большинстве эмиратов того времени, в Эд-Дир‘ийе не существовало никаких 

механизмов общественной консолидации и мобилизации для того, чтобы изменить 

это безвыходное положение.   

Анализ истории ‘Уяйны и Эд-Дир‘ийи раскрывает сходство в судьбах и 

специфике истории обоих политических субъектов. Единственным существенным 

различием между ними являлась их неравная обеспеченность природными 

богатствами, что было обусловлено особенностями их географического 

расположения. В то же время в обоих субъектах царил схожий социально-

политический уклад, ограничивавший возможность формирования в них 

государственности. На основании таких наблюдений специалисты часто приходят 

к выводу о применимости выявленных характеристик ко всем эмиратам 

Центральной Аравии. Этот вывод действительно подкрепляется примерами многих 

селений Эль-‘Арида и даже Эль-Хасы, несмотря на всю уникальность этой 

провинции. Вместе с тем нельзя обойти вниманием одно серьезное исключение, 

которое может заставить исследователей отчасти пересмотреть свои констатации. 

Таковым является ‘Унайза – крупнейший торговый и политический центр Эль-

Касыма в XVII–XVIII вв.  

 

§ 8. ‘УНАЙЗА В ДОВАХХАБИТСКУЮ ЭПОХУ 

 

Вопреки распространенному мнению в доваххабитское время именно ‘Унайза, 

а не Бурайда была подлинным центром провинции Эль-Касым. Современный 

главный город этой провинции – Бурайда – некогда числился «древней 



93 

 

столицей»318 этих земель, однако к XVII в. по невыясненным причинам он этот 

статус на время утратил. В хроникальном массиве, касающемся истории Неджда 

досаудидской эпохи, это селение упоминается лишь вскользь в контексте 

малозначимых событий. Прежние позиции ему удалось вернуть гораздо позже, 

когда ‘Унайза пришла в упадок в результате длительных и разорительных 

ваххабитских войн. 

Облик доваххабитской ‘Унайзы без особых усилий восстанавливается на 

основании записок западных путешественников XIX в. Наиболее полные сведения 

предоставляет У. Палгрев, один из первых европейцев, посетивших эти места, а 

также Ч. Доути, детально описавший ее быт в 80-х годах XIX в. Не менее ценными 

представляются труд Карло Гуармани «Северный Неджд», посвященный его 

аравийской экспедиции 1864 г., и работа Г. Филби «Сердце Аравии», содержащая 

критику ряда данных У. Палгрева. 

Политическое и экономическое значение ‘Унайзы, как и в случае с 

остальными городскими центрами Внутренней Аравии, во многом зиждилось на 

его исключительно удачном географическом положении. Эль-Касым представлял 

собой одну из важнейших земледельческих областей Аравийского полуострова. 

Местные почвы отличались плодородностью, а неглубокое залегание грунтовых 

вод в районе вади Эр-Румма значительно упрощало их орошение. По уверениям У. 

Палгрева, само название провинции произошло от арабского наименования 

песчаной, но плодородной почвы319. Он так описывает водные ресурсы этих земель: 

«Воду здесь можно встретить повсюду, причем на очень небольшой глубине <…> 

Не более шести футов или около того отделяли верхнюю часть любого колодца 

Эль-Касыма от поверхности воды <…> также я слышал, что зимой колодцы 

переполняются настолько, что дают начало небольшим озерам, и некоторые из них, 

сильно уменьшаясь в размерах, переживают лето»320. Однако Г. Филби не столь 

оптимистичен, уверяя, что приведенные У. Палгревом «результаты подсчетов 

максимальной глубины колодцев в Эль-Касыме в шесть футов не подтверждаются 

                                                                 
318 Guarmani C. Northern Najd. С. 42. 
319 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 148. 
320 Ibid. 



94 

 

фактами»321. Тем не менее он также наделяет эту провинцию статусом одной из 

«житниц» Неджда322. Как и ‘Уяйна, ‘Унайза и ее окрестности регулярно страдали 

от затоплений. Отдельные бедствия в силу своей масштабности даже получали 

собственные имена, подобно случившемуся в 1705 г. наводнению, которое нарекли 

«ас-Сулайми» «в честь одного слепца, погибшего в своем погрузившемся под воду 

доме»323. Хорошая обеспеченность водой не только увеличивала урожайность 

типичных для Неджда сельскохозяйственных культур, но также позволяла 

выращивать и более редкие для этой части арабского мира технические культуры, 

в частности хлопок, который, по оценке У. Палгрева, не уступал по качеству 

индийскому324. При этом его производство было ориентировано преимущественно 

на местный рынок. В целом оазисы Эль-Касыма могли прокормить до 25 тыс. 

оседлых жителей325. 

Помимо земледелия в области процветали ремесла, а также промыслы, 

которые, как и повсюду в Аравии, нередко отдавались на откуп кочевым племенам. 

Г. Филби описал производство в провинции соли, которая отличалась от 

хиджазской «грязно-розовым оттенком»326. Неподалеку от ‘Унайзы активно 

разрабатывались каменные карьеры, поставлявшие песчаник для строительства327. 

К. Гуармани добавлял, что местные жители закупали у бедуинских племен 

чистокровных жеребят, которых выращивали и продавали за пределы Аравийского 

полуострова через порты Восточной Аравии328. К его уверениям в том, что эта 

отрасль была для города «важнейшей»329, следует относиться с осторожностью, 

учитывая как ее расцвет в то время, когда он посещал эти края, так и его 

вовлеченность в сферу коневодства. Описание коневодства встречается у Ч. Доути, 

который сообщает, что лошади вывозились из кочевий летом и откармливались в 

городе до того момента, пока в Индийском океане не начинал дуть муссон, после 

                                                                 
321 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 2. P. 141. 
322 Ibid. P. 135, 142. 
323 Тарих Ибн ‘Иса. С. 60. 
324 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 149-150. 
325 Ibid. P. 143. 
326 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 2. P. 142. 
327 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 390. 
328 Guarmani C. Northern Najd. P. 40. 
329 Ibid. P. 42. 



95 

 

чего их перегоняли через вади Эр-Румма в Кувейт и оттуда переправляли в 

Бомбей330. 

Определяющим фактором могущества ‘Унайзы было ее исключительно 

удачное расположение на перекрестке двух крупнейших трансаравийских 

торговых путей. Первым был путь вдоль вади Эр-Румма, а вторым – маршрут, 

тянущийся сквозь центр Аравийского полуострова с северо-запада на юго-восток 

через земли Джебель-Шаммара и Южного Неджда. Через Эль-Касым следовало 

немало торговых и паломнических караванов. Также через провинцию пролегали 

менее значимые пути, связывающие северные пределы Аравийского полуострова с 

Йеменом через вади Давасир и вади Наджран. В более поздний период ценность 

Эль-Касыма повысилась за счет его тесных связей с Кувейтом. Свои позиции 

провинция сохраняла вплоть до Новейшего времени, хотя ее роль в торговле с 

Левантом значительно сократилась в результате хаоса, принесенного в Неджд 

египетской экспедицией начала XIX в. и последовавшим за ней политическим 

кризисом331. Некоторые исследователи характеризуют касымские земли, как «одну 

из наименее изолированных от внешнего мира провинций Центральной 

Аравии»332.  

На прилавках местных базаров были представлены товары из отдаленных 

уголков арабского мира, а местные поселения часто становились площадкой для 

стихийных ярмарок, устраиваемых проходящими через Эль-Касым паломниками. 

Одно из таких временных торжищ в красках описывает У. Палгрев: «Наш путь 

вывел нас на обширную равнину, прилегающую к городским стенам [Бурайды] с 

севера. Это пространство было покрыто палатками <…> повсюду громоздились 

корзины с финиками и овощами, сосуды с яйцами, маслом, молоком и сывороткой, 

мясо, подвешенное на небольших столбах, и связки дров»333. 

Весомая роль торговли в экономике Эль-Касыма существенным образом 

влияла на местное население и царившие здесь порядки. Нередко его жители 

                                                                 
330 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 398. 
331 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 149-151. 
332 Ас-Салман, Мухаммад ибн ‘Абдаллах. Тарих Эль-Касым. С. 5. 
333 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 176. 



96 

 

именовались одними из «наиболее одаренных обитателей Неджда»334, торговые и 

ремесленные навыки которых «превосходили все, какие только можно обнаружить 

среди оседлых племен севера»335. Путешественники постоянно подчеркивали 

добродушный и общительный характер касымцев. Не были характерны для 

‘Унайзы типичные для эмиратов Неджда междоусобицы. «Народы, живущие в 

единстве, не боящиеся внешних врагов», – так характеризовал ‘унайзийцев Ч. 

Даути. 

В XVII–XVIII вв. ‘Унайза наряду с ‘Уяйной и Хаилем входила в число 

наиболее значимых религиозных центров Внутренней Аравии. Более того, она 

была редким для Неджда «оазисом» нормативного ислама, на что косвенно 

указывал сам основатель ваххабитского движения Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб, 

одобрительно отзывавшийся о малой распространенности языческих обрядов и 

традиций среди местных горожан336. Славу ‘Унайзе принес знаменитый ‘алимский 

клан Ааль Бассам, представители которого внесли весомый вклад в духовное и 

культурное развитие будущих саудидских государственных образований. В 

дальнейшем члены этого семейства примкнут к ваххабитскому движению и станут 

его упорными поборниками, о чем свидетельствует заметка Ч. Доути, в которой он 

характеризовал поздних представителей Ааль Бассам как «фанатиков»337. Не 

удивительно, что при имеющихся вводных социально-политическая история этих 

мест в XVII–XVIII вв. отличалась рядом особенностей. 

В большинстве арабских письменных источников практически не 

упоминаются ни Эль-Касым, ни его столица вплоть до начала их покорения 

ваххабитами. Обрывочные сообщения о связанных с этими землями событиях 

обнаруживаются в хрониках аль-Манкура, Ибн ‘Ибада, Ибн Ла‘абуна, Ибн ‘Исы и 

аль-Фахири. Некоторые дополнительные детали можно почерпнуть из позднейшей 

сводной хроники ‘Абдаллаха аль-Бассама. Краеугольным же камнем 

реконструкции социально-политической истории города является хроника 

                                                                 
334 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 315. 
335 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 112. 
336 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 322-323. 
337 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 377. 



97 

 

«Краткая история ‘Унайзы» ‘Абд ар-Рахмана аль-Бассама, представляющая собой 

позднейший, но единственный на данный момент письменный источник, 

содержащий базовые сведения об этом уголке Неджда. Согласно этому труду, 

первые селения на месте будущего города появились примерно в 620 г.х. / 1223 г.338 

Их основателем считается некий Захри ибн Джараха ас-Саури из племени Саби‘а, 

разбивший на этих землях первые сады. Заранее обратим внимание на то, что 

начало истории города датировано автором с помощью подсчетов, основанных на 

генеалогии современных ему потомков ас-Саури. Каждому из 30 имен, входящих в 

их насаб, аль-Бассам отводит по 30 лет, получая в итоге приведенный выше год.  

Данные о социально-политической истории ‘Унайзы чаще всего основаны на 

устных преданиях и отличаются обрывочностью и немногочисленностью. Аль-

Бассам уверяет, что после переселения Захри его потомки образовали на этом месте 

три поселения, ставшие ядром будущего города339. Первым из них была аль-

Хурайза, населенная родом Ааль Натван из колена Ааль Джарах из племени Саби‘а 

во главе с эмиром ‘Ауджаном ибн Нашнушем. Рядом силами ‘Акиля ибн Ибрахима 

ибн Мусы ибн Мухаммада ибн Бакра ибн ‘Утайка ибн Джабара ибн Набхана ибн 

Сарура ибн Захри ибн Джараха была построена деревня аль-‘Акайлия, 

разрушенная в 1686/87 г. в ходе рейда мекканского шерифа Ахмада ибн Зейда340.  

Третье поселение, аль-Мулайха, было основано коленом Ааль Замиль из рода Ааль 

Джарах341. Также до прихода Захри эти земли были населены одним из ответвлений 

могущественного восточноаравийского племени Бану Халид под названием Ааль 

Джаннах и кланом Ааль Кусайр с эмиром За‘иром ибн Шахваном во главе, 

обитавшим в располагавшейся неподалеку безымянной деревне. 

Согласно данным ‘Абд ар-Рахмана аль-Бассама, в 1699 г. три селения 

объединились в городок ‘Унайза, правителем которого стал Фаузан ибн Хумайдан 

ибн Хасан ибн Му‘аммар из рода Ааль Фадль из колена Ааль Джарах из племени 

                                                                 
338 Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза. С. 69. 
339 Там же. 
340 Тарих аль-Манкур. С. 50; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 66; Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза. С. 69; Тарих Ибн Ла‘абун. 

C. 135; Тарих Ибн ‘Иса. С. 51. 
341 Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза. Т. 5. С. 69. 



98 

 

Саби‘а342. Датировка этого события предельно условна. Судя по всему, слияние 

трех деревень произошло значительно раньше. Так, Ахмад аль-Манкур, старейший 

из задействованных летописцев, трижды упоминает ‘Унайзу в качестве единого 

города, а не городской агломерации в период до 1699 г.343 Более ранние сообщения 

о ней содержатся в хронике Ибн ‘Исы344. Также примечателен труд Ибн ‘Ибада, 

подтверждающий начало правления эмира Фаузана в 1699 г., но умалчивающий об 

объединении трех селений, из чего можно сделать вывод о том, что 1669 годом 

‘Абд ар-Рахман аль-Бассам датировал не столько «рождение» ‘Унайзы, сколько 

установление в ней единой власти. 

С момента появления правителя социально-политическая история этих земель 

стала развиваться по нетипичному для Центральной Аравии сценарию. Одной из 

ее отличительных черт стало практически полное отсутствие непрестанной борьбы 

за власть между представителями могущественных «аристократических» родов. 

Подобная тенденция сохранялась вплоть до включения Эль-Касыма в состав 

первого государства Саудидов. Единственным исключением стало смещение и 

изгнание эмира Фаузана ибн Хумайдана родственными ему родами Ааль Абу 

Ганим и Ааль Бакр в первый же год его правления, после чего его место занял 

Фаузан ибн Му‘аммар (ум. в 1704 г.)345. Столь бескровная перестановка во власти 

позволяет предположить, что уже в это время в ‘Унайзе сложилась уникальная для 

Неджда модель эмирской власти, при которой влияние эмира существенным 

образом ограничивалось «аристократией» и городской элитой, в кругу которой он 

был лишь первым среди равных. Похожий уклад описывал и Ч. Доути, повествуя о 

местном городском совете, на заседаниях которого правитель «больше молчал, чем 

говорил»346. 

Заметная роль ‘Унайзы в трансаравийской торговле, способствовавшая ее 

стремительному расцвету, с конца XVII в. стала беспокоить правителей Эль-Хасы 

из племени Бану Халид, начавших организовывать разорительные набеги на город 

                                                                 
342 Там же. С. 70. 
343 Тарих аль-Манкур. С. 50, 53, 60;  
344 Тарих Ибн ‘Иса. С. 59 
345 Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза. С. 70; Тарих Ибн ‘Иса. С. 57. 
346 Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. P. 346-47, 407, 428. 



99 

 

и его окрестности. Главной целью халидидов был захват власти в этом узловом 

торговом центре с целью установления полного контроля над караванными путями, 

пересекающими Центральную и Восточную Аравию. Подчеркнем, что к началу 

XVIII в. Эль-Хаса полностью подчинила себе маршрут, связывающий Эль-Хуфуф 

и Эль-‘Арид. Основной ударной силой в процессе покорения ‘Унайзы стало племя 

Ааль Джаннах – в 1704 г. оно впервые атаковало город347. В битве с кочевниками 

пал эмир Фаузан, но его брату Хумайдану ибн Му‘аммару удалось изгнать 

халидидов и занять место правителя ‘Унайзы. 

Тем не менее интерес Бану Халид к этим землям не угасал. В 1716 г. глава 

племени Джаннах Идрис ибн Шаи‘а ибн Са‘аб совершил серию рейдов, целью 

которых стали стойбища родственного хасским эмирам племени Саби‘а. ‘Абд ар-

Рахман аль-Бассам и Ибн ‘Иса отмечают, что в ходе одной из халидидских военных 

экспедиций была разрушена крепость ‘Унайзы348. Однако вскоре род Ааль Фадль 

из клана Ааль Джарах собрал достаточно сил и остановил набеги. Судьба самого 

Хумайдана ибн Му‘аммара остается неизвестной, но в том же 1716 г. победители 

назначили правителем некого Ша‘иба из рода Ааль Джарах. 

Последующие десятилетия стали наиболее благоприятным временем для 

‘Унайзы. Затишье во внешней политике эмирата Бану Халид и начавшаяся там 

смута дали правителям Эль-Касыма шанс укрепить свое влияние и расправиться со 

старыми противниками. 1721 г. был отмечен резней, жертвами которой пали 

многие представители рода Ааль Джаннах, населявшие эту область349. Ослабление 

халидидского влияния в этих землях вновь оживило торговый путь через вади Эр-

Румма и значительно обогатило ‘Унайзу. Уже в 1723 г. летописцы упоминают 

резкое снижение цен на продовольствие в городе350. 

Последующие два доваххабитских десятилетия практически никак не 

освещаются в письменных источниках. Учитывая факт снижения 

внешнеполитической активности эмирата Бану Халид, можно предположить, что 

                                                                 
347 Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза. С. 70; Тарих аль-Манкур. С. 60; Тарих Ибн ‘Иса. С. 57. 
348 Нубса тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза. С. 71; Тарих Ибн ‘Иса. С. 60. 
349 Тарих Абдаллах аль-Бассам. С. 56. 
350 Там же. С. 57. 



100 

 

‘Унайза в этот период не переживала серьезных потрясений. Однако вскоре 

халидидская угроза вновь нависла над провинцией. В 1741 г.  Идрис ибн Шаи‘а 

ибн Са‘аб предпринял очередной набег на Эль-Касым, и на этот раз его жертвой 

стал правивший тогда эмир Хасан ибн Ша‘иб, а часть клана Ааль Джарах 

вынуждена была бежать, после чего на этих землях воцарились халидиды351. 

Затем в трудах ‘Абд ар-Рахмана аль-Бассама и ‘Абдаллаха аль-Бассама нить 

повествования обрывается. Из событийной канвы полностью выпадают два 

последующих десятилетия. В отдельных пассажах лишь в общих чертах 

описываются рост сельскохозяйственных угодий ‘Унайзы и успешные набеги ее 

обитателей на города и племена Эль-Касыма352. Рассказ летописцев возобновляется 

с событий 1760 г., ознаменовавшегося смертью эмира ‘Унайзы по имени Рашид353. 

Причем детали его прихода к власти и правления в сочинениях двух упомянутых 

авторов полностью опущены. Некоторую ясность в произошедшее привносит 

летопись Ибн Ла‘абуна, описывавшего произошедшее следующим образом: «В 

1173 г.х. (1759 г. – Ф.М.) был убит Рашид ибн Мухаммад ибн Хасан, правитель 

‘Унайзы из рода Маша‘иб из клана Джарах из племени Шаби‘а. Также [из селения] 

был изгнан глава клана Джанах из племени халидидов. К его (Рашида. – Ф.М.) 

смерти причастны представители родов Ааль Абу Ганнам и Ааль Замиль, а также 

некоторые [потомки] Фаузана ибн Хумайдана из Ааль Хасан, павшего в 1115 г.х. 

(1704 г. – Ф.М.). <…> Убийство произошло в маджлисе354 ‘Унайзы. Причиной тому 

стала давняя неприязнь между жителями города и рода Ааль Джаннах. Рашид же, 

придя к власти, заключил мир с новым главой клана Ааль Джаннах Фарраджем. 

Они прекратили вражду и поддерживали мир около 30 лет. [За это время] жители 

‘Унайзы и преуспели в земледелии и посадили множество пальм, приумножив свое 

благосостояние. Но затем шайтан и его приспешники посеяли раздор между 

ними»355.  

Опуская предвзятую авторскую оценку произошедшего, восстановим 

                                                                 
351 Там же; Тарих Ибн ‘Иса. С. 71. 
352 Там же. 
353 Тарих Абдаллах аль-Бассам. С. 57. 
354 Маджлис – здесь место собрания членов совета племени. 
355 Тарих Ибн Ла‘абун. C. 168. 



101 

 

обстоятельства воцарения Рашида. Захватив власть, халидиды назначили эмиром 

своего ставленника Рашида – представителя одной из боковых ветвей правившего 

до этого рода. Аналогичная практика, названная Ибн Ла‘абуном «заключением 

мира», широко применялась эмирами Эль-Хасы. Упомянутые хронистом 30 лет 

мира также отчасти совпадают с «затишьем» в других хрониках. Кроме того, 

весьма примечательно, что на этот период приходятся нетипичные для местной 

социально-политической традиции грабительские рейды на соседние области, 

инициированные не местными элитами, а халидидскими властителями. Засилье 

чужеродных элит наряду с кровной враждой между кланами Ааль Джаннах и Ааль 

Джаррах, без сомнения, порождали недовольство в кругах знати, что и стало 

причиной убийства Рашида и изгнания Фарраджа. Однако ни один из источников 

не информирует нас о дальнейших событиях.  Последующие сообщения относятся 

уже к 1766 г., отмеченному оживлением торговли и основанием новых городов, 

одним из которых стала аль-Букайрия356. Подчеркнем, что в эти годы Эль-Касым 

уже находился под влиянием новоявленного ваххабитского государства. Таким 

образом, изгнанием Фарраджа фактически завершается существование ‘Унайзы 

как независимого политического центра. В дальнейшем в этих землях наблюдался 

стремительный рост влияния Саудидов, увенчавшийся окончательным захватом 

города в 1788 г. 

Анализ социально-политической истории ‘Унайзы в XVII–XVIII вв. позволяет 

понять, насколько она была специфичной и непохожей на историю других 

недждийских городов. Необычным является практически полное отсутствие в 

эмирате кровавых междоусобиц, а все основные конфронтации, как правило, имели 

место в рамках борьбы с внешними захватчиками. В этой связи обращает на себя 

внимание исключительная консолидация местных элит. Любопытной деталью 

является также отсутствие упоминаний о грабительских набегах эмиров ‘Унайзы, 

столь характерных для властителей оазисов Центральной Аравии. На этой 

особенности сфокусировался У. Палгрев, противопоставлявший миролюбие 

                                                                 
356 Тарих Ибн ‘Иса. С. 76. 



102 

 

местных жителей «лихой храбрости севера, сформировавшейся в стремительных 

набегах и бедуинских междоусобицах»357. 

Во многом такому раскладу способствовало раннее оседание на землю 

местной знати (если верить хроникам, род Ааль Джарах проживал здесь уже около 

500 лет), но главной причиной являлось исключительное место торговли в 

экономической жизни эмирата, сравнимое лишь с ее значением в Эль-Хасе. Это 

напрямую сказывалось на стремительном развитии в этой части Неджда городской 

жизни, что ускорило разложение родоплеменных отношений в среде ее оседлых 

жителей. Вполне вероятно, что на этом пути общество ‘Унайзы пережило 

качественный перелом, а в его недрах начали формироваться зачатки развитых 

социальных институтов. Примечателен и вектор деятельности местных элит, 

который в значительной степени определялся стремлением правителей к 

поддержанию порядка на подконтрольных им участках трансаравийских 

караванных путей, а не тяготением к грабительским экспедициям. 

Даже будучи восстановленной лишь фрагментарно, история ‘Унайзы 

позволяет усомниться в «гомогенности» социально-политического уклада, 

доминировавшего на этих территориях, а также задаться вопросом о 

правомерности экстраполяции характеристик, свойственных политиям Южного 

Неджда на всю Восточную и Центральную Аравию. На данный момент этот вопрос 

не может быть разрешен, поскольку научный поиск в этом направлении 

осложняется отсутствием источников. В тени по-прежнему остается история 

провинции Джебель-Шаммар, географическое положение которой также должно 

было способствовать формированию в ней специфического уклада. Полноценный 

сравнительный анализ истории различных областей Центральной Аравии остается 

уделом будущего, однако дальнейшее развитие исследований в этом направлении 

вполне может способствовать пересмотру ряда сложившихся в научном 

сообществе взглядов на социально-политическую историю этой части арабского 

мира.  

                                                                 
357 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 112. 

 



103 

 

ГЛАВА II. ВОСТОЧНАЯ АРАВИЯ В XVII–XVIII ВВ. 

 

§ 1. ЭЛЬ-ХАСА. ТОПОНИМИКА И ОСОБЕННОСТИ ПРОВИНЦИИ 
 

При изучении истории Центральной и Восточной Аравии исследователи 

нередко сталкиваются с неоднозначностью применения тех или иных 

географических названий. Если в случае Неджда существует шаткая, но более или 

менее устоявшаяся традиция, то проблема трактовки восточноаравийских 

топонимов сохраняет свою остроту. В частности, это касается одной из ключевых 

для настоящего исследования провинций Аравийского полуострова – Эль-Хасы. 

На протяжении более чем двух сотен лет так и не сложился сколь-либо заметный 

консенсус относительно географической «наполняемости» этого топонима. 

Неопределенность в этом отношении характерна не только для современной 

научной литературы и сравнительно поздних трудов европейских 

путешественников, но также для арабских источников Средних веков и Нового 

времени.  

Можно выделить четыре основных подхода. Согласно первому, Эль-Хасой 

следует считать всю совокупность территорий, ограниченных Малым Нефудом на 

западе, Персидским Заливом на востоке, предместьями южного Ирака на севере и 

пустыней Руб-эль-Хали на юге. Такой позиции, к примеру, придерживается 

кувейтский эксперт по политической истории Восточной Аравии Мухаммад 

‘Араби Нахла. Исследователь убежден, что понятие «Эль-Хаса» тождественно 

историческому «Большому Бахрейну», который, по его определению, 

«простирается от Басры на севере до Омана на юге»358, включая пустыню Джафура 

и земли Кувейта. Он также утверждает, что наименование «Эль-Хаса» происходит 

от названия крупнейшего в области города359.  

Эта версия звучит крайне неубедительно по нескольким причинам. В первую 

очередь, обращает на себя внимание тот факт, что очерченная автором область 

полностью совпадает с границами современной саудовской провинции Эш-

                                                                 
358 Нахла, Мухаммад ‘Араби. Тарих аль-Ахса ас-сияси. С. 8.  
359 Там же. С. 9.  



104 

 

Шаркийя, и в данном случае их отождествление кажется прямолинейной попыткой 

переложить исторический топоним на современное территориально-

административное деление Саудовской Аравии. Кроме того, большинство 

аутентичных источников описывают Эль-Хасу как гораздо более компактную 

территорию. Вторым сомнительным моментом является тезис Мухаммада Нахлы о 

происхождении названия этой провинции от наименования населенного пункта, 

поскольку в период с раннего Средневековья до наших дней одноименного ей 

«крупнейшего» города попросту не существовало. Отметим, что это заблуждение 

имеет довольно долгую историю и обнаруживаются в трудах средневековых 

авторов, в том числе в «Сафар-Намэ» Насира Хострова360. Вполне возможно, что 

как восточные, так и европейские путешественники становились «жертвами» 

изначальной неопределенности местных географических наименований, на что 

сетовали некоторые европейские исследователи спустя столетия361. Аргументом в 

пользу того, что название «Эль-Хаса» применялось ошибочно, могут служить 

сведения, приведенные в наиболее близком к рассматриваемому периоду 

«Путешествии Ибн ‘Альвана», в котором автор описывал Эль-Хасу как «большой 

и просторный город»362, хотя в середине XVIII в., когда он побывал в Восточной 

Аравии, единственным заметным городом этого края был лишь Эль-Хуфуф.  

Альтернативой первой версии является именование «Эль-Хасой» 

крупнейшего в области оазиса – главного земледельческого центра Центральной и 

Восточной Аравии, раскинувшегося в окрестностях скального массива Дежбель 

аль-Карра. По косвенным показателям, такой точки зрения придерживалось 

большинство недждийских хронистов XVII–XVIII вв. Хотя в их трудах нет 

никакого географического обзора, обнаруживающиеся в них сообщения содержат 

ряд признаков такого подхода. В качестве примера можно привести сочинение 

‘Усмана ибн Бишра, который, описывая рейды Саудидов в Эль-Хасу, перечисляет 

селения, располагающиеся исключительно в этой области363. Примечательна также 

                                                                 
360 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 178-179. 
361 Sadlier G. F. Diary of a Journey across Arabia. P. 2; Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 26. 
362 Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. С. 1114. 
363 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 384. 



105 

 

локализация этим летописцем деревни Эль-Фудуль, подвергшейся разорению в 

ходе одной из ваххабитских экспедиций. Он помещает ее «на востоке Эль-Хасы»364 

– в восточной части хасского оазиса. Взгляд ‘Усмана ибн Бишра на значение 

топонима «Эль-Хаса» разделяется Хусейном ибн Ганном365. Наиболее 

репрезентативной в данном случае является «История аль-Фахири», на страницах 

которой автор рассказывает о захвате османскими войсками «Эль-Хасы и ее 

окрестностей»366, четко разделяя аграрный центр и прилегающие к нему 

территории. Аналогичные взгляды также прослеживаются в анонимной хронике 

«Блеска метеора»367. Из современных исследователей с точкой зрения, 

высказанной недждийскими летописцами, солидаризируется бахрейнский историк 

Башир Зейн аль-Абидин368. Менее ясной представляется позиция Насира Хосрова, 

уверявшего, что «название Лахса (Эль-Хаса. – Ф.М.) означает одновременно и 

город, и область, и пригороды, и крепость»369. В данном случае непонятно, 

разводил ли автор понятия «область» и «пригороды», или же они оба обозначали 

возделываемые территории.  

Вторая из изложенных версий звучит намного убедительнее первой, но и она 

не лишена слабых мест. Прежде всего обращает на себя внимание этимология 

обсуждаемого названия. В буквальном переводе с арабского слово хиса (мн.ч. ахса) 

означает «каменистая равнина, покрытая песком»370, что явно диссонирует с 

«великолепными ухоженными рощами апельсиновых и лимонных деревьев и 

густой зеленью среди колоннад огромных пальмовых стволов», описанных Г. 

Филби371. Британский путешественник предпринял попытку разрешить это 

противоречие. По его убеждению, «термин “аль-Хаса” означает “известняк” и 

строго применим только к известняковой равнине между пустынной степью 

Сумман и песчаным поясом на востоке»372. Что касается оазиса у подножия 

                                                                 
364 Там же. 
365 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.2. С. 881.  
366 Тарих аль-Фахири. С. 85. 
367 Лам‘а аш-шихаб. С. 251. 
368 Аль-‘Абидин, Башир Зейн. Тарих аль-Бахрейн аль-хадис. С. 25. 
369 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 179. 
370 Баранов Х.К. Арабско-русский словарь. М.: Костин, 2007. С. 175. 
371 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 21. 
372 Ibid. P. 26. 



106 

 

Джебель аль-Карра373, то, по мнению Г. Филби, его название имеет другое 

написание и происхождение. Он уверяет, что эти земли правильно называть «“аль-

Хиса”, что означает “шепот” или “журчание” и ассоциируется с отзвуками ручьев, 

которые по воле природы орошают плодородные земли оазиса»374. Его объяснение 

путаницы в топонимах как результата созвучия разных наименований могло бы 

поставить точку в непрекращающихся спорах, однако автор не приводит точной 

транскрипции, с опорой на которую можно было бы воспроизвести оригинальное 

звучание второго названия и верифицировать его значение. Все же нельзя не 

подчеркнуть, что Г. Филби указал на корректность применения термина «Эль-

Хаса» по отношению к окружающим оазис землям. В этом был убежден и другой 

знаменитый исследователь Дж. Сэдлиер, который, однако, не стал настаивать на 

данной позиции. 

Идеи, высказанные Г. Филби и Дж. Сэдлиером, легли в основу третьего 

подхода, согласно которому Эль-Хасой надлежит называть как хасский оазис, так 

и обширные, но строго ограниченные территории в Восточной Аравии, которые в 

XVI–XVII вв. входили в состав османского санджака Лахса. Именно эта версия 

нашла отражение в фундаментальном труде британского дипломата и 

колониального администратора Дж. Лоримера «Газетир Персидского залива, 

Омана и Центральной Аравии»375. Ключевыми точками, по которым в его работе 

проводились границы Эль-Хасы, стали наиболее заметные природные ориентиры 

области – горы и скалы. На севере таковыми были холмы На‘айрия и ‘Удума, а 

также хребет Абу Зухейр. Западная граница тянулась через массив Джебель ат-

Тафф вплоть до горы Джау ад-Духан, затем в сторону Джебель аль-Карра, где резко 

поворачивала на восток, достигая залива Салва376.  

Аналогичную точку зрения высказывал видный исследователь Восточной 

Аравии XVI–XVII вв. Джон Мандевилль, обосновавший свою трактовку 

документами османской оккупационной администрации377. В одной из его статей 

                                                                 
373 В дальнейшем в качестве синонима будет использоваться словосочетание «хасский оазис». 
374 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 26. 
375 Lorimer J.G. Gazetteer of the Persian Gulf. Vol. 2. P. 657. 
376 Ibid. P. 658. 
377 Mandaville J.E. The Ottoman Province of al-Hasa. P. 486-513.  



107 

 

подчеркивается неотделимость от территорий Эль-Хасы не только ряда оседлых 

селений, но также и окружающих их земель кочевников378. В целом демаркация 

Дж. Мандевиля повторяет предложенную Дж. Лоримером. Автор включает в 

состав провинции ее крупнейший оазис, прибрежный город-порт Эль-Катиф и порт 

‘Укайр. Единственным заметным отличием от первого способа проведения границ 

является введение в пределы области группы оазисов Йабрин, располагающейся на 

юге – между пустошами Джафуры и Дахны.  

В данном исследовании предпочтение отдается третьему подходу, поскольку 

определенные им территории на протяжении большей части истории Восточной 

Аравии неизменно составляли целостное и самостоятельное политическое 

пространство, будь то государство карматов379 или эмират Бану Халид. Кроме того, 

именно в случае их комплексного изучения становится очевидным сходство уклада 

Эль-Хасы с недждийскими эмиратами (так же, как и в Центральной Аравии, ее 

земледельческие области образовывали единую автономную экономическую 

систему с окружавшими их скотоводческими районами). Расширенное же 

применение термина «Эль-Хаса», часто обнаруживающееся в современной 

арабской исследовательской литературе, не может быть принято по причине двух 

свойственных ему весомых недостатков. Во-первых, предлагаемые границы 

«навязываются» области искусственно, а, следовательно, не отражают ряд ее 

исторически значимых особенностей. Во-вторых, при использовании такого 

подхода в ее пределах оказывается ряд крайне разнородных по своим 

характеристикам районов, которые объединяет лишь их нахождение в составе 

нынешней саудовской провинции Эш-Шаркия. 

Как уже было отмечено, Эль-Хаса и Неджд были весьма схожи в 

распространенном в них способе хозяйствования и некоторых иных особенностях. 

В обоих случаях преобладающей составляющей экономики являлись земледелие, 

кочевое скотоводство и торговля, а ремесло было развито слабее. Но даже на фоне 

самых благополучных провинций Внутренней Аравии хасские территории 

                                                                 
378 Ibid. P. 501. 
379 Подробнее об истории госудасртва карматов и династии его правителей см.: Фильштинский И.М. История арабов 

и халифата. С. 174-188.; Босворт К.Э. Мусульманские династии. С. 106-107. 



108 

 

выделялись исключительно удачным географическим положением, определившим 

их уникальность. С древнейших времен Эль-Хаса считалась одним из наиболее 

обеспеченных пресной водой уголков Аравийского полуострова. А.И. Першиц 

объяснял это расположением Эль-Хасы в «главном бассейне стока вод почти всей 

Северной Аравии»380. Аналогичной точки зрения придерживался В.Л. 

Бодянский381. К этому следует присовокупить своеобразие местной почвы, 

подарившей название этой области. Г. Филби описывал ее структуру таким 

образом: «Песок этой пустыни, которая называется барр аль-Хаса, состоит из 

белых крупинок, а ее фундамент, судя по виднеющимся иногда выступам скал, 

сформирован из известняка»382. Песчаный слой, покрывающий 

водонепроницаемую основу, минимизировал испарение грунтовых вод под 

влиянием солнечных лучей и обусловил их сравнительную близость к поверхности. 

На эту особенность обратил внимание также У. Палгрев на пути из Эль-Хуфуфа в 

Эль-Катиф383. В ряде мест подземные потоки имели выход на поверхность384. 

Порой они образовывали настоящие озера, о родниковом происхождении которых 

писал Дж. Сэдлиер385. Хасский оазис питали около 10 основных источников, 

находившихся в его западной части. Кроме того, существовало множество более 

мелких ключей, но их значение было менее заметно. Вместе с ними, по данным 

Насира Хосрова, в этих местах насчитывалось до трех десятков родников386. По 

уверениям Г. Филби, еще в начале XX в. местные жители приписывали их 

возникновение падению звезд387. Обилие влаги в Эль-Хасе было первым, что 

бросалось в глаза путешественникам, пересекшим безжизненные просторы 

Неджда. Распространенность частных колодцев селян и горожан поражала как 

арабских паломников, так и европейских исследователей388. По словам У. 

                                                                 
380 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 13. 
381 Бодянский В.Л. Восточная Аравия. С. 112. 
382 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 13. 
383 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 374. 
384 Бодянский В.Л. Восточная Аравия. С. 113. 
385 Sadlier G. F. Diary of a Journey across Arabia. P. 53. 
386 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 13. 
387 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 33. 
388 Ibid.; Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. С. 1114. 



109 

 

Палгрева, воды было так много, что ею в случае осады наполняли оборонительные 

рвы389. 

Невиданная для Неджда обеспеченность влагой способствовала процветанию 

сельского хозяйства. Естественные выходы воды на поверхность заметно 

облегчали ирригационные работы, позволяя местным земледельцам избегать 

использования громоздких и требующих постоянного внимания оросительных 

механизмов. К полям и рощам вода подавалась самотеком, следуя естественному 

уклону области с запада на восток390. По словам А.И. Першица, для этого 

использовались замысловатые водные системы, состоящие из запруд, небольших 

акведуков и кяризов391, что в значительной степени снижало трудоемкость 

полива392.  

По той же причине возделываемые территории отличались исключительной 

(по недждийским меркам) обширностью и урожайностью. «Почти все 

пространство между Эль-Хуфуфом и Мубарразом на расстоянии около трех миль 

заполнено садами и плантациями», – писал У. Палгрев, обращая внимание на то, 

что «пышная и густая садовая растительность <…>, свисающая в тяжелом воздухе, 

пробуждает воспоминания скорее о сезоне дождей в Конкане393, [чем об 

Аравии]»394. Насир Хосров восхищался количеством и дешевизной местных 

фиников, уверяя, что «в Лахсе было так много фиников, что ими откармливали 

верблюдов»395. Схожие с замечаниями Насира Хосрова наблюдения приводятся 

Ибн ‘Алваном: «Весь их скот, верблюды, коровы и ослы едят финики. Для коров 

финиками подслащивается вода, а для коз они развариваются, что делает мясо 

вкуснее»396. По данным «Газетира» Дж. Лоримера, хасский оазис производил до 51 

                                                                 
389 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 352. 
390 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 33. 
391 Кяриз – подземный канал, соединяющий водоносные слои с орошаемым участком. Строительство кяризов 

отличалось дороговизной, однако его эксплуатация не требовала постоянных финансовых вложений. См. Reilly B. 

Slavery, Agriculture, and Malaria in the Arabian Peninsula. P. 45. 
392 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Cеверной Аравии. С. 14. 
393 Конкан – участок среднезападного побережья Индийского субконтинента. 
394 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 376. 
395 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 183. 
396 Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. С. 1115. 



110 

 

тыс. тонн этого продукта397, тогда как вес собранных фиников в Эд-Дир‘ийе в 

самые урожайные годы едва достигал 40 тонн398. 

Выращиваемые в Эль-Хасе культуры отличалась высоким качеством. У. 

Палгрев называл местные пальмы «совершенством»399, а Ибн ‘Алван был поражен 

размерами здешних овощей, в частности, огурцов, «достигавших более локтя в 

длину»400. Здесь также были широко распространены сравнительно редкие для 

Центральной Аравии кукуруза, лимоны, гранаты, инжир и виноград401. Большое 

значение имели бобовые и зерновые. Отдельного внимания заслуживает 

необычное для этих мест разнообразие кормовых и технических культур, среди 

которых путешественники выделяли люцерну, хлопок и индиго402. Кроме того, в 

оазисах Эль-Хасы широко культивировался сахарных тростник, хотя производство 

сахара налажено не было. По свидетельству У. Палгрева, стебли тростника 

продавались в розницу на местных рынках, «чтобы местные жители могли на 

досуге грызть их в своих домах»403. 

Развитое земледелие стимулировало процветание оседлого животноводства. 

Насир Хосров отмечал частое употребление жителями Эль-Хасы мяса. В его труде 

также есть странное сообщение о том, что у хассцев вошло в привычку есть кошек 

и собак, «откармливая их словно овец», так что те настолько жирели, что не могли 

передвигаться404. Г. Филби упоминает о разводимой в этих землях особой породе 

белых ослов, которые немногим уступали верблюдам в выносливости и зачастую 

использовались в охотничьих экспедициях, сельском хозяйстве и перевозке 

грузов405. «Хороший осел такого вида продается примерно за сто долларов, а не 

самый лучший стоит от пятидесяти до шестидесяти», – уточняет Г. Филби406. В 

                                                                 
397 Lorimer J.G. Gazetteer of the Persian Gulf. Vol. 2. P. 656. 
398 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 112. 
399 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 356. 
400 Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. С. 1115. 
401 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 16; Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 348. 
402 Ibid. P. 356. 
403 Ibid. 
404 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 183. 
405 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 12.  
406 Ibid. 



111 

 

небольшом количестве эти животные экспортировались за пределы провинции, в 

частности в Хиджаз.  

Земледелие в этих местах достигало невероятного для Центральной Аравии 

размаха, а разнообразие его плодов иной раз сравнивалось с природными 

богатствами Индии. Тем не менее сельское хозяйство по-прежнему велось 

архаичными орудиями, а оросительные системы не отличались эффективностью407. 

Возделывание земли носило экстенсивный характер. Не случайно У. Палгрев 

отмечал, что при «лучшем управлении [оазисы Эль-Хасы] могли бы приносить 

десятикратный [урожай]»408. Сам путешественник связывал сложившуюся 

ситуацию с тяжелыми податями, которыми имамы второго государства Саудидов 

обложили хасских феллахов, однако примитивность технологий всегда отличала 

местное земледелие. Г. Филби, описывая положение дел в начале XX в., упоминал 

«расточительные методы орошения», отсутствие за ними контроля, а также 

хищническую обработку земли, «истощавшую почву и приводившую к 

заболачиваю отдельных участков»409.  

Основные аграрные мощности Эль-Хасы были сосредоточены в двух центрах 

– хасском оазисе и его «собрате», окружавшем город-порт Эль-Катиф. Именно в 

них появились главные города Восточной Аравии, ставшие столпами местной 

торговли и ремесла. Крупнейшим из них был располагающийся у скального 

массива Джебель аль-Кара Эль-Хуфуф. По сведениям ряда посещавших эти места 

путешественников в городе проживало по меньшей мере два десятка тысяч 

жителей. Так, Насир Хосров уверял, что в Эль-Хуфуфе обитало до 20 тыс. 

«мужчин, способных носить оружие»410. Схожую численность приводят Г. Филби 

(«около 6 тыс. домов и немногим меньше 30 тыс. жителей»411) и Дж. Лоример (25 

тыс. обитателей412). Иные данные обнаруживаются в дневниках Дж. Сэдлиера, 

                                                                 
407 Некоторые исследователи предполагают, что главной причиной низкой эффективности оросительных систем в 

хасском оазисе стало их стихийное формирование. Подробнее см.: Mackie J.B. Hasa: An Arabian Oasis // The 

Geographical Journal. 1924. No. 3 P. 199-200. 
408 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 356. 
409 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 33. 
410 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 179-180. 
411 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 27. 
412 Lorimer J.G. Gazetteer of the Persian Gulf. Vol. 2. P. 664.  



112 

 

считавшего, что «в Фуфе (Эль-Хуфуфе. – Ф.М.) и его пригородах не проживает и 

15 тыс. жителей»413. Однако данная цифра кажется заниженной. Даже с учетом 

того, что автор посещал эти места в период острого политического кризиса, 

количество горожан едва ли могло уменьшится столь значительно. В то же время о 

снижении населенности города в XIX в. писал У. Палгрев, конкретизировавший: 

«В прошлом поколении (в начале XIX в. – Ф.М.) Эль-Хуфуф насчитывал около 30 

тыс. жителей, а теперь (в 1860-х годах. – Ф.М.) их количество уменьшилось до 23 

или 24 тыс.»414. 

В путевых заметках различных эпох сохранились множественные словесные 

описания Эль-Хуфуфа. Ибн ‘Альван характеризовал его как «большой город, 

просторный, обеспеченный водой и наполненный журчащими источниками, 

колодцами и мечетями»415. У. Палгрев приводит более детальную фиксацию его 

облика – город представлял собой обширное овальное пространство, обнесенное 

глинобитными стенами416. В центре располагалась просторная площадь, часть 

которой занимал сук. Вокруг нее раскинулись три основных городских квартала. 

Главным из них считался возведенный на севере Эль-Кут, территория которого 

была обнесена стенами и рвом. Именно здесь находилась резиденция местных 

эмиров и городская цитадель. Два других района под называнием Рифей‘ия и 

На‘асар примыкали к центральной площади с северо-запада и востока. Первый из 

них, по словам У. Палгрева, был центром антиваххабитских брожений. Вероятнее 

всего, именно в нем проживала элита Эль-Хуфуфа. Еженедельно по четвергам в 

городе проводилась крупнейшая в провинции ярмарка417. 

Другим большим поселением в хасском оазисе был Мубарраз. Число жителей 

в пределах его стен оценивалось Г. Филби в 25 тыс., что значительно выделялось 

даже на фоне самых густонаселенных деревень области (по сообщениям того же 

автора во многих из них обитало более 1 тыс. феллахов)418. В то же время У. 

                                                                 
413 Sadlier G. F. Diary of a Journey across Arabia. P. 53. 
414 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 351.  
415 Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. С. 1114. 
416 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 351. 
417 Ibid. P. 362; Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. С. 1115. 
418 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 21. 



113 

 

Палгрев, сравнивая Мубарраз с Эль-Хуфуфом, замечал, что образ жизни 

мубарразцев больше тяготеет к сельскому, и называл это место «большой 

деревней»419. 

Менее крупными оседлыми центрами Эль-Хасы являлись Эль-Катиф и 

прилегающий к нему Эль-Джубайль, совокупное население которых достигало 25 

тыс. жителей420. Как и Эль-Хуфуф, эти города во многом жили за счет земледелия, 

не теряя при этом своей значимости как торговых центров. Существенная роль в 

хасской экономике отводилась еще одному селению – Эль-‘Укайру, 

располагавшемуся к северо-востоку от Эль-Хуфуфа на побережье Персидского 

залива. Однако этот порт не был самодостаточен – путешественники всегда делали 

акцент на его зависимости от хасского оазиса. В сущности, он представлял собой 

торговый придаток Эль-Хуфуфа. «[Эль-‘Укайр], занимавший пространство на 

узкой бесплодной прибрежной полосе и зажатый между песчаными холмами и 

морем, по всей вероятности, всегда играл роль обычного караван-сарая скорее 

коммерческого, чем стратегического значения», – писал о его месте в жизни Эль-

Хасы Г. Филби421. Гавань, на берегу которой был выстроен порт, была удачно 

расположена у косы Эль-Хадд, отделяющей ее глубокие воды от «мелководного 

залива с многочисленными рифами»422, что делало его береговую линию наиболее 

удобным местом разгрузки кораблей, доставлявших товары для рынков Эль-

Хуфуфа. 

Видное место в экономической жизни этого края занимала торговля, носившая 

преимущественно транзитный характер. По словам саудовского исследователя 

Мухаммада ‘Араби Нахлы, Эль-Хаса являлась «вратами Аравии» в Персидский 

залив423. Действительно, на ее территории сходились несколько стратегически 

важных трансаравийских транспортных путей. Первый брал свое начало в землях 

Омана и, пролегая через оазис аль-Бурайми, достигал хасского оазиса. Второй 

маршрут использовали караваны из Северного Ирана и Южного Ирака. По мере их 

                                                                 
419 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 362.  
420 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 30. 
421 Ibid. P. 4.  
422 Ibid. P. 2. 
423 Нахла, Мухаммад ‘Араби. Тарих аль-Ахса ас-сияси. С. 9.  



114 

 

продвижения на юг вдоль побережья Персидского залива к ним присоединялись 

паломники и купцы, прибывающие в местные порты, в том числе в Эль-Катиф. 

Третья транспортная артерия соединяла окрестности Джебель аль-Кара с Южным 

Недждом. Главным торговым узлом всей Восточной Аравии являлся Эль-Хуфуф, 

служивший основным перевалочным пунктом для всех караванов, пересекающих 

Аравийский полуостров с востока на запад. Яркое описание рыночной жизни Эль-

Хуфуфа оставил нам  Г. Фибли, обративший внимание на наполненность улиц 

«бакалейщиками, портными, галантерейщиками, торговцами тканями и коврами, 

металлистами, шорниками и менялами»424. Подчеркивая стратегическое значение 

города, Насир Хосров писал: «С какой бы стороны ты не приблизился к нему, 

всегда придется ехать через огромную пустыню»425. Этим была обусловлена тесная 

связь Эль-Хасы с Центральной Азией, Ираном, Юго-Восточной Азией, Южным 

Ираком, Оманом и Индией. 

Индия была одним из основных поставщиков заморских товаров в Эль-Хасу. 

По словам Г. Филби, именно индийские товары составляли львиную долю 

импорта426. Кофе, употребляемый местными жителями, имел преимущественно 

индийское происхождение, в то время как прославленные йеменские сорта из-за их 

высокой стоимости были доступны только состоятельной прослойке населения427.  

Исследователями Аравии делался акцент на культурном влиянии Индии в этой 

части арабского мира. У. Палгрев, подметивший эту особенность, писал: «Едва ли 

нужно говорить, что домашняя мебель здесь гораздо более разнообразна и 

изысканна, чем та, что украшает жилища Судайра и Эль-‘Арида. Табуреты, низкие 

обеденные столы, кухонные доски, полки и кровати очень похожи на обстановку 

респектабельных индийских домов в Бароде или Камбее428»429. Основной массив 

импорта в торговле Эль-Хасы составляли редкие в этих местах зерновые, специи и 

сахар, а также дефицитные оружие, ткани и металлическое сырье430.  

                                                                 
424 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 7, 29. 
425 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 172. 
426 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 7, 29. 
427 Ibid. P. 17. 
428 Барода и Камбей – княжества Британской Индии, существовавшие на территории нынешнего штата Гуджарат. 
429 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 360-361. 
430 Нахла, Мухаммад ‘Араби. Тарих аль-Ахса ас-сияси. С. 9. 



115 

 

В отличие от большинства эмиратов Центральной Аравии Эль-Хаса 

поставляла на внешний рынок значительное количество товаров собственного 

производства. Большую их часть составляли плоды земледелия. По данным 

«Газетира» Дж. Лоримера, около 1/5 заготовленных в оазисах Восточной Аравии 

фиников вывозилась в соседние страны431. Спросом пользовались и выращиваемые 

здесь животные. Помимо упомянутых ранее диковинных белых ослов, из Эль-Хасы 

массово экспортировались верблюды, выращенные в ее кочевьях. У. Палгрев, 

комментируя их качество, писал: «Дромадеров много, и они дешевы, причем 

уступают пальму первенства только тем, что разводятся в Омане»432. По словам 

Мухаммада ‘Араби Нахлы, заезжих купцов интересовали и местные породы 

лошадей433. Однако тот же У. Палгрев отмечал их малое значение по сравнению с 

остальным скотом434.   

Немалую популярность в Аравии и за ее пределами приобрела хасская 

ремесленная продукция, производство которой здесь было значительно более 

развито по сравнению с Недждом. У. Палгрев подчеркивал, что в хасских селениях 

«предостаточно кузнецов и сапожников»435. Г. Филби особо отмечал качество 

изделий из металла, дерева и кожи436. Одним из наиболее известных товаров Эль-

Хасы были абы437, изготавливаемые мастерами Эль-Хуфуфа438. По описаниям 

некоторых путешественников, они представляли собой черные мантии с 

воротниками, отделанными филигранным шитьем из серебряной или золотой 

нити439. Восхищаясь местными абами, У. Палгрев писал: «Плащи Хасы и 

украшающая их вышивка не имеют себе равных, столь деликатна работа и столь 

изящен узор! Шерсть отличается изысканной тонкостью и, если ее умело спрясть с 

шелком, образует ткань, сочетающую в себе красоту и прочность. Сирия и Персия 

могут лишь позавидовать ее отделке золотыми и серебряными нитями, но никогда 

                                                                 
431 Lorimer J.G. Gazetteer of the Persian Gulf. Vol. P. 657. 
432 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 368.  
433 Нахла, Мухаммад ‘Араби. Тарих аль-Ахса ас-сияси. С. 10.  
434 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 362.   
435 Ibid. P. 353. 
436 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 29. 
437 Аба – верхняя одежда жителей Аравии, длинный плащ-накидка с отверстиями для рук.  
438 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 355. 
439 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 29. 



116 

 

не смогут породить что-либо подобное»440. Упоминание хасских аб встречается в 

записках К. Нибура, согласно которым «белая аба из индийского шелка, 

изготовленная лучшими мастерами Эль-Хасы»441, использовалась в качестве 

верхней одежды мекканскими шерифами. 

Хасские города также славились изделиями из металла, которые, по словам У. 

Палгрева, «умело сочетали элегантность и практичность»442 – в особенности это 

касалось кофейников, «превосходивших любые [аналоги], которые только можно 

встретить к северу от Басры»443. Гордостью Эль-Хасы были местные ювелиры, 

которые не уступали в своих навыках мастерам из Омана, Дамаска и Багдада444. 

Еще одной важной чертой, характеризующей сравнительно высокий уровень 

развития экономической жизни Эль-Хасы, является хождение в этой части Аравии 

собственной валюты445. В большинстве остальных областей Аравийского 

полуострова в ходу были турецкие, персидские, индийские и европейские монеты. 

Еще в XI в. Насира Хосрова поразило, что торговый обмен в оазисе совершался 

преимущественно с помощью свинцовых денег446. Во времена Г. Филби часто 

использовались продолговатые медные пластины, именуемые «тавила»447, которые 

в начале XX в. были эквивалентом 2/3 оманского байза448. 

Богатство Эль-Хасы, активная торговля, разворачивавшаяся на ее землях, а 

также ее тесный контакт с «внешним миром» существенным образом сказывались 

на формировании особого менталитета ее жителей, заметно отличавшихся от их 

недждийских собратьев гораздо большей образованностью, интеллигентностью и 

открытостью инаковому опыту. У. Палгрев обращал внимание на то, что местные 

обитатели «давно привыкли видеть в своей среде людей, не похожих [на них] в 

одежде, манерах и религии»449. Рассуждая о контрасте нравов в Центральной и 

                                                                 
440 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 356-357. 
441 Niebuhr С. Travels through Arabia and Other Countries in the East. Vol 1. P. 419. 
442 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 357. 
443 Ibid.  
444 Ibid.  
445 Ibid. P. 368; Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 7.  
446 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 181.  
447 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 7; Подробнее об этой хасской валюте см.: Mackie J.B. Hasa: An 

Arabian Oasis // The Geographical Journal. 1924. P. 199-200. 
448 Байз – разменная единица риала.  
449 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 350. 



117 

 

Восточной Аравии, тот же автор заключал: «Ни в один из городов Аравии я не 

вернусь с такой же уверенностью в ожидающем меня сердечном и радушном 

приеме, как в Эль-Хуфуф с его любезными купцами»450. Несколько менее 

значимой, но довольно любопытной деталью кажутся определенные 

антропологические отличия недждийцев от хассцев, которые подмечает У. 

Палгрев. По его словам, жители этой части Аравийского полуострова «не 

демонстрируют того же полуеврейского типа, [что и обитатели Центральной 

Аравии], напротив, есть в них что-то, что напоминающее раджпутов451 или 

жителей Гуджарата»452.  

Контраст, который представляла собой Эль-Хаса на фоне полуголодного 

Неджда, очевиден. Ее богатство, обусловленное исключительно удачным 

географическим расположением, во много раз превосходило доходы всех 

провинций Центральной Аравии вместе взятых. Рассуждая о ее положении уже в 

XX в. Г. Филби писал: «Хаса является дойной верблюдицей Ваххабитской 

империи, единственной провинцией за исключением Эль-Касыма <…> которая 

после покрытия расходов местной администрации дает немалую прибыль в 

центральную казну»453. Однако куда более существенным отличием являлась 

возможность концентрации всех этих материальных благ в руках единой 

политической силы, а не десятков независимых эмирских родов, что наблюдалось 

во внутренних областях Аравийского полуострова. Причина тому также 

коренилась в особенности хасской географии. Все аграрные мощности и все 

оседлое население этих мест были компактно сосредоточены в двух основных 

районах – Эль-Катифе и Эль-Хуфуфе с прилегающими землями. Согласно 

«Газетиру» Дж. Лоримера, в XIX в. более 95 тыс. человек из 158 тыс. местных 

жителей обитали в этих ареалах454. Для установления владычества над этими 

территориями не требовалось ни длительных военных кампаний, ни сложной 

административной системы – гарнизоны в двух вышеназванных центрах 

                                                                 
450 Ibid. P. 370. 
451 Раджпуты – этническая и сословная группа в Северной Индии. 
452 Palgrave W.G. Central and Eastern Arabia. P. 358. 
453 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 30. 
454 Lorimer J.G. Gazetteer of the Persian Gulf. Vol. 2. P. 664.  



118 

 

обеспечивали устойчивый контроль над большей частью Восточной Аравии, 

включая пустынные просторы Катара и Договорного Омана455. При отсутствии 

интереса к Эль-Хасе со стороны более могущественных держав или религиозных 

движений, таких как карматы, ее правителями становились бедуинские династии, 

бравшие эти богатые земли под свое покровительство и формировавшие на них 

независимые политические образования, социально-политическое устройство 

которых мало чем отличалось от недждийских оазисов. После эвакуации 

османских войск во второй половине XVII в. к власти на этих землях пришло 

могущественное племя Бану Халид, ставшее одной из наиболее влиятельных сил 

во всей Аравии XVII–XVIII вв. 

 

§ 2. ПРОИСХОЖДЕНИЕ И РАННЯЯ ИСТОРИЯ ПЛЕМЕНИ БАНУ ХАЛИД 
 

Происхождение племени Бану Халид и история миграции халидидов в 

Восточную Аравию, как и многие аспекты ранней истории их эмирата, остаются 

загадкой. Изучение генеалогии бедуинских родов Аравийского полуострова 

зиждется на весьма шатких и противоречивых данных, источниками которых чаще 

всего выступают легенды и устные предания. По этой причине их реконструкция 

неизменно содержит серьезные допущения и неточности. Кроме того, не следует 

упускать из виду того, что любое бедуинское племя не представляло собой 

монолитное образование: отдельные рода могли переселяться в другие уголки 

арабского мира, сохраняя свое наименование и идентичность, другие же – 

оставлять кочевой образ жизни и навсегда растворяться среди оседлых жителей. 

Так, знаменитый арабский исследователь родословных аравийских племен ‘Умар 

Рида Каххала, автор «Словаря древних и современных арабских племен», 

перечисляет не меньше десяти бедуинских сообществ, разделявших с Бану Халид 

одно и то же название456. Когда же речь заходит о правителях Эль-Хасы, он не 

обозначает генеалогической «перемычки» между ними и каким-либо из этих 

                                                                 
455 Синан, Махмуд Бахджат. Тарих Катар аль-‘ам (Общая история Катара). Багдад: [б.и.], 1966. С. 56. 
456Каххала, ‘Умар Рида. Му‘аджам кабаиль аль-‘араб аль-кадима ва аль-хадиса (Словарь современных и древних 

арабских племен). Т. 1. Бейрут: Муассасат ар-рисала ли-т-тиба‘а ва-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 1997. С. 325-329. 



119 

 

десяти племен, ограничиваясь указанием на «древнее происхождение»457 хасских 

эмиров. В среде арабских исследователей существует три основных версии, каждая 

из которых связывает владык Восточной Аравии с одним из вышеупомянутых 

племенных подразделений458.  

Первая зиждется на сведениях, почерпнутых из трудов знаменитого арабского 

историка и географа Шихаб ад-Дина аль-‘Умари (1301–1349). Согласно этой 

гипотезе, предками халидидов являются выходцы из одноименного племени, 

происходившего из Хиджаза459. При этом их генеалогическая цепочка возводится 

к аднанитскому460 патриарху Раби‘а ибн Низару461, потомками которого через его 

сына Фадля были представители Бану Халид. Примечательно, что схожие идеи 

высказываются в хронике «Блеск метеора», анонимный автор которой, вероятно, 

почерпнул эти сведения в трудах аль-‘Умари462.  

Вторая гипотеза указывает на недждийское происхождение халидидов и 

возводит родословную Бану Халид к человеку по имени Амир ибн С‘ас‘а и его 

потомкам из племени ‘Амир463. Наконец, третья, наименее вероятная версия 

связывает их корни с курайшитами464. Ее опорой послужили работы знаменитого 

египетского ученого-энциклопедиста мамлюкской эпохи Абу-ль-‘Аббаса Ахмада 

аль-Калкашанди (1355–1418). Следует отметить, что возможны и иные сценарии, в 

том числе позднее возникновение племени, случайным образом принявшего 

древнее наименование. 

Время и причины миграции Бану Халид в Восточную Аравию также не 

известны. Тем не менее источники сохранили многочисленные упоминания об их 

присутствии в Эль-Хасе в качестве правителей еще в XV в.  Ко времени 

утверждения в провинции халидиды сумели стать одноим из наиболее крупных и 

могущественных племен всего Аравийского полуострова. Вплоть до середины XIX 

                                                                 
457Там же.  С. 327. 
458 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва ‘алякатихим би Наджд. С. 37. 
459 Там же. С. 39. 
460 Аднаниты – потомки Аднана, одного из предков «северных» арабов, ведущего свой род от пророка Исмаила. 
461 Раби‘а ибн Низар – прародитель одной из главных ветвей аднанитских племен Аравийского полуострова. 
462 Лам‘а аш-шихаб. С. 256. 
463 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 46. 
464 Курайшиты или Бану Курайш – племя, из которого происходили пророк Мухаммад и многие его сподвижники. 

Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 55. 



120 

 

в. они составляли большую долю населения хасских кочевий. Некоторые их 

подразделения обитали в Центральной Аравии. К их числу принадлежал клан Ааль 

Джаннах, представители которого несколько раз пытались захватить ‘Унайзу в 

XVII–XVIII вв., а также ряд отмеченных в хрониках родов, обосновавшихся в 

окрестностях Южного Неджда (в районах, прилегающих к Малому Нефуду). По 

данным труда «Блеск метеора», накануне ваххабитской эпохи племя Бану Халид 

насчитывало в своих рядах не меньше 21 тыс. членов. Если верить констатации Г. 

Филби о том, что в начале XX в. в Эль-Хасе проживало около 100 тыс. оседлых 

жителей, а также предположить, что кочующих в окрестностях номадов было 

примерно столько же, можно заключить, что халидиды составляли до 10% ее 

населения. 

Хроника «Блеск метеора» также содержит исчерпывающие сведения 

относительно внутренней организации племени Бану Халид. Племя делилось на 5 

основных групп. Наиболее многочисленной был бедуинский клан аль-Мугашир, 

населявший большинство восточноаравийских кочевий465. Тем не менее из его 

среды не вышло ни одного «аристократического» рода, сумевшего покорить 

оседлые территории или захватить контроль над караванными маршрутами Эль-

Хасы. Поэтому это подразделение в основном считалось «боевым резервом» 

халидидов. 

Более влиятельными были кланы Ааль Субайх и аль-‘Амаир. Первый населял 

большую часть северо-востока Аравии и при численности в 6 тыс. членов играл 

заметную роль в местной политической жизни, контролируя северное ответвление 

хасской транспортной сети, соединявшее Аравийский полуостров с Южным 

Ираком466. Подразделение аль-‘Амаир насчитывало до 4 тыс. человек, расселенных 

вдоль побережья Персидского залива467. Конкретный род деятельности этого клана 

в хронике «Блеска метеора» не обозначен, если не учитывать туманные намеки на 

то, что часть его членов были кочевниками468. Историк ‘Абд аль-Карим аль-Вахби 

                                                                 
465 Лам‘а аш-шихаб. С. 256-257. 
466 Там же. С. 256. 
467 Лам‘а аш-шихаб. С. 257. 
468 Там же. С. 257. 



121 

 

приписывает ему вовлеченность в морскую торговлю469. По всей видимости, члены 

клана аль-‘Амаир были задействованы в прибрежных промыслах и пиратстве. Это 

отчасти следует из заметок Г. Филби, отмечавшего, что эти занятия были 

неотъемлемой составляющей жизни обитавших в окрестностях Персидского 

залива племен, наводнявших побережье во время сезона ловли жемчуга470. 

Усиление борьбы Османской империи и европейских держав за влияние в этом 

регионе в XV–XVI вв. во многом пошатнуло позиции клана аль-‘Амаир, и в 

дальнейшем письменные источники о них хранят молчание. 

Четвертый клан Ааль Хумайид наиболее интересен для настоящего 

исследования, поскольку именно из его недр выйдет будущий правящий род Эль-

Хасы во главе с шейхом Бараком ибн Гурейром. Задействованные источники не 

содержат никаких сведений о его видных представителях до середины XVII в., 

однако ‘Абд аль-Карим аль-Вахби утверждает, что обнаружил упоминания о его 

основателе по имени Хумайид в документации начала XVI в., где тот фигурирует 

как «племянник Мукрина»471.  

Саудовский историк Халаф аль-Вазинани отождествляет этого Мукрина с 

Мукрином ибн Замилем – сыном Замиля ибн Джабура, лидера клана аль-Дажабур 

– последнего из пяти основных подразделений племени Бану Халид472. Помимо 

ряда районов Восточной Аравии под властью этого рода находился Бахрейн. 

Эмиры из этого клана несколько раз появляются на страницах поздних сводных 

хроник Ибн ‘Исы и аль-Фахири в качестве правителей Эль-Хасы473. Судя по 

данным летописи «Блеск метеора», эта группа была самой немногочисленной из 

пяти основных (2 тыс. членов)474. Успешность джабуридов была, по всей 

видимости, связана с их сотрудничеством с османскими властями, 

использовавшими халидидских эмиров в качестве «щита» от португальской 

                                                                 
469 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 83. 
470 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 1. 
471 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 110. 
472 Аль-Вазинани, Халаф ибн Даблан. Аль-Ахса фи-ль-карн аль-сани ашар аль-хиджри. С 50.  
473 Тарих аль-Фахири. С. 81; Тарих ибн Иса. С. 33, 34, 36, 37, 41, 48, 49. 
474 Лам‘а аш-шихаб. С. 257. 



122 

 

угрозы475. Позже участие в этой борьбе станет причиной гибели правящей 

верхушки клана аль-Джабур, уничтоженной в ходе осады Бахрейна в 1521 г. Это 

событие окажется отправной точкой восхождения к вершинам власти их 

ближайших родственников – клана Ааль Хумайид. Тем не менее джабуриды, 

растратив изрядную долю былого влияния, какое-то время продолжали сохранять 

ведущие позиции. Согласно большинству недждийских хронистов, еще около 70 

лет в Эль-Хасе правил джабуридский род Ааль Аджвад. 

Хотя история правления халидидов в Эль-Хасе охватывает достаточно 

длительный период, ее детальное исследование затруднено малочисленностью и 

труднодоступностью необходимых для этого письменных источников. Так, на 

данном этапе значительный отрезок истории рода Ааль Хумайид XVII в. не 

поддается реконструкции.  

Впервые племя Бану Халид упоминается летописцами лишь в 1592 г. в связи 

с османской оккупацией Эль-Хасы476. В труде Ибн ‘Исы этот эпизод описывается 

следующим образом: «В 1000 г.х. (1592 г. – Ф.М.) румы (османы. – Ф.М.) захватили 

Эль-Хасу и Эль-Катиф, выстроив там крепости и разместив в них своих воинов. В 

Эль-Хасе утвердился наместник Фатих-паша, а Аджвад ибн Замиль ибн Джабур 

аль-‘Амари аль-‘Акайли лишился власти»477. По мнению Н.А. Иванова и Дж. 

Мандевиля, оккупация этих земель была постепенной, и крупные военные силы 

османов были там размещены уже в первой половине XVI в.478 Вплоть до середины 

XVII в. Эль-Хаса, входившая в состав Османской империи в качестве 

одноименного санджака Басрийского эялета, стратегически играла роль «буферной 

зоны» между португальскими владениями в Персидском заливе и подчиненными 

османскому падишаху Южным Ираком и Хиджазом479. 

                                                                 
475 Первое появление португальцев в Аравии датируется началом XVI в. Борьба с их присутствием в области 

Персидского залива оставалась одной из ключевых целей османской внешней политики вплоть до начала XVII в. 

Подробнее о противостоянии Португалии и Османской империи см.: Иванов Н.А. Османское завоевание арабских 

стран. С. 7-9; 62-71; 84. Туманович Н.Н. Европейские державы в Персидском заливе в 16-19 вв. С. 34-60; Касим, 

Джамаль Закария. Тарих аль-Халидж аль-‘Араби аль-хадис ва-аль-му‘асир (Новая и новейшая история Персидского 

залива). Т. 1. Каир: Дар аль-фикр аль-‘араби, 1997. С. 43-123. 
476 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд. Т. 2. С. 305; Тарих аль-Фахири. С. 85-86; Тарих Ибн Иса. С. 41. 
477 Там же. 
478 Иванов Н.А. Османское завоевание арабских стран. С. 69-70; Mandaville J.E. The Ottoman Province of al-Hasa. P. 

488. 
479 Иванов Н.А. Османское завоевание арабских стран. С. 66-67, 68-69. 



123 

 

В период османского владычества род аль-Джабур безвозвратно покинул 

политическую арену. Набирающий силу клан Ааль Хумайид, напротив, укрепил 

свои позиции и даже предпринимал попытки отвоевать у османов утраченные 

территории. Согласно Дж. Мандевилю, одна из осад Эль-Хуфуфа была 

организована в 1558 г. шейхом Са‘адуном ибн Хумайидом, однако халидидов 

постигла неудача480. На протяжении большей части оккупационного периода 

имперские войска удерживали контроль лишь над крупнейшими городами, в то 

время как сельская местность и особенно кочевья продолжали контролироваться 

племенем Бану Халид481.  

Возвышению рода Ааль Хумайид в XVII–XVIII вв. содействовала активизация 

центробежных сил в Южном Ираке. Одним из ключевых событий, предваривших 

возвращение Эль-Хасы под контроль халидидов, стала османская карательная 

экспедиция 1667 г. против Басрийского эялета, организованная султаном 

Мехмедом IV (1642–1693) в ходе затянувшегося конфликта имперского центра с 

наместником Басры Хусейн-пашой, внуком Афрасиаба ад-Дайри, который 

незадолго до этого пытался подчинить себе Восточную Аравию482. По сообщению 

иракского хрониста Фатхаллаха аль-Ка‘аби, оборона Басры потребовала эвакуации 

из Восточной Аравии большей части дислоцированных там османских воинских 

контингентов во главе с полководцем Яхья-агой483. Покидая Эль-Хуфуф, он 

передал власть в Эль-Хасе некому ‘Умар-паше аль-Халиби484.  

Отвод в 1667 г. основных оккупационных сил за пределы Восточной Аравии 

позволил Бараку ибн Гурейру занять большую часть Эль-Хасы. Через некоторое 

время из центрального хасского оазиса выехал и сам ‘Умар-паша, оставив эти 

земли беззащитными. Единственным подконтрольным Стамбулу городом 

оставался Эль-Катиф, наместником которого был назначен некто по имени ‘Иса-

паша. Не получив поддержки из Ирака, он был вынужден признать власть Барака 

ибн Гурейра над Эль-Хасой, положив тем самым начало халидидскому эмирату. 

                                                                 
480 Mandaville J.E. The Ottoman Province of al-Hasa. P. 499.  
481 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 151. 
482 Аль-Ка‘аби. Ахдас аль-Басра. С. 24. 
483 Там же. С. 43. 
484 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 170. 



124 

 

Захват власти племенем Бану Халид воспринимался местным населением в 

основном положительно – главную роль в этом сыграли хищнические поборы, 

установленные османскими пашами, жестокость их гарнизонов по отношению к 

местным жителям, а также махинации оккупационных властей с земельной 

собственностью хассцев485.  

Определение точной даты окончательного установления владычества Барака 

ибн Гурейра в Восточной Аравии – головоломная задача. Традиционно 

большинство недждийских хроник относит это событие к 1670 г.486 Так оно 

описывается в труде Ибн ‘Исы: «В 1080 г.х. (1670 г. – Ф.М.) к власти в Эль-Хасе и 

Эль-Катифе пришел род Ааль Хумайид из племени Бану Халид. [В то время] его 

возглавлял Барак ибн Гурейр ибн ‘Усман ибн Масуд ибн Рабиа Ааль Хумайид, а с 

ним Мухаммад ибн Хусейн ибн ‘Усман бин Мас‘уд ибн Раби‘а ааль Хумайид <…> 

он разбил войска румов (Османов – Ф.М.), скрывавшиеся в Эль-Куте <…> и 

перехватил власть из рук румов, которые правили там около 80 лет. Первым из 

румских властителей был Фатих-паша, а после него ‘Али-паша, затем Мухаммад-

паша и ‘Умар-паша»487. Однако данная датировка доверия не вызывает. Согласно 

хроникам, воцарение Барака ибн Гурейра последовало сразу же за отбытием ‘Умар-

паши из Эль-Хасы, а оно однозначно относится очевидцем этих событий 

Фатхаллахом аль-Ка‘аби к 1666 г.488 Из этого следует, что установление власти 

Бану Халид в Эль-Хуфуфе должно отсчитываться от 1666 г. Этой версии 

придерживается и ‘Абд аль-Карим аль-Вахби, предполагая, что недждийские 

хроники «отстают» от произошедших событий примерно на три года489.  

Возможно, недждийские историографы смешали в своем повествовании два 

разных сюжета – приход к власти Ибн Гурейра в Эль-Хуфуфе и покорение им Эль-

Катифа, который еще несколько лет оставался под управлением ‘Иса-паши. В среде 

специалистов также нет единого мнения по поводу датировки этого события, но 

                                                                 
485 Аль-Вазинани, Халаф ибн Даблан. Аль-Ахса фи-ль-карн аль-сани ашар аль-хиджри. С 56; Mandaville J.E. The 

Ottoman Province of al-Hasa. P. 497-498. 
486 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд 2008 С. 89; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 132; Тарих аль-Фахири. С. 95-

96; Тарих ибн ‘Иса. С. 48.  
487 Там же. 
488 Аль-Ка‘аби. Ахдас аль-Басра. С. 43. 
489 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 173. 



125 

 

большинство относит его к периоду 1669–1672 гг.490 Иными словами, названный 

центральноаравийскими хронистами 1670 г. в действительности мог относиться не 

к подчинению хасского оазиса и бегству ‘Умар-паши, а к падению Эль-Катифа. 

Детали потери османами этого города нам не известны. Мы не знаем, имел ли место 

штурм, или гарнизоны эвакуировались самостоятельно.  

Исследователи также не располагают сведениями о реакции имперского 

центра на отложение Эль-Хасы. Похоже, потеря контроля над Восточной Аравией 

не вызвала обеспокоенности в Стамбуле, чему во многом способствовало снижение 

португальского влияния в зоне Персидского залива и, следовательно, уменьшение 

заинтересованности османских владык в весьма затратном удержании контроля 

над Эль-Хасой. Кроме того, установление власти халидидов не противоречило 

османским интересам. Честолюбивые властители нового эмирата, не раз 

рисковавшие жизнью в попытках отбить Эль-Хуфуф у оккупационных сил, не 

допускали мысли о переходе Восточной Аравии под контроль каких-либо внешних 

сил и продолжали выполнять функцию «щита» Османской империи в зоне 

Персидского залива. Кроме того, клан Ааль Хумайид поддерживал порядок на 

проходящих через их земли торговых и паломнических путях, что также было на 

руку Стамбулу.  

История складывания в Эль-Хасе независимого эмирата под властью шейхов 

из рода Ааль Хумайид напрямую связана с заключительным этапом периода 

османской оккупации Восточной Аравии и выводом большинства султанских 

войск с ее территории в середине XVII в. Стремительный перехват инициативы 

Бараком ибн Гурейром наглядно продемонстрировал, что ключевым условием 

появления здесь самостоятельной политической единицы являлось отсутствие 

интереса к ней со стороны внешних сил. В случае же вторжения местные политии 

оставались беспомощны в силу своей архаичности и несовершенной системы 

управления. Наглядным примером тому служит потеря Восточной Аравии 

династией аль-Джабур в первой половине XVI в. Возможность существования 

независимой власти в Эль-Хасе на протяжении ее длительной истории зиждилась 

                                                                 
490 Там же. 



126 

 

на ее изоляции от остального мира. По данным Дж. Мандевиля, путь курьера из 

Стамбула в эти земли занимал до двух месяцев491. Еще в XI в. Насир Хосров, 

отмечая их удаленность, оставил следующее сообщение: «Оттуда (из Эль-Хуфуфа. 

– Ф.М.) до Басры сто пятьдесят фарсахов492, [поэтому] в Басре никогда не бывало 

султана, который решился бы пойти походом на Лахсу (Эль-Хасу – Ф.М.)»493. 

Именно поэтому возникший в результате ослабления султанской власти 

политически вакуум закономерно был заполнен наиболее крупным и 

консолидированным племенем Восточной Аравии, сохранявшим свое влияние на 

протяжении более чем сотни лет – вплоть до появления очередной внешней угрозы 

в лице первого государства Саудидов.  

 

 

§ 3. СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКАЯ ИСТОРИЯ ХАЛИДИДСКОГО ЭМИРАТА В 

ДОВАХХАБИТСКИЙ ПЕРИОД 

 

Задействованные источники не изобилуют деталями, на основании которых 

можно выстроить убедительную реконструкцию социально-политического 

устройства Эль-Хасы. Тем не менее географическое и экономическое сходство 

вотчины Бану Халид с недждийскими эмиратами позволяет предположить их 

схожесть и в этой сфере. Это во многом подтверждается историей покорения Эль-

Хуфуфа, в свете которой фигура Барака ибн Гурейра приобретает типичные черты 

центральноаравийского эмира – вождя кочевого племени, захватившего власть в 

оседлой области и принявшего ее под свое покровительство. Судя по данным 

большинства хроник, как и в случае с правителями Неджда, Барак ибн Гурейр и его 

потомки взяли на себя преимущественно военные и полицейские функции. Первые 

поколения халидидских правителей продолжали придерживаться бедуинского 

образа жизни, появляясь в своих владениях сообразно годовому циклу 

перекочевок. 

                                                                 
491 Mandaville J.E. The Ottoman Province of al-Hasa. P. 488. 
492 Фарсах – ближневосточная мера длины, эквивалентная 5 тыс. 549 м. 
493 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 179. 



127 

 

Несколько важных штрихов в образ уклада Эль-Хасы в это время привносит в 

своем роде уникальный источник – «Путешествие Ибн ‘Альвана». Его составитель 

стал свидетелем положения в Эль-Хуфуфе времен правления халидидов. Согласно 

его заметкам, жители Эль-Хасы практически поровну делились на две больших 

группы в соответствии с их религиозной принадлежностью – одна половина 

хассцев придерживалась шиизма, другая – суннизма. Путешественник уверял, что 

оба эти сообщества сосуществовали мирно, а религиозные конфликты были 

редкостью. «Они словно объединены семейными узами и живут без противоречий 

друг с другом», – писал автор494. Оба течения ислама были представлены во власти. 

Покровителем суннитов Ибн ‘Алван называет эмира Са‘адуна, одного из потомков 

Барака ибн Гурейра, в то время как интересы второй стороны защищались его 

шиитским «вазиром495»496. Автор приводит имя и происхождение этого человека – 

шейх Наср из числа потомков Марвана ибн аль-Хакама (623–685), имея в виду 

четвертого халифа из династии Омейядов497. Если эта информация верна, это 

свидетельствует в пользу древнего и знатного происхождения хасских городских 

элит. В остальном общественный уклад Эль-Хасы реконструируется с опорой на 

недждийский опыт. Как и в Неджде, отношения эмира с подданными 

ограничивались сбором установленных податей и выполнением возложенных на 

него силовых функций. Горожане и феллахи также жили весьма обособленно. 

 Власть внутри правящей династии передавалось от старшего брата к 

младшему, и лишь затем переходила к следующему поколению. Следование 

подобному аналогу лествичного принципа спровоцировало в дальнейшем ряд 

кровавых междоусобиц, подобных тем, которые наблюдались в истории ‘Уяйны и 

Эд-Дир‘ийи. Ситуация во властной сфере сглаживалась благосостоянием 

подконтрольных областей – обилие ресурсов, способных обеспечить правящее 

семейство, значительно снижало напряженность. Так, в задействованных 

                                                                 
494 Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. С. 1115. 
495 Вазир – в данном случае имеется ввиду советник при эмире. 
496 Ибн ‘Альван, Муртаза. Путешествие ибн ‘Альвана. C. 1115. 
497 Там же. 



128 

 

летописях зафиксировано всего два кризиса, связанных с борьбой за власть за весь 

доваххабитский период498. 

Как и большинство эмиров Центральной и Восточной Аравии, владыки из 

племени Бану Халид принимали минимальное участие в общественной жизни 

своих владений, концентрируясь на внешнеполитических задачах, которые 

обладали определенной спецификой. Халидиды практически не совершали 

целенаправленных грабительских набегов, но довольно часто организовывали 

карательные экспедиции против агрессивно настроенных кочевых племен и 

оазисов Южного Неджда. Такая тенденция наметилась еще во времена правления 

родственного роду Ааль Хумайид клана аль-Джабур. Ибн ‘Иса упоминает по 

меньшей мере три крупных разорительных похода джабуридского эмира Замиля 

ибн Джабура (в 1448, 1451, 1462 г.)499 и два под руководством его сына Аджвада 

ибн Замиля (в 1485 и 1487 г.)500. В большинстве случаев мотивацией служили 

«участившиеся набеги бедуинов»501. Судя по данным хроник, экспедициям 

джабуридов сопутствовала удача, по крайней мере аравийские историографы 

удостаивали глав рода аль-Джабур титулом «правитель Неджда»502, что может 

свидетельствовать об установлении ими силового доминирования в этой части 

Аравийского полуострова. 

И в период владычества клана Ааль Джабур, и в XVII–XVIII вв. главной 

заботой халидидов было обеспечение безопасности подконтрольной им сети 

караванных маршрутов, которые с XV в. служили им источником постоянных 

доходов. Основные проблемы были связаны со стратегически важной 

транспортной артерией, которая соединяла Эль-Хуфуф с Центральной Аравией, 

Йеменом и Хиджазом, так как она пролегала через Эль-‘Арид и вади Ханифа – 

самые политически нестабильные территории Аравийского полуострова. По этой 

причине большинство походов хасские эмиры предпринимали именно в этом 

                                                                 
498 Тарих аль-Манкур. С. 54; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 117; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 69; 

Тарих Ибн Раби‘а. С. 39; Тарих аль-Фахири. С. 107; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 138. 
499 Тарих ибн ‘Иса. С. 33-34, 36. 
500 Там же. С. 37. 
501 Там же. 
502 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 190. 



129 

 

направлении. Снижение их интенсивности наблюдалось лишь после начала 

оккупации османами Восточной Аравии. 

Ко второй половине XVII в. основной контроль за караванными маршрутами 

Центральной Аравии сосредоточился в руках Барака ибн Гурейра. На протяжении 

его правления основной целью хасских военных экспедиций были бедуинские 

племена, делившие кочевья с обитавшими в Южном Неджде подразделениями 

Бану Халид. Наиболее заметным из них было крупное племя аз-Зафир, кочевавшее 

в окрестностях Эль-‘Арида503. В течение своего недолгого правления Барак ибн 

Гурейр организовал несколько походов в эти земли. Некоторые недждийские 

историографы сходятся на том, что первый рейд пришелся на 1670 г.504 Другие же 

летописцы приводят иные даты. Ибн Раби‘а считает, что он состоялся годом ранее 

– в 1669 г.505 Ибн ‘Ибад предлагает 1671 г.506 Эта дата фигурирует также в хронике 

Ибн ‘Исы, содержащей краткое описание этого столкновения: «В 1081 г.х. (1671 г. 

– Ф.М.) Барак ибн Гурейр ибн ‘Усман ибн Мас‘уд аль-Халиди, глава Эль-Хасы и 

Эль-Катифа, двинулся на Неджд и напал на рода Ааль Набхан и Ааль Кусайр в 

Садусе»507. Любопытным в этой связи выглядит молчание Ахмада аль-Манкура, 

который до этого тщательно фиксировал происходившие в Центральной Аравии 

мельчайшие события. Можно предположить, что автор ошибочно принял набег 

клана Ааль Хумайид за очередной конфликт между племенами аз-Зафир и аль-

Фудуль, о котором он оставил запись, относящуюся к 1671 г.508 В пользу этого 

свидетельствует и отсутствие каких-либо сведений об этой стычке в большинстве 

других источников. Отметим, что Ибн ‘Иса, сверяя информацию, обнаруженную в 

четырех летописях, обошел это противоречие, зафиксировав оба эти события по 

отдельности509. 

                                                                 
503 Окончательно одолеть этого грозного противника клану Ааль Хумайид удалось лишь в середине XVIII в., когда 

зафиритам пришлось откочевать в Южный Ирак.  
504 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 91; Тарих аль-Фахири. С. 96.  
505 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 131.  
506 Тарих Ибн Раби‘а. С. 34; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 61. 
507 Тарих Ибн Иса. С. 71. 
508 Тарих аль-Манкур. С. 44-45. 
509 Тарих Ибн Иса. С. 48-49. 



130 

 

Дальнейшая хронология восстанавливается с еще большим трудом. Так, 

согласно Ибн ‘Исе, 1672 г. ознаменовался крупной смутой в племени Бану Халид, 

жертвой которой пал некий Мухаммад ибн Мухсин ибн ‘Усман ибн Мас‘уд ибн 

Раби‘а Ааль Хумайид, являвшийся, судя по насабу, племянником Барака ибн 

Гурейра510. Это не согласуется с информацией большинства хронистов, которые 

датируют эту междоусобицу 1677 г. Более того, как показывает опыт изучения 

схожих конфликтов, их началом, как правило, служили либо кризис наследования, 

либо тяжелое экономическое положение в эмирате, чего в 1671 г. в Эль-Хасе не 

наблюдалось. Таким образом, сообщение Ибн ‘Исы надлежит с достаточной долей 

вероятности расценивать как ошибку. По этой же причине вызывает сомнение 

датировка Ибн ‘Ибада, зафиксировавшего гибель Мухаммада ибн Мухсина в 1665 

г.511 

Большинство летописцев фиксируют, что в 1675 г. Барак Ибн Гурейр вновь 

совершил набег на зафиритов и сумел взять в плен их лидера по имени Салама ибн 

Сувейт512. В пользу достоверности этого события и его датировки свидетельствует 

страшная засуха, произошедшая в том же году и вынудившая многих недждийских 

бедуинов откочевать на восток – на земли халидидов513. Через два года 

Центральную Аравию постигли чума и нашествие саранчи, которые еще больше 

обострили политическую ситуацию514. Участившиеся набеги рода Ааль ‘Асаф, 

одной из ветвей подразделения аль-Кусайр, подтолкнули эмира Эль-Хасы к 

организации очередной карательной экспедиции, настигшей неприятеля в 

окрестностях Эд-Дир‘ийи, в местности аз-Заляль515. Записи об этом походе 

отсутствуют в хрониках аль-Манкура и Ибн ‘Исы. Некоторые отличия 

                                                                 
510 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 61; Тарих Ибн ‘Иса. С. 49. 
511 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 61. 
512 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 131; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 95. Тарих аль-Фахири. С. 97; 

Тарих Ибн ‘Иса. С. 50. 
513 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 62; Аль-Манкур. Тарих. С. 45; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 133; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи 

тарих Наджд, 2008. С. 95; Тарих Ибн Раби‘а С. 36; Тарих аль-Фахири. С. 97.  
514 Там же. С. 98; Тарих Ибн Раби‘а С. 36; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 95-96; Тарих Ибн 

Ла‘абун.  С. 134; Тарих ибн ‘Иса. С. 50. 
515 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 134; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 61; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 97. 



131 

 

обнаруживаются и в труде Ибн Раби‘а, в котором набег на род Ааль ‘Асаф имел 

место в 1678 г.516 

Следующие пять лет стали периодом затишья, но затем Эль-Хасу потрясла 

смерть Барака ибн Гурейра, датируемая 1682 г.517 всеми летописцами за 

исключением Ибн ‘Ибада, который называет 1683 г.518 В целом в период 

владычества первого эмира Эль-Хасы из рода Ааль Хумайид наблюдалось 

активное возвращение племени Бану Халид на недждийскую политическую арену, 

что обусловливалось стремлением правящей династии восстановить некогда 

устойчивый контроль над транспортными артериями Центральной Аравии. Однако 

успехи первого хасского правителя были невелики – география его набегов была 

ограничена, а их целью, как правило, было временное усмирение волнений среди 

номадов.  

Корректировка внешнеполитического вектора произошла в период 

властвования Мухаммада ибн Гурейра (ум. в 1692 г.), брата Барака519. При нем 

халидиды, утвердив свое влияние в кочевьях, начали искать опорные точки в 

оседлых областях, через которые пролегал торговый маршрут из Эль-Хуфуфа в 

‘Уяйну, а также наносить удары по наиболее враждебно настроенным местным 

эмиратам. Первая военная экспедиция под началом нового властителя состоялась 

сразу после провозглашения его эмиром в 1692 г. и коснулась оазисов Эль-Йамамы 

в Южном Неджде520. Иные датировки этого рейда присутствуют лишь в трудах Ибн 

‘Ибада (1684 г.) и аль-Манкура (1683 г.)521. Спустя семь лет, в 1689 г. Мухаммад 

ибн Гурейр совершил еще один поход – на этот раз против городка Судайр в 

области Эль-Хардж, контролируемого родом Ааль Гази522. По информации аль-

                                                                 
516 Тарих Ибн Раби‘а С. 36.  
517 Тарих аль-Фахири. С. 99; Тарих Ибн Раби‘а С. 37; Тарих аль-Манкур. С. 48; Тарих Ибн Ла‘абун. 134; Ибн Бишр. 

‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 100; Тарих Ибн ‘Иса. С. 50. 
518 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 64. 
519 Тарих аль-Манкур. С. 48; Тарих Ибн Раби‘а С. 36-37; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 100; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 134; Тарих аль-Фахири. С. 99-100.  
520 Тарих Ибн Раби‘а. С. 36-37; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 100; Тарих Ибн Ла‘абун. Там 

же; Тарих аль-Фахири. С. 99-100. 
521 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 64; Тарих аль-Манкур. С. 48. 
522 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 115; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 138. 



132 

 

Манкура, набег отличался жестокостью, окрестности были разграблены, а 

пальмовые рощи вырублены523.  

При Мухаммаде ибн Гурейре продолжилось упорное противостояние 

халидидов с окрестными номадами. В частности, в отдельных летописях 

обнаруживаются сведения о разгроме в 1685 г. хасских войск под командованием 

племянника правящего эмира Суньяна ибн Барака ибн Гурейра в битве с 

зафиритами524. Добавим, что не все летописцы зафиксировали этот факт. Вероятно, 

их внимание было отвлечено состоявшейся в тот же год экспедицией мекканских 

шерифов в область Эль-Касым525. Спустя еще два года Мухаммад ибн Гурейр нанес 

тяжелое поражение кочевникам из племенных подразделений аль-Мугира и 

‘Аиз526. Любопытным представляется отсутствие этого эпизода в сочинении Ибн 

‘Исы. Вместо него автор приводит рассказ о датируемом тем же годом 

разграблении номадами каравана хаджа, следовавшего из Ирака527. Возможно, 

именно это событие послужило причиной рейда халидидов. Согласно труду Ибн 

Бишра, в ходе завязавшейся схватки был убит шейх племенного подразделения аль-

Мугира по имени Мухаммад аль-Хияри. Летом 1685 г. со стороны Эль-Хасы 

последовали новые удары, навсегда лишившие бедуинов из племенных 

подразделений аль-Мугира и ‘Аиз былого могущества. Жертвой новой военной 

экспедиции стал род Ааль ‘Усман, обитавший в Эль-Хардже528.  

Правление Мухаммада ибн Гурейра характеризовалось заметным ростом 

влияния Эль-Хасы в Южном Неджде. Впервые целью его набегов стали не только 

кочевые племена, но и оседлые области, хотя их размах по-прежнему оставался 

сравнительно небольшим. Смерть эмира в 1692 г. положила начало одной из 

наиболее кровавых междоусобиц в клане Ааль Хумайид. Как и в случае со многими 

конфликтами в центральноаравийских эмиратах, его причиной стал спор о 

                                                                 
523 Тарих аль-Манкур. С. 53. 
524 Тарих Ибн Раби‘а С. 37; Тарих аль-Фахири. С. 101; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 134. 
525 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 106-107; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 135. 
526 Тарих Ибн Раби‘а. С. 38; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 67; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 108; 

Тарих аль-Фахири.  С. 103; Тарих аль-Манкур. С. 52; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 135. 
527 Тарих ибн ‘Иса. С. 55. 
528 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 110; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 38; Тарих аль-Фахири. С. 134; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 137.  



133 

 

наследовании. По установленной традиции, власть должна была перейти в руки 

упоминавшегося ранее племянника Мухаммада Суньяна ибн Барака, но тот был 

убит529. Некоторые хронисты также привязывают к этим событиям гибель неких 

Хасана ибн Джамаля, Ибн ‘Абдана и Сархана. Однозначно идентифицировать этих 

трех персонажей не представляется возможным, но можно предположить, что они 

были членами семейства Суньяна.  

Победителем из схватки вышел сын Мухаммада ибн Гурейра – Са‘адун (ум. в 

1723 г.), под властью которого эмират Бану Халид стал одним из наиболее 

могущественных политических игроков Аравии. Отдельные летописцы 

утверждают, что свой первый набег он совершил уже в год восшествия на престол, 

разгромив кочевое племя За‘аб530. После этого триумфа в его деятельности 

наступила передышка в 8-9 лет. К этому периоду в хрониках относятся лишь два 

упоминания Эль-Хасы. Первое, датируемое в труде аль-Фахири 1694 годом, 

связано с неудачной попыткой родственника Са‘адуна по имени Наджм ибн 

‘Убайдаллах организовать рейд против рода Ааль Кусайр531. Второе сообщение, 

зафиксированное в хронике Ибн ‘Ибада, повествует о панике среди жителей 

Восточной Аравии, посеянной вторжением мекканского шерифа в 1698 г.532 

В 1700 г. Са‘адун Ааль Гурейр вновь активизировался и в сопровождении 

бедуинского ополчения из племени аль-Фудуль и нескольких хиджазских родов 

вторгся в кочевья племени аз-Зафир, расположенные в районе Нафуд ас-Сирра к 

западу от горного массива Джебель Тувайк533. На этот раз правителя Эль-Хасы 

постигла неудача, и вождь зафиритов по имени Ибн Сувейт «сумел одолеть войска 

Са‘адуна»534. Однако после смерти победителя в следующем году последовал 

новый набег халидидов, на этот раз успешный535. Среди событий 1700 г. летописцы 

                                                                 
529 Тарих аль-Манкур. С. 54; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 117; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 69; 

Тарих Ибн Раби‘а. С. 39; Тарих аль-Фахири. С. 107; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 138; Тарих Ибн ‘Иса. С. 55. 
530 Тарих Ибн Рабиа. С. 39; Тарих аль-Фахири. С. 108; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 138. 
531 Тарих аль-Фахири. С. 108. 
532 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 71. 
533 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 129; Тарих Ибн ‘Ибад.  С. 69; Тарих Ибн Раби‘а. С. 40; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 142; Тарих аль-Фахири. С. 112; Тарих ибн ‘Иса. С. 59.  
534 Тарих аль-Манкур. С. 59.  
535 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 130; Тарих аль-Манкур. С. 59; Тарих Ибн Раби‘а. С. 40. 



134 

 

упоминают, хотя и без деталей, очередной конфликт с племенем За‘аб536. Наконец, 

в 1710 г. хассцы вновь появились в землях племени аз-Зафир. Этот эпизод схожим 

образом отражен в большинстве источников, разнится лишь локализация битвы. В 

трудах Ибн Бишра и Ибн Ла‘абуна называется местечко аль-Худжра в вади 

Ханифа537. В остальных случаях речь идет о местности ан-Нафи, которая 

располагалась в Эль-Касыме538.  

Отдельного внимания заслуживают успехи Са‘адуна ибн Гурейра в оседлых 

областях. На заре XVIII в. положение халидидов в Эль-‘Ариде стабилизировалось 

настолько, что они смогли начать продвижение в северные области Южного 

Неджда. В 1706 г. родственник эмира Наджм ибн ‘Убайдаллах осадил городок 

Садик, расположенный вблизи Судайра и Хураймалы539. Спустя год поход 

повторился и, по словам Ибн Бишра, нападавшим удалось убить одного из 

представителей местной знати ‘Абдаллаха ибн ‘Абд ар-Рахмана ибн ‘Исмаила540. 

Ряд летописей сообщают, что в то же время Са‘адун сумел проникнуть в Джебель-

Шаммар и разграбить местное селение Эр-Рак541. К этому периоду также относится 

начало описанного в первой главе противостояния халидидского клана Ааль 

Джаннах с ‘Унайзой. 

Са‘адун ибн Гурейр стал первым эмиром Эль-Хасы, начавшим выстраивать 

дипломатические отношения с отдельными аравийскими городскими центрами. 

Так, в 1714 г. впервые союзником Бану Халид выступила ‘Уяйна. Вместе с ее 

правителем ‘Абдаллахом ибн Му‘аммаром Са‘адун совершил ряд карательных 

рейдов вглубь Эль-‘Арида и Эль-Харджа542. Их совместная кампания отличалась 

особой жестокостью. По словам Ибн Бишра, нападавшие «убивали местных 

жителей и разрушали их жилища»543. Мотивы заключения союза между этими 

                                                                 
536 Тарих Ибн Раби‘а. С. 41; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 72. 
537 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 139; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 145. 
538 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 72; Тарих Ибн Раби‘а. С. 42; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 145; Тарих аль-Манкур. С. 63. 
539 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 74; Тарих Ибн Раби‘а. С. 41; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 132; 

Тарих аль-Фахири. С. 115. 
540 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 137. 
541 Тарих Ибн Раби‘а. С. 41; Тарих аль-Фахири. С. 116; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 144. 
542 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 72; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 144; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 126; 

Тарих аль-Фахири. С. 119; Тарих Ибн ‘Иса. С. 62. 
543 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 126. 



135 

 

эмиратами понятны: главным из них являлась консолидация сил для поддержания 

порядка на южнонедждийской ветви трансаравийских торговых путей и 

установления контроля над северо-западным караванным маршрутом, 

пролегавшим через Эль-Вашм, Судайр, Эль-Касым и Джебель-Шаммар. Однако 

остаются неясными причины, по которым ‘Уяйна не подверглась полному 

подчинению как ‘Унайза. Вполне возможно, что постоянные конфликты с мелкими 

эмиратами Эль-‘Арида влекли за собой слишком много издержек, которые Са‘адун 

решил переложить на плечи ‘Абдаллаха. Правитель ‘Уяйны также был 

заинтересован в этом партнерстве, поскольку оно давало неоспоримые 

преимущества в неспокойной политической обстановке. Вывод об использовании 

вотчины клана Ааль Му‘аммар в качестве буфера между Эль-Хасой и 

враждебными политическими силами Южного Неджда поддерживается 

саудовским исследователем ‘Абд аль-Каримом аль-Вахби544. 

Последующие пять лет характеризуются в летописях как временная 

передышка, которая нарушается лишь единичным сообщением аль-Фахири о 

нападении Са‘адуна на зафиритов и неназванные хиджазские племена в 1715 г. 

Однако в 1720 г. между эмиром Эль-Хасы и недждийскими кочевниками 

разгорелся очередной конфликт. На этот раз поход хасского владыки был нацелен 

на бедуинов из клана Мутайр545. Это столкновение предварило самую дальнюю из 

известных экспедиций халидидов. Уже в 1721 г. их войска вторглись в северные 

пределы Центральной Аравии и совершили серию набегов на племя Шаммар, 

обитавшее в окрестностях города Хаиль546. Согласно Ибн ‘Ибаду, в том же году 

произошло еще одно заслуживающее внимания событие – разорение племенем 

Бану Халид Эд-Дир‘ийи547. Это же сообщение приводит Ибн Бишр, но относит его 

к 1722 г.548 Хотя этот набег едва ли выделяется на фоне других аналогичных рейдов, 

его можно символически принять в качестве отправной точки противостояния 

хасского и дир‘ийского эмиратов.  

                                                                 
544 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 224. 
545 Тарих Ибн Раби‘а. С. 43; Тарих аль-Фахири. С. 121; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 149. 
546 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 146; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 149 Тарих Ибн Раби‘а. С. 43. 
547 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 73. 
548 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 147. 



136 

 

Стремительный взлет Эль-Хасы был прерван уходом из жизни Са‘адуна ибн 

Мухаммада Ааль Гурейра в 1723 г. Смерть настигла эмира в восточноаравийской 

местности, именуемой аль-Джандалия549. Период его властвования по праву 

считается временем зенита халидидского могущества. Племена и оазисы Эль-

‘Арида и Эль-Харджа оказались надолго усмирены, а союз с ‘Абдаллахом ибн 

Му‘аммаром позволил установить жесткий контроль над караванным путем между 

Эль-Хасой и ‘Уяйной. Умиротворение Южного Неджда дало халидидам 

возможность начать подчинение других транспортных артерий. В сжатые сроки 

они поставили под прямое управление ‘Унайзу – главный торговый центр 

восточной части Аравийского полуострова. В то же время хасские войска стали 

регулярно наведываться в Центральный и Северный Неджд. Продолжая 

продвижение в этом направлении, род Ааль Хумайид вполне мог полностью 

подмять под себя всю трансаравийскую торговлю. Однако после смерти Са‘адуна 

Эль-Хаса вступила в период упадка. 

В 1723 г. место покойного эмира занял его брат ‘Али ибн Мухаммад ибн 

Гурейр550. Его приход к власти дал начало очередному витку традиционного для 

архаичных политий Южного Неджда конфликта относительно наследования. 

Младшее поколение рода Ааль Хумайид, представленное сыновьями Са‘адуна – 

Даджином и Мани‘а и поддержанное знатными выходцами из их племени, 

попыталось оспорить право их дяди на лидерство в Эль-Хасе551. Один из сыновей 

Са‘адуна по имени Сулейман, наоборот, выступил в поддержку ‘Али, и в итоге его 

братья потерпели поражение.  

Тогдашнее положение Восточной Аравии значительно осложнилось 

катастрофической засухой и недородом, по информации Ибн Бишра, поразившими 

все земли, «лежащие между Сирией и Йеменом»552. Внутренние области 

Аравийского полуострова практически обезлюдели. Толпы бедуинов и феллахов, 

                                                                 
549 Там же. С. 150; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 149; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 78; Тарих Ибн Раби‘а.  С. 43; Тарих аль-Фахири. 

С. 122; Тарих Ибн ‘Иса. С. 63-64. 
550 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 147; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 149; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 78; 

Тарих Ибн Раби‘а. С. 43; Тарих аль-Фахири. С. 122; Тарих Ибн ‘Иса. С. 63-64. 
551 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 147; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 149. 
552 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 151. 



137 

 

как свидетельствует аль-Фахири, «хлынули в Эль-Хасу, предместья Басры и 

Ирак»553. В некоторых оазисах осталось всего 4-5 жителей554. Пострадали и 

кочевые подразделения халидидов555. Столь непростая обстановка подорвала 

могущество ‘Али ибн Мухаммада, и вскоре его племянник Даджин вновь 

попытался захватить власть, осадив Эль-Хуфуф556, но успеха не добился. 

Природные бедствия и внутренний кризис свели на нет экспансионистские 

замыслы рода Ааль Хумайид. Со смертью Са‘адуна распался некогда 

продуктивный альянс халидидов с ‘Уяйной, а вскоре массовый голод вынудил 

‘Абдаллаха ибн Му‘аммара начать пополнять свои запасы за счет грабительских 

набегов на владения бывших союзников557. Окончательную точку в разрушении 

выстроенных эмиром Са‘адуном договоренностей поставила эпидемия чумы, 

унесшая в 1726 г. жизнь самого хозяина ‘Уяйны558. 

Скатывание Эль-Хасы в кризисное состояние провоцировало новые мятежи со 

стороны племянников ‘Али ибн Мухаммада. В 1727 г., заручившись поддержкой 

зафиритов и кочевавшего на границе с Южным Ираком племени Мунтафик, 

Даджин во второй раз осадил Эль-Хуфуф559. Лишь подоспевшие вовремя 

подкрепления спасли эмира от расправы со стороны нападавших, которые к тому 

моменту уже начали разорение окрестных деревень560. 

В последующие годы ‘Али ибн Мухаммад таинственным образом исчезает со 

страниц недждийских хроник. Ибн Бишр, аль-Фахири и Ибн ‘Иса, повествуя о 

дальнейших событиях, лишь называют имя нового правителя, а Ибн Раби‘а и Ибн 

‘Ибад указывают на то, что ‘Али ибн Мухаммад был убит в 1730 г.561 Вероятно, то 

же событие фиксируется и Ибн Ла‘абуном, однако на страницах его труда 

погибший называется «Мухаммадом ‘Али ибн Мухаммадом ибн Гурейром»562, что, 

                                                                 
553 Тарих аль-Фахири. С. 123. 
554 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 150. 
555 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 152; Тарих аль-Фахири. С. 123. 
556 Тарих Ибн Раби‘а. С. 43; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 151. 
557 Тарих Ибн ‘Ибад. С. 78; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 151. 
558 Тарих Ибн Раби‘а. С. 44; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 152; Тарих аль-Фахири. С. 124. 
559 Тарих Ибн Раби‘а. С. 45; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 82.  
560 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 158. 
561 Тарих Ибн Раби‘а. С. 45; Тарих Ибн ‘Ибад. С. 84. 
562 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 154. 



138 

 

скорее всего, является опиской. Новым эмиром Эль-Хасы стал брат покойного 

‘Али ибн Мухаммада – Сулейман ибн Мухаммад. Тяжелый кризис, постигший 

эмират Бану Халид под властью двух последних лидеров, значительно снизил его 

влияние. В период после смерти Са‘адуна ибн Мухаммада хронистами не был 

зафиксирован ни один крупных поход халидидов за пределы Восточной Аравии. 

Установленный Са‘адуном контроль над трансаравийскими торговыми путями 

ослаб, и следовавшие по ним караваны вновь стали подвергаться хищническим 

разграблениям563. 

Доваххабитская история вотчины Бану Халид свидетельствует о схожести 

царивших в ней порядков с укладом большинства эмиратов Центральной Аравии 

XVII–XVIII вв. Общие черты обнаруживаются как в социальной структуре, так и в 

основных векторах политической деятельности его правителей. Халидидские 

эмиры, как и их недждийские собратья, с головой погрязли в беспрерывные набеги 

на соседние земли. При этом их целью был отнюдь не только грабеж, но и 

установление прямого контроля над основными ветвями караванных маршрутов, 

пересекавших Аравию с запада на восток. Постепенно хасские владыки усилили 

свое влияние в Неджде, одержав верх над местными кочевыми племенами и 

подчинив основные городские центры в этой части Аравийского полуострова – 

‘Унайзу и ‘Уяйну.  

Эль-Хаса под властью племени Бану Халид ничем не отличалась от ‘Уяйны 

или Эд-Дир‘ийи, представлявших собой архаичные протогосударственные 

образования, отчасти напоминающие «номовые государства», описанные И.М. 

Дьяконовым и В.А. Якобсоном564. Примечательны лишь размер и богатство 

вотчины рода Ааль Хумайид, обусловленные исключительно ее выгодным 

географическим положением. Установление в Эль-Хасе их власти также стало 

возможным лишь благодаря политическому вакууму, образовавшемуся вследствие 

                                                                 
563 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 2008. С. 150; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 152.  
564 Дьяконов И.М., Якобсон В.А. «Номовые государства», «территориальные царства», «полисы» и «империя». 

Проблемы типологии // Вестник древней истории. 1982. №2 С. 3-21; Дьяконов И.М. Пути истории. От древнейшего 

человека до наших дней. М.: Восточная литература, 1994. С. 29-36; История древнего мира. Под ред. И.М. 

Дьяконова, И.С. Свеницкой. Т. 1. М.: Наука, 1989. C. 35-53. 



139 

 

отступления из Восточной Аравии Османской империи и отсутствия иных держав, 

заинтересованных в удержании контроля над этими землями.  

На протяжении всего исследуемого отрезка времени хасское общество 

отличалось отсутствием консолидации, а также законодательно оформленной 

связи между прослойкой знати и простонародьем. Эта особенность не позволяла 

сформироваться эффективной социально-политической системе, которая бы 

обеспечила эмирату устойчивость в кризисные периоды. Стихийные бедствия или 

усобицы в правящих кругах зачастую оборачивались для Эль-Хасы тяжелыми 

потрясениями, нивелирующими большинство достижений мирного времени. Еще 

одной болевой точкой стала архаичная модель передачи власти, зиждущаяся на 

принципах сеньората. Анализ конфликтов, вспыхивавших в правящем семействе с 

завидной регулярностью, подтверждает то, что во всех случаях их отправной 

точкой служила вражда между разными поколениями наследников. При этом в 

течение почти векового правления рода Ааль Хумайид в Восточной Аравии так и 

не нашлось силы, которая бы инициировала позитивные изменения в этой сфере. 

По этой причине владычество потомков Барака ибн Гурейра завершилось 

катастрофическим снижением влияния их эмирата в Центральной Аравии, что 

создало необходимые условия для зарождения и восхождения к вершинам власти 

ваххабитского движения и первого государства Саудидов. 

  



140 

 

ГЛАВА III. ЗАРОЖДЕНИЕ И ЭВОЛЮЦИЯ УЧЕНИЯ МУХАММАДА ИБН 

‘АБД АЛЬ-ВАХХАБА 

 
§ 1. ИСЛАМ В РЕЛИГИОЗНОЙ ЖИЗНИ НЕДЖДА И СОПРЕДЕЛЬНЫХ ТЕРРИТОРИЙ В 

XVII–XVIII ВВ. 
 

Тесная связь между складыванием основ саудидской государственности и 

развитием ваххабитского движения неизбежно делает рассмотрение истории 

учения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба одной из ключевых задач данного 

исследования. В этой связи необходимо охарактеризовать особенности духовной 

жизни не только Неджда, но и прилегающих к нему областей – Ирака, Хиджаза, 

Йемена и Эль-Хасы. 

Религиозная жизнь большинства областей, «опоясывающих» Неджд, в 

значительной степени определялась общей атмосферой, сложившейся в Османской 

империи в XVII – начале XVIII в. Особняком в их ряду стоит лишь Эль-Хаса, 

которая в силу географического положения и конфессиональной специфики 

больше тяготела к Сефевидскому Ирану, что издавна беспокоило стамбульские 

власти565. Официальным направлением ислама в султанских владениях был 

суннизм ханафитского толка, который А.М. Васильев называет «самым гибким»566 

из четырех мазхабов567. Остальные богословско-правовые школы также сохраняли 

свой статус и пользовались широкой популярностью в отдельных областях 

арабского мира. В некоторых регионах они становились доминирующими толками, 

наглядными примерами чему служат преимущественно маликитский Магриб и 

оазисы Центральной Аравии, население которых отдавало предпочтение 

консервативному ханбализму. То же самое касалось и шиизма, занимавшего 

прочные позиции в Ираке, Эль-Хасе, Омане (ибадизм) и Йемене (зейдизм). 

Согласно сведениям, приведенным штабс-капитаном Абдулазизом Давлетшиным 

в его «Отчете о командировке в Хиджаз», “зеиди”, т.е. зейдиты и “исмаили”, т.е. 

                                                                 
565 Mandaville J.E. The Ottoman Province of al-Hasa. P. 499. Сведения об этой грани истории Восточной Аравии 

малочисленны и обрывочны, поэтому этот аспект в работе опущен.  
566 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 41. 
567 Здесь мазхаб – богословско-правовая школа в суннитском исламе.  



141 

 

исмаилиты также часто встречались среди кочевников Восточного Хиджаза568. 

Важной частью духовной жизни Османской империи являлся суфизм 

(тасаввуф), различные вариации которого переживали расцвет во времена 

османского владычества на Арабском Востоке. Это мистико-аскетическое течение 

значительно разнообразило религиозный ландшафт исламского мира, в том числе 

Аравии и соседствующих с ней территорий. Именно с ним связано появление 

широкой палитры ритуалов, традиций и практик, отчетливо выделявшихся на фоне 

традиционного ислама. Некоторые из них были столь экзотичны, что их поборники 

часто назывались отступниками даже в целом лояльно относящимися к суфизму 

богословами. Примером этому служит пассаж из летописи ‘Абд ар-Рахмана аль-

Джабарти, в котором египетский хронист прямо называет «еретиками» неких 

«дервишей569 – последователей аль-Афифи»570. Другие же адепты тасаввуфа были 

столь удачно вплетены в ткань нормативного ислама, что почитались его 

неотторжимой частью даже образованными людьми. Весьма ярко эта особенность 

прослеживается в антиваххабитской полемике иракского летописца ‘Усмана ибн 

Санада, оправдывавшего многие суфийские «нововведения». 

Одной из наиболее заметных традиций, развившихся на волне 

распространения суфизма, стал глубоко укоренившийся в арабо-мусульманском 

мире культ «святых» (аулия). В рамках данного исследования он представляет 

особый интерес, будучи главным объектом критики в трудах апологетов 

«очищения ислама», которые однозначно причисляли связанные с ним обычаи к 

бида‘571. В равной степени было распространено почитание как живых 

праведников, так и почивших. Последние чаще всего были представлены героями 

раннего ислама, выдающимися религиозными деятелями и наиболее 

авторитетными суфийскими шейхами. На их захоронениях нередко возводились 

архитектурные комплексы, притягивавшие вереницы паломников. 

Перечень священных погребений, располагавшихся в соседствующих с 

                                                                 
568 [Давлетшин А.]. Отчет штабс-капитана Давлетшина о командировке в Хиджаз. С. 12. 
569 Дервиш в широком смысле обозначает члена суфийского братства, аскета, приверженца суфизма. 
570 Аль-Джабарти, ‘Абд ар-Рахман. Египет в период экспедиции Бонапарта. Пер. с араб., предисл. и примеч. И.М. 

Фильштинского. М.: Наука, 1962. С. 134. 
571 Бид‘а (мн.ч. бида‘) – новшество религиозно-догматического характера в исламе.  



142 

 

Недждом областях, приводится в трудах ваххабитских богословов и историков, 

считавших их популярность среди мусульман признаком упадка религии572. Так, в 

полемической переписке Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба постоянно фигурируют 

такие египетские и иракские святыни как мавзолеи ‘Абд аль-Кадира аль-Гилани 

(1078–1166)573, Ахмада аль-Бадави (ум. в 1276 г.)574, ‘Ади ибн Мусафира (ум. в 1162 

г.)575 и Али ибн Абу Талиба (599–661)576. Аналогичные сведения приводятся в труде 

главного историка эпохи раннего ваххабизма Хусейна ибн Ганнама, дополнившего 

этот список могилами основателя ханафитского мазхаба Абу Ханифы (699–767), 

Хасана аль-Басри (642–728)577 и аз-Зубайра ибн аль-‘Аввама (594–656)578. В этом 

же источнике перечисляется ряд сакральных объектов Йемена. В частности, его 

автор повествует о культах, связанных с гробницами зейдитского имама Яхьи аль-

Хади (897–911), суфийских поэтов ‘Абд ар-Рахима аль-Бура‘и (1368–1427) и 

Ахмада ибн ‘Алвана (ум. в 1715 г.), погребенных в селениях Бура‘а и Хиджрия, а 

также о мавзолее некого «шейха Сиддика»579, возведенного в порте Ходейда, и ряде 

схожих сооружений в Хадрамауте580. Отдельного описания в труде Хусейна ибн 

Ганнама удостаиваются такие почитаемые локации в святых землях ислама как 

захоронения Абу Талиба (539–619)581, Ибн ‘Аббаса582, Хамзы583, «могила Евы», за 

сооружение которой, по словам летописца, ответственны «шайтаны, воздвигшие ее 

в глубокой древности»584, и, наконец, мединская мечеть, в которое упокоен пророк 

Мухаммад585. 

Значительно меньше известно о культовых местах Эль-Хасы. В хронике Ибн 

                                                                 
572 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 186. 
573 ‘Абд аль-Кадир аль-Гилани – знаменитый проповедник и богослов, основатель суфийского братства кадирийя. 
574 Ахмад ибн Али аль-Бадави – основатель суфийского братства бадавия. 
575 ‘Ади ибн Мусафир – видный деятель суфизма и езидизма. 
576 Али ибн Абу Талиб – сподвижник, двоюродный брат и зять пророка Мухаммада, четвертый «праведный халиф» 

и первый шиитский имам. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 151. 
577 Хасан аль-Басри – выдающийся исламский богослов и хадисовед. 
578 Аз-Зубайр ибн аль-‘Аввам – двоюродный брат пророка Мухаммада и один из его сподвижников. Ибн Ганнам. 

Тарих Наджд. Т. 1. С. 186-188. 
579 Там же. С. 182-184. 
580 Там же. 
581 Абу Талиб ибн ‘Абд аль-Мутталиб – дядя пророка Мухаммада и отец имама Али. 
582 ‘Абдаллах ибн ‘Аббас (ум. в 687 г.) – исламский богослов, толкователь Корана, сподвижник и двоюродный брат 

пророка Мухаммада. 
583 Хамза ибн ‘Абд аль-Мутталиб (ум. в 625 г.) – дядя пророка Мухаммада, один из его ближайших сподвижников. 
584 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.1. С. 179.  
585 Там же. 



143 

 

Ганнама сказано, что большинство из них было связано с «рафидитской586 

ересью»587, т.е. они почитались преимущественно шиитами588. Мало что сообщают 

о них другие ваххабитские хронисты. Так, Ибн Бишр лишь бегло упоминает 

святыни Восточной Аравии в повествовании об их разрушении во время походов 

Саудидов589. Крупица сведений о них обнаруживается в «Книге путешествий» 

Насира Хосрова, который, описывая Эль-Хуфуф, сделал следующее замечание: 

«Если спросишь жителей этого города, какой они секты, они отвечают: “Мы Бу-

Саидиты” (имеются ввиду карматы. – Ф.М.) <…> Абу-Саид590 сказал им, что снова 

возвратится к ним, то есть после смерти. Могила его – посреди города Лахсы и 

вокруг нее выстроен красивый мешхед591»592. Вполне возможно, что это 

сооружение сохранилось вплоть до XVIII в. и было одним из важнейших 

сакральных объектов Эль-Хасы. Кроме того, эти сведения косвенно указывают на 

то, что немалая часть почитаемых могил могла принадлежать видным деятелям 

движения карматов. 

Едва ли будет преувеличением сказать, что духовная жизнь на прилегающих 

к Центральной Аравии территориях имела схожие характеристики, хотя 

религиозный ландшафт в каждой отдельной области обладал своими 

особенностями. Совсем по-иному дела обстояли в самом Неджде. 

Анализ религиозной ситуации в Центральной Аравии следует предварить 

замечанием об исключительной скудости и ограниченности доступных 

исследователям источников. Большая их часть касается преимущественно Южного 

Неджда, в то время как положение на остальных территориях упоминается лишь 

вскользь. Более того, отдельные реплики историков и богословов того времени, 

подобные оговорке Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба о том, что в Эль-Касыме нет 

«куполов»593, т.е. гробниц святых, наводит на мысль об определенном 

                                                                 
586 Рафидиты – одно из распространенных прозвищ шиитов, данное им суннитами. 
587 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.1. С. 188. 
588 Подробнее о распространении шиизма в Восточной Аравии см.: Бодянский В.Л. Восточная Аравия. С. 147-148. 
589 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 178. 
590 Абу Са‘ид Хасан ибн Бахрам аль-Джаннаби (ум. в 913 г.) – основатель и первый правитель карматского 

государства. 
591 Мешхед (араб. машхад) – мавзолей, усыпальница.  
592 Насир Хосров. Сафар-намэ. С. 180. 
593 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 322-323. 



144 

 

разнообразии религиозной жизни Внутренней Аравии. Тем не менее в данной 

работе, согласно устоявшейся среди исследователей традиции, будет сделано 

допущение о применимости выводов, касающихся Южного Неджда, в отношении 

Центральной Аравии в целом.  

Как ни странно, недждийские просторы вплоть до широкого распространения 

ваххабизма оставались одним из наименее исламизированных уголков арабского 

мира594. Религия пророка Мухаммада в этих землях переживала глубокий упадок, 

причем это следует понимать в буквальном смысле, а не в ваххабитских 

категориях, подразумевающих, что любые практики, не одобренные Мухаммадом 

ибн ‘Абд аль-Ваххабом, автоматически переходили в разряд языческих. 

Нормативный ислам сохранялся лишь в немногочисленных городах. Составитель 

многотомного сборника «‘Алимы Неджда последних восьми веков» ‘Абдаллах 

Ааль Бассам, член знаменитой богословской династии, и вовсе обозначает всего 

три недждийских интеллектуальных центра – Ушайкар, ‘Уяйну и ‘Унайзу – 

родовое гнездо клана Ааль Бассам, корни которого, впрочем, также 

обнаруживаются в Ушайкаре595. При этом превращение ‘Уяйны в оплот исламского 

богословия по времени совпало с упадком Ушайкара и отъездом из него ряда 

‘алимских кланов. Таким образом, по самым оптимистичным оценкам (если 

допустить, что исламскими интеллектуальными центрами были также Хаиль и Эль-

Хардж), количество мест в Неджде, где теплилась интеллектуальная религиозная 

жизнь, едва ли достигало пяти596. При этом их подлинное влияние было мизерным. 

Так, по данным ‘Абдаллаха Ааль Бассама, максимальное количество 

единовременно пребывающих в Ушайкаре мусульманских ученых не превышало 

40 человек, а в ‘Уяйне – 80597. Большинство местных ‘алимов получало на родине 

лишь базовое образование. После изучения основ религии молодые люди уезжали 

за пределы Центральной Аравии. ‘Абдаллах Ааль Бассам писал о том, что 

                                                                 
594 Bayly R.W. Saudi Arabia in the Nineteenth Century. L.: Macmillan, 1965. P. 12–15. 
595 Ааль Бассам, ‘Абдаллах. ‘Улама ан-Наджд. Т. 1. С. 15. 
596 Саудовский исследователь‘Абдаллах ас-Салих аль-‘Усаймин дополняет этот перечень городком Эр-Рияд, однако 

называет лишь одного сравнительно заметного ученого, обитавшего там. См.: Аль-‘Усаймин, ‘Абдаллах ас-Салих. 

Наджд кубейль зухур аш-шайх Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Неджд накануне появления шейха Мухаммада ибн 

‘Абд аль-Ваххаба). Эр-Рияд: Мактабат ар-рушд, 2010. С. 79–80. 
597 Ааль Бассам, ‘Абдаллах. ‘Улама ан-Наджд. Т. 1. С. 15. 



145 

 

маликиты обучались в Эль-Хасе, ханафиты – в Эль-Хасе или Ираке, шаффиты – в 

Мекке, а ханбалиты отправлялись в Левант598. Схожие данные приводятся также в 

исследовании Д. Комминса599. 

В этой связи обратим внимание на то, что, вопреки распространенному 

мнению, в Неджде были широко представлены все суннитские богословско-

правовые школы, доказательством чему служат исследования архивов Эль-

Харджа, проведенные ‘Абдаллахом Ааль Бассамом и выявившие доминирование в 

этой области Южного Неджда шафиитского и ханафитского мазхабов. Однако 

ведущим мазхабом среди локальных «островков» ислама все же был ханбализм. 

Исследователи по-разному отвечают на вопрос о причинах его популярности. А.М. 

Васильев считает, что таковой стала предельная простота жизненного уклада 

Центральной Аравии, который не отличался от социально-политического 

положения в Хиджазе эпохи пророка Мухаммада600. Опираясь на базовые 

установки марксистско-ленинского подхода, автор утверждает: «Так как 

ханбализм признавал в принципе только ранний ислам, то в целом он 

соответствовал потребностям центральноаравийского общества XVIII в.»601. 

Данная позиция не лишена смысла, однако она скорее объясняет, почему 

ханбализм не был вытеснен с этих территорий с течением времени. ‘Абдаллах Ааль 

Бассам уделяет больше внимания историческому аспекту проблемы, подчеркивая, 

что истоки распространения этого религиозно-юридического толка лежат в тесных 

экономических связях Неджда и Леванта602. Его мысль представляется вполне 

здравой, так как именно через внутренние районы Аравийского полуострова 

пролегали основные пути переправки в Сирию наиболее ценного аравийского 

товара – ездовых и гужевых животных, в особенности верблюдов. В целом же, 

приведенные взгляды дополняют друг друга. 

Хотя недждийский ханбализм уходит корнями в Левант, его локальная 

                                                                 
598 Там же. С. 20.  
599 Commins D. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. P. 9. 
600 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 75. 
601 Там же. 
602 Ааль Бассам, ‘Абдаллах. ‘Улама ан-Наджд. С. 21. 



146 

 

вариация, метко названная Д. Комминсом «провинциальным ответвлением»603, 

отличалась заметной примитивностью. Так, ‘Абдаллах Ааль Бассам, исходя из 

личного опыта знакомства с интеллектуальным наследием Центральной Аравии, 

подчеркивает, что интересы местных ‘алимов были ограничены исключительно 

прикладной стороной учения пророка Мухаммада. В первую очередь, ими 

изучались и разрабатывались вопросы, связанные с фикхом604 и грамматикой, в то 

время как аспекты, касающиеся обрядов или сложных богословских концепций, 

отходили на второй план605. Шариатские нормы соблюдались избирательно, а 

ограничения ритуального или этического плана часто игнорировались. 

Об упадке ислама в Неджде свидетельствует большинство ваххабитских 

летописцев, однако наиболее полное представление об этом можно составить на 

основании ранних работ самого основателя ваххабизма Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба. Значительная их часть представляет собой не столько богословские 

труды, сколько подробные планы адресованных современникам проповедей, а 

также перечни тезисов и подкрепляющих их аргументов, применяемых в 

диспутах606. По этой причине именно эти материалы являются наиболее 

репрезентативными из всех доступных специалистам источников. При 

исследовании заявленного вопроса наибольшую ценность представляет сочинение 

«Аль-Усуль ас-саласа ва адлятиха» («Три основы и их доказательства»), 

содержащее изложение элементарных основ исламского вероучения. В его первом 

разделе подробно разбирается важность богопознания и молитвы607. Второй 

посвящен пяти столпам ислама, понятиям «иман»608 и «ихсан»609. Заключительная 

глава «Трех основ» отведена раскрытию значения фигуры пророка Мухаммада610. 

Иными словами, позиции ислама в Неджде XVII–XVIII вв. были столь слабы, что 

                                                                 
603 Commins D. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. P. 57. 
604 Фикх – богословско-правовой комплекс в исламе. 
605 Ааль Бассам, ‘Абдаллах. ‘Улама ан-Наджд. Т. 1. С. 17; Аль-‘Усаймин, ‘Абдаллах ас-Салих. Наджд кубейль зухур 

аш-шейх Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб. С. 80-82. 
606 См. также: Cook M. Written and Oral Aspects of an Early Wahhabi Epistle. P. 161-178; Samin N. Poetry, Magic, and the 

Formation of Wahhabism. P. 3. 
607 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. С. 185-189. 
608 Иман – в широком смысле означает веру в истинность основных положений ислама. 
609 Ихсан – искреннее, незамутненное сомнением поклонение Аллаху. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. 

С. 189-192. 
610 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. Ч. 1. С. 192-196. 



147 

 

ваххабитские проповедники были вынуждены начинать распространение своего 

учения с объяснения сути его основополагающих доктрин и ритуалов. 

Показательны в этом смысле и такие работы Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба как 

«Усуль аль-иман» («Основы имана») и «Фадль аль-ислам» («Достоинство 

ислама»), являющиеся сборниками хадисов, которые касаются затрагиваемых в 

«Трех основах» тем. Нельзя обойти вниманием и сохранившиеся записи 

проповедей основателя ваххабизма, которые отличаются незамысловатостью. 

Более 70% из них представляют собой разъяснения относительно необходимости 

покаяния и изучения азов религии, 22% приурочены к праздничным дням, а в 

остальных верующие призываются к посту и уплате закята611. Хотя следует 

признать, что в данном случае простота содержания представляла собой скорее 

жанровую особенность612.  

Соседство Центральной Аравии с более развитыми областями арабского мира 

едва ли имело какое-либо существенное воздействие на духовную жизнь 

недждийцев и никак не влияло на упадок ислама, наблюдавшийся на этих землях в 

XVII–XVIII вв. Абсолютным большинством местных жителей учение пророка 

Мухаммада воспринималось лишь в качестве источника правовых установлений, а 

не религии в полном смысле слова. Лакуны в этой сфере оказались заполнены 

местными культами, не имевшими ничего общего с верой мусульман.  

 

§ 2. ЯЗЫЧЕСКИЕ ПРАКТИКИ В РЕЛИГИОЗНОЙ ЖИЗНИ КОЧЕВЫХ И ОСЕДЛЫХ 

ЖИТЕЛЕЙ НЕДЖДА В XVII–XVIII ВВ. 

 

Главными источниками, проливающими свет на вопрос о доминировавших в 

Неджде верованиях и культах, служат исторические хроники ваххабитских авторов 

и интеллектуальное наследие самого Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, прежде 

всего его трактат «Китаб ат-таухид» («Книга единобожия»), который содержит 

номенклатуру религиозных практик жителей Эль-‘Арида, подвергавшихся критике 

                                                                 
611 Там же. Т. 13. Ч. 5. С. 5-66. 
612 Также Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб посвятил два трактата разъяснению особенностей совершения ежедневных 

молитв и связанных с ним обрядов – базовой составляющей исламской ортопраксии. См.: Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, 

Мухаммад. Муаллафат. Т. 3. Ч. 3. С. 3-45; Т. 3. Ч. 4. С. 2-12; Т. 3. Ч. 5. С. 3-58. 



148 

 

со стороны «единобожников», а также его переписка, в которой содержатся беглые 

о них упоминания. Исследователи, изучив основополагающие труды основателя 

ваххабизма, справедливо отмечают, что главным его «стержнем» была борьба с 

культом «святых»613. Однако из этого не следует вывод о его особо широкой 

распространенности в Неджде или его ведущей роли в религиозной жизни 

недждийцев в доваххабитскую эпоху. 

Обратимся к содержанию «Книги единобожия». Как уже было отмечено, 

большая часть книги, не считая краткого введения, представляющего собой 

изложение теории таухида, ряда назидательных пассажей и разбора некоторых 

этических вопросов, посвящена обличению устоявшихся в Центральной Аравии 

религиозных обычаев. При этом предварительные подсчеты показывают, что не 

менее 30% трактата отведено осуждению фетишизма, а также анимистических 

верований. Остальным блокам уделено куда меньше внимания – 18% рассуждений 

нацелены на порицание недобросовестного исполнения предписаний ислама, в 

15% разоблачаются различные приметы, суеверия и бытовая магия, и не более 13% 

посвящается астрологии, ворожбе и прорицанию. Культ «святых» и отдельно их 

гробниц заслуживают лишь 15% и 6% процентов соответственно. Забегая вперед, 

подчеркнем, что почитание живых и почивших аулия в том виде, в котором они 

представлены в богословских и исторических трудах «единобожников», схожи 

скорее с чисто языческими практиками, чем с «девиантным» исламом.   

Самой распространенной формой фетишизма в Центральной Аравии был 

культ различных природных объектов. Среди них Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб 

особо выделяет «поклонение растениям, скалам и другим сходным объектам»614. 

Их подробное описание содержится в летописи Ибн Ганнама. Согласно 

приводимым в ней сведениям, недалеко от южнонедждийского городка Эль-Фада 

произрастала священная пальма, именуемая аль-Фаххаль615. Летописец уверяет, 

что местные люди обожествляли ее и молились ей о ниспослании благодати, 

                                                                 
613 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 75. 
614 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 64. 
615 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.1. С. 174. 



149 

 

причем поток паломников с дарами не иссякал «от рассвета до заката»616. По всем 

признакам это дерево было связано с культом плодородия. Тот же автор повествует 

о том, что особой популярностью оно пользовалось у молодых незамужних 

женщин, которые посещали эту пальму с подношениями и, «прижавшись к 

основанию ствола, произносили: “О, аль-Фаххаль, пусть в этом году я обрету 

мужа”»617. К такому выводу подталкивает и название пальмы, представляющее 

собой превосходную форму арабского слова фахль (мн.ч. фухуль), одним из 

значений которого является «пальма мужского рода»618. В том же районе, по 

словам Ибн Ганнама, произрастал священный тамариск, почитавшийся 

разрешившимися от бремени женщинами619. После рождения ребенка они 

приходили к этому растению и украшали его молодые побеги цветными 

ленточками, пребывая в уверенности, что это защитит младенца от 

преждевременной смерти. Еще одно схожее святилище располагалось под стенами 

‘Уяйны и представляло собой акациевую рощу620. Однако хроники не содержат 

описания этого объекта и связанных с ним обрядов, ограничиваясь сообщениями о 

ее уничтожении в ваххабитскую эпоху руками Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба и 

его ближайших сподвижников621. 

Отдельным типом недждийских фетишей были пещеры. Одна из них, 

носившая название Бинт аль-Амир, располагалась в небольшом вади в 

окрестностях Эд-Дир‘ийи622. У ее входа крестьяне регулярно оставляли 

подношения в виде хлеба и мяса. Согласно легенде, в стародавние времена Аллах 

разверз скалы в этом месте для того, чтобы спасти благочестивую женщину по 

имени Бинт аль-Амир, скрывавшуюся от разбойников623. Летописные сведения о 

пещере дополняются устными преданиями, собранными саудовским 

исследователем ‘Абд аль-Хакимом ибн ‘Абд ар-Рахманом аль-‘Авадом. Местные 

                                                                 
616 Там же. 
617 Там же. 
618 Баранов Х.К. Арабско-русский словарь. С. 584. 
619 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 175. 
620 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 39. 
621 Там же. 
622 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.1. С. 175. 
623 Там же. 



150 

 

жители рассказывали ему, что в далеком прошлом «в пещере прятался шарлатан и, 

когда люди приходили к ней со своими дарами и излагали свои просьбы, он 

начинал издавать громкие звуки, и те по невежеству думали, что это пещера дает 

им свой ответ. [Благодарные молельщики] раскладывали подношения [у входа], а 

мошенник ждал, пока опустятся сумерки, и лишь тогда выходил»624. 

Еще один такой объект располагался в местечке Ша‘иб Губейра и, несмотря 

на то что являлся природной пещерой, он именовался окрестными жителями 

«гробницей Дирара ибн аль-Азвара625»626. Ибн Ганнам называет это «захоронение» 

«ложным и обретенным по наущению Иблиса»627 (усыпальница этого героя 

раннего ислама располагается на территории современной Иордании). Согласно 

‘Абд аль-Хакиму аль-‘Аваду, это место едва ли походило на погребение. Автор 

пишет: «Это глубокая пещера, начинающаяся с просторного зала, от которого 

отходит западный коридор. Он вскоре сворачивает на юг, после чего свод начинает 

опускаться вплоть до того, что в пещере становится невозможно полностью 

выпрямиться. Далее проход вновь смещается к западу и становиться еще уже. 

Наконец, после очередного поворота на юг в нем можно перемещаться только 

ползком. Когда-то я пробовал проникнуть туда и обнаружил, что пещера кишела 

летучими мышами и смертельно ядовитыми змеями. Насколько я помню, помимо 

“гробницы” она когда-то называлась “пещера желаний”, так как многие 

простолюдины верили, что любое желание, произнесенное в ее глубинах, 

сбудется»628. 

По всей вероятности, описанные выше святилища и сложившиеся вокруг них 

культы генетически восходят к эпохе джахилии629. По крайней мере обращает на 

себя внимание схожесть связанных с ними обрядов с религиозными практиками 

доисламской Аравии, описанными в «Книге об идолах» Хишама ибн аль-Кальби 

                                                                 
624 Аль-‘Авад, ‘Абд аль-Хаким. Амакин йатабаррику биха фи ад-Дирийя. URL: https://www.al-

jazirah.com/2007/20070311/wo1.htm (доступ: 16.03.2023). 
625 Дирар ибн аль-Азвар (ум. предположительно в 640 г.) – один из сподвижников пророка Мухаммада. 
626 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.1. С. 174. 
627 Там же.  
628 Аль-‘Авад, ‘Абд аль-Хаким. Амакин йатабаррику биха фи ад-Дирийя. URL: https://www.al-

jazirah.com/2007/20070311/wo1.htm (доступ: _16.03.2023). 
629 Джахилия – в исламе обозначение первобытной грубости и невежества, предшествовавших принятию ислама. 

Подробнее см.: Гольдциер И. Культ святых в исламе (Мухаммеданские эскизы). М.: Гаиз, 1938. C 63–72. 



151 

 

(738–819)630. Имея это в виду, расширим реконструкцию, проведенную на основе 

скудных аравийских хроникальных материалов XVIII в., за счет этого 

средневекового источника. Наиболее значимой составляющей его содержания, 

касающегося интересующей нас темы, является детальное описание капища 

богини аль-‘Уззы, располагавшегося в долине Нахла. Там произрастали три 

священные акации, к которым «являлся» дух богини631. Этот пассаж позволяет 

предположить, что недждийские сакральные объекты лишь маркировали места 

обитания духов. Данное допущение помогает пролить свет на бегло упомянутые 

Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом ритуалы поклонения джиннам и связать 

фетиши Неджда с бытовавшими там анимистическими культами632.  

По большей части в труде Хишама ибн аль-Кальби упоминаются лишь 

заурядные обряды, похожие на описанные Ибн Ганнамом моления, заклания 

жертвенных животных и подношения даров в священных местах633. Однако куда 

более любопытным выглядит сообщение Хишама ибн аль-Кальби о том, что в 

святилище аль-‘Уззы обитал оракул, голосу которого внимали верующие634. При 

ближайшем рассмотрении намеки на аналогичные практики обнаруживаются и в 

описаниях сакральных мест Эль-‘Арида. Обращает на себя внимание приведенная 

‘Абд аль-Хакимом аль-‘Авадом фольклорная история о «шарлатане», 

имитировавшем голос духа, жившего в пещере. Не исключено, что это предание 

может быть отголоском некогда практиковавшихся здесь прорицаний. Не менее 

примечательным представляется пассаж из летописи Ибн Ганнама о почитаемом 

тамариске в окрестностях городка Эль-Фада. В нем хронист, перечисляя местные 

фетиши, пишет буквально следующее: «А к растению ат-тарфия (один из видов 

тамариска. – Ф.М.) прибился шайтан»635. В данном контексте эта деталь 

исключительно важна, так как в ваххабитских хрониках, трактатах и переписках 

слово «шайтан» редко используется в отношении злых бесплотных духов. Куда 

                                                                 
630 Абу-ль-Мунзир Хишам ибн Мухаммад аль-Калби – знаменитый мусульманский историк и генеалог. 
631 Ибн аль-Калби, Хишам. Книга об идолах. С. 22-23. 
632 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 43-44; Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 4. Ч. 

2. С. 66. 
633 Ибн аль-Калби, Хишам. Книга об идолах. С. 20. 
634 Там же. 
635 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.1. С. 174. 



152 

 

чаще им обозначаются ложные аулия, противники ваххабизма и т.п. Исходя из 

этого, выскажем предположение, что хронист подразумевал прорицателя, 

обитавшего недалеко от святилища, и заключим, что в Неджде XVIII в. вполне мог 

сохраняться культ оракулов, уходящий корнями в раннесредневековую религию 

аравитян636. Имея в виду вышеизложенное, рассмотрим подробнее особенности 

недждийского почитания «святых», описания которого также заставляют 

усомниться в его чисто исламском происхождении. 

Предварительно акцентируем внимание на том, что Мухаммад ибн ‘Абд аль-

Ваххаб в «Книге единобожия» четко различает культ «святых» и культ их гробниц. 

При этом первый воспринимается автором и его последователями на порядок менее 

враждебно, чем второй. Избыточное поклонение живым и почившим праведникам, 

разумеется, осуждается, однако не отрицается полностью. Мухаммад ибн ‘Абд аль-

Ваххаб в переписке с одним из своих современников по имени Ибн Сайах 

многократно подчеркивал, что святой сам по себе не является идолом: «Разве 

виноват ‘Иса [ибн Марьям], что люди ему молятся?! Также и Али ибн Абу Талиб 

не виновен в том, что перед ним падают ниц рафидиты!»637 Более того, во всех 

сочинениях ваххабитского вероучителя «святые» неизменно уважительно 

именуются «салихун» (араб. праведники) или «аулия». В случае с чрезмерным 

упованием на них со стороны верующих шейх применяет понятие «тагут»638, что в 

значительной мере перекладывает вину с самого божьего угодника на тех, кто ему 

поклоняется639. Вместо однозначного запрета Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб 

приводит в своих трудах рекомендации, как максимально обезопасить себя от греха 

при выказывании уважения «святому», предлагая просьбу помолиться за просителя 

Аллаху как лучшую форму выражения почтения к угоднику божьему (позже 

невозможность обратиться с такой просьбой к мертвым праведникам будет одним 

из аргументов против поклонения их могилам). 

К особой категории Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб относил ложных «аулия», 

                                                                 
636 Hoyland R.G. Arabia and the Arabs from the Bronze Age to the Coming of Islam. P. 153-155. 
637 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Ад-Дурар ас-сания. С. 78. 
638 Тагут – исламский термин для обозначения предмета идолопоклонства (ложного обожествления). 
639 См. также: Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 1. С. 97-98; Т. 5. Ч. 1. С. 42; 249. 



153 

 

мошенников, которые пользовались своим положением в честолюбивых или 

корыстных целях. Такие персонажи именуются им искусителями и «шайтанами», 

которые «обманом вытягивают из верующих пожертвования и не следуют по пути 

Аллаха»640. Некоторые из них и вовсе имели мало общего с исламскими 

подвижниками и по описаниям больше походили на доисламских кахинов641. 

Источники сохранили имена отдельных «святых» такого рода. В хронике Ибн 

Ганнама фигурирует уроженец Эль-Харджа по имени Тадж, который, будучи 

слепым, странствовал по всему Эль-‘Ариду без поводыря, поочередно посещая его 

селения642. По словам летописца, местные жители (как простонародье, так и знать) 

боялись сверхъестественной силы Таджа и делали ему дорогие подарки в надежде, 

что тот дарует им счастье и убережет от бед643. Также автор уверяет, что его 

неземного могущества опасались даже эмиры, и что среди недждийцев о нем 

складывались разные удивительные истории и предания, которые, с точки зрения 

хрониста, «имели больше общего [со сказаниями] многобожников»644. На 

влиятельность этого персонажа указывают многократные упоминания о нем в 

трактатах и переписке Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба. В его труде «Кашф аш-

шубухат» («Отведение сомнений») Тадж приводится в качестве одного из наиболее 

наглядных негативных примеров для мусульман645. В письмах вероучителя 

называется несколько других лжеправедников наподобие Таджа. В одном из 

посланий Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба содержатся поношения «шайтанов» 

Шамсана и Идриса646. В другом этот перечень пополняется именем некого Абу 

Худейды, причем в том же пассаже богослов уверяет, что все вышеперечисленные 

персоны почитались недждийцами так же, как некогда аравитяне поклонялись 

доисламским божествам Хубалу, Аллат, аль-‘Уззе и Манат647. К сожалению, 

сведений об этих персонажах гораздо меньше, чем о Тадже, а их упоминания в 

                                                                 
640 Ад-Дурар ас-сания. С. 77. 
641 Кахины – прорицатели в доисламской Аравии, которым приписывалась способность общаться с миром духов, 

пребывая в состоянии транса.  
642 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.1. С. 176. 
643 Там же. 
644 Там же. 
645 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. С. 173. 
646 Там же. Т. 7. С. 52-55. 
647 Там же. С. 172. 



154 

 

задействованных материалах отличаются спорадичностью. Кроме того, основатель 

ваххабизма несколько раз поминал «сыновей Шамсана»648 и «сыновей Идриса»649. 

О них также практически ничего неизвестно, но содержание одного из писем 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба своим сторонникам подразумевает, что имеются 

в виду кланы потомков вышеперечисленных псевдоправедников, которые после их 

ухода из жизни воздвигли над их могилами мавзолеи и продолжали «обманом 

пожирать народные деньги»650. Вопрос о значении поклонения гробницам в 

Центральной Аравии XVII–XVIII вв. необходимо рассмотреть подробнее.  

Применение обобщенного понятия «культ святых» в случае Неджда во многом 

навязывает искаженное представление о природе связанных с ним верований и 

практик. Как отмечалось выше, даже в случае с «истинными» салихун и аулия 

почитание живых праведников и их захоронений жестко разграничивалось 

ваххабитами. Размежевание такого рода прослеживается даже на 

терминологическом уровне – в отличие от отмеченного божьей благодатью 

угодника, именуемого тагутом, гробницу, купол или иное сооружение над местом 

его упокоения ваххабиты называют исключительно «фетишем» (араб. васан). В 

этой, казалось бы, незначительной детали скрыта ключевая особенность 

понимания этого феномена основателем ваххабизма и его последователями. В 

одном из своих публичных посланий Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб выражает эту 

мысль следующим образом: «[Смута неизменно проистекает] из возведения 

куполов над местами упокоения божьих угодников и из поклонения им (причем 

грамматическая структура предложения не оставляет сомнения в том, что под 

местоимением “им” имеются в виду не праведники, а именно купола. – Ф.М.)»651. 

Другими словами, с точки зрения ваххабитов, строительство надгробий не имело 

никакого отношения к культу «святых», а было одной из многочисленных 

вариаций широко распространенного в Неджде фетишизма. Таким образом, оно 

попадало в разряд чистого ширка652, в то время как избыточное почитание аулия 

                                                                 
648 Там же.  
649 Там же. 
650 Там же. С. 52. 
651 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 176. 
652 Ширк – многобожие. 



155 

 

считалось искажением исламских практик.  

Грань между природными фетишами и их рукотворными аналогами всегда 

была тонка в реалиях духовной жизни оседлых жителей Неджда. Одним из 

наглядных примеров служит упомянутая нами ранее «гробница» Дирара ибн аль-

Азвара. Ваххабитские идеологи четко подмечали, что в глазах непросвещенных 

религией Пророка жителей Центральной Аравии всякий объект такого рода 

неизменно превращался в место отправления языческого культа. Зачастую 

недждийцы утрачивали память о том, кто и когда был погребен под тем или иным 

«куполом», но продолжали его посещать как самостоятельный сакральный объект 

– источник бараки653. Переосмыслению подверглись даже гробницы Зейда ибн 

Хаттаба (584–632)654 и сподвижников пророка Мухаммада, погибших в ‘Уяйне в 

сражении с силами Мусайлимы (ум. в 634 г.)655 и захороненных в окрестностях 

города656. Эта особенность религиозной жизни во внутренних областях Аравии в 

дальнейшем окажет колоссальное влияние на формирование ваххабитской 

идеологии и специфического отношения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба к 

культу «святых» и бида‘ в целом. 

Установление факта слияния поклонения гробницам с почитанием других 

фетишей в массовом сознании также позволяет пересмотреть предложенную 

изначально тематическую разбивку «Книги единобожия». В случае отнесения этих 

двух видов духовных практик к одному типу обнаруживается, что практически 

половина критического содержания этого трактата (около 47%) посвящена 

фетишизму. При этом наиболее пространный из оставшихся блоков, посвященный 

недобросовестному исполнению предписаний ислама, займет не более 25,5% 

текста. Из всего этого заключаем, что ведущей формой религиозной жизни на 

территории Центральной Аравии в XVII – первой половине XVIII в. был именно 

фетишизм, ритуалы и обычаи которого коренятся в доисламской эпохе. 

Нормативный и «девиантный» ислам были уделом сравнительно небольшой части 

                                                                 
653 Барака – божественная благодать. 
654 Зейд ибн Хаттаб – сподвижник пророка Мухаммада и брат ‘Умара ибн Хаттаба – второго «праведного халифа». 
655 Мусайлима аль-Каззаб – согласно исламской традиции, один из лжепророков.  
656 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 173. 



156 

 

населения. Кроме того, следует иметь в виду, что подобные выводы касаются 

исключительно оседлых областей Неджда, в то время как кочевья отличались еще 

меньшей исламизированностью. 

Описание религиозного ландшафта доваххабитской Аравии было бы 

неполным без обзора верований номадов, отличавшихся архаичностью даже на 

фоне языческих практик феллахов. Племена, руководствующиеся установлениями 

Корана и сунны657, были относительно редки, теряясь на фоне основной массы 

жителей пустыни. В своем большинстве они придерживались гораздо более 

примитивных форм религиозности. Очевидно, что социально-политический и 

экономический уклад кочевников совершенно не согласовывался с исламской 

этикой и правом.  

Близко знакомый с особенностями бедуинского быта Дж.Л. Буркхардт писал: 

«В течение долгих лет (до распространения ваххабизма. – Ф.М.) среди бедуинов 

невозможно было найти ни священнослужителя, ни муллу, ни имама <…> у них не 

принято произносить хутбы по праздничным дням, а молитва никогда не была для 

них поводом прервать путешествие. Наверное, лишь смерть может заставить их 

сделать это»658. Впрочем, распространение учения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба едва ли изменило ситуацию. Дж.Л. Буркхардт подчеркивает, что даже 

принявшие ислам номады имели крайне слабое представление об 

основополагающих принципах своей веры659. Другие европейские 

путешественники, познакомившиеся с жизненными устоями бедуинов, писали о 

том, что номады без почтения относятся к религиозным табу. Если верить записям 

К. Нибура, употребление алкоголя, строжайшим образом запрещенное в исламе, 

было нормой во многих племенах. Нельзя не отметить, что некоторые пищевые 

ограничения ими все же соблюдались – по словам Дж.Л. Буркхардта, в среде 

кочевников было не принято вкушать «свинину, мертвечину и кровь»660. 

                                                                 
657 Сунна – исламское священное предание, состоящее из хадисов, описывающих различные поступки и 

высказывания пророка Мухаммада. 
658 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 1. P. 98-99. 
659 Ibid. P. 281.  
660 Ibid. P. 99-100. 



157 

 

Большинство аутентичных религиозных обычаев жителей пустыни было 

связано с почитанием членами племени или племенного подразделения его 

полулегендарного основателя. Это находило отражение не только в разнообразных 

ритуалах и традициях бедуинов, но и в наименовании родовых групп, эпонимами 

которых зачастую становились знаменитые герои древности, воспетые поэтами.  

Вопрос о классификации верований номадов остается спорным. Ярко 

выраженная сакрализация прародителей и кровного родства подталкивает к тому, 

чтобы определить ее как вариант культа предков. С другой стороны, с этим 

заключением связан ряд проблем, в том числе неопределенность границ этого 

обобщающего понятия, а также недостаток в бедуинской среде представлений и 

практик, характерных для этого типа верований.  

В первую очередь, обращает на себя внимание отсутствие у номадов развитой 

концепции посмертного существования. Часто она заимствовалась из более 

развитых религиозных систем. Однако в этом случае номады значительно ее 

упрощали, зачастую полностью опуская содержательную часть. Пример такой 

деградации находим в рассказе У. Палгрева о его беседе с неким молодым 

бедуином, который, отвечая на вопрос о том, чего он ожидает от встречи с Аллахом 

после жизни, проведенной в войнах и грабительских набегах, ответил: «Мы 

подъедем к Аллаху и пожелаем ему мира, и, если Он проявит радушие, угостив нас 

мясом и табаком, мы остановимся у Него. Если же нет, то мы ускачем прочь»661.  

В связи с этим в среде кочевников не были распространены погребальные 

ритуалы, о чем свидетельствовал Дж.Л. Буркхардт: «Обычно умершего бедуина 

сразу же предают земле без каких-либо обрядов. Когда почил брат <…> главы 

племени ‘Аназа <…> его тело было передано для погребения одному из местных 

феллахов. Никто из близких, включая вождя, при этом не присутствовал»662. Что 

касается примитивных каменных надгробий, воздвигаемых над предполагаемыми 

захоронениями почитаемых прародителей, то они не несли глубокого 

символического значения, выступая лишь маркером сакрального пространства, в 

                                                                 
661 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 24. 
662 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 1. P. 100-101. 



158 

 

котором совершались различные ритуалы. Как правило, они проводились в 

определенное время года, определявшееся циклом сезонных перекочевок. 

Наиболее распространенной церемонией было жертвенное заклание скота, кровью 

которого кропились другие животные, а также члены племени и их имущество. 

Жертвоприношения могли совершаться и при других обстоятельствах – свадьбах, 

заключении мира, рождении ребенка, в начале военных кампаний и т.д.  

В трудах путешественников и исследователей также упоминается широко 

распространенный среди бедуинов культ маркабов – переносных конструкций из 

длинных шестов, пальмовых листьев и тростника, которые декорировались 

страусиными перьями, звериными шкурами и т.п.663 Маркаб расценивался 

кочевниками как обиталище духов предков, обладавших властью над потомками. 

Эти сакральные объекты чаще всего хранились в закрытых от посторонних глаз 

уголках шатров и тщательно оберегались. Их утрата в результате набега считалась 

величайшим позором и признаком того, что праотцы более не благоволят племени. 

То же самое касалось потери маркаба во время военных действий, где он брал на 

себя функции боевого знамени. Перед битвой собиравшиеся под ним воины 

произносили различные заклинания и молитвенные формулы, одну из которых 

приводит в своем труде А.И. Першиц: «О, Аллах, вот верблюдица для маркаба, дай 

[Бог], чтобы Абу-д-Духур (основатель племени, о котором шла речь в 

оригинальном тексте. – Ф.М.) взглянул на нее благосклонно»664. Дж.Л. Буркхардт 

также подчеркивал, что упование на подобные сооружения было столь сильно, что 

их захват противником означал поражение665. Отметим, что совокупность 

перечисленных выше специфических черт бедуинского культа предков больше 

походит на примитивные формы тотемизма, описанные отечественным 

религиоведом С.А. Токаревым666.  

Оставшиеся лакуны в духовной жизни бедуинов занимало поклонение Солнцу 

и Луне, а также отдельным планетам и звездам, которые служили скотоводам 

                                                                 
663 Ibid. P. 136. 
664 Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Северной Аравии. С. 82. 
665 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 1. P. 137. 
666 Токарев С.А. Ранние формы религии. С. 255. 



159 

 

ориентирами во время перекочевок667. Немалое значение имели также различные 

магические практики. Так, европейские путешественники Ч. Доути и Дж.Л. 

Буркхардт независимо друг от друга описали диковинный обряд, связанный с 

принесением судебных клятв. Дж.Л. Буркхардт именует его «клятвой 

скрещивающихся линий»668 и воспроизводит процедуру следующим образом: 

«После выбора места на некотором удалении от лагеря <…> с помощью ножа с 

изогнутым лезвием на песке рисуется круг, внутри которого отмечается множество 

пересекающих друг друга линий <…> после этого истец приказывает ответчику 

наступить на круг правой ногой, и сам делает также. Затем он произносит 

[полагающуюся словесную формулу] <…> С целью придания церемонии большей 

торжественности внутри круга могут размещаться изображения верблюжьего 

вымени и муравья (относящиеся к сложной символической системе, отражающей 

чистоту помыслов клянущегося и его намерение придерживаться обета. – 

Ф.М.)»669.  

Подводя итоги рассуждениям о религиозной жизни Центральной Аравии и 

прилегающих к нему территорий, еще раз подчеркнем доминирование 

преимущественно неисламских практик и верований среди как кочевого, так и 

оседлого населения. Ислам же оказался вытеснен практически из всей сельской 

округи и «загнан» за стены крупных городских центров. Однако и там учение 

Пророка редуцировалось до некого подобия юридическо-правовой системы, в то 

время как его духовный аспект практически не интересовал местных ‘алимов. 

Наиболее широко практикуемые в земледельческих областях Неджда культы были 

связаны с обожествлением природных объектов, а также некоторых рукотворных 

сооружений, в особенности гробниц местных «святых», причем последние чаще 

всего почитались именно в качестве самостоятельных вотивных объектов без 

оглядки на их исламское происхождение. Еще дальше от веры мусульман отстояли 

традиции бедуинов, представлявшие собой смесь примитивного тотемизма и 

                                                                 
667 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 96; Подробнее об истоках культа небесных светил в Аравии см.: 

Hoyland R.G. Arabia and the Arabs from the Bronze Age to the Coming of Islam. P. 154-155. 
668 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 1. P. 127. 
669 Ibid. P. 128-129. 



160 

 

бытовой магии, однако их влияние на религиозный прорыв середины XVIII в. был 

минимален. В то же время именно широкое распространение фетишистских 

культов в земледельческих областях Внутренней Аравии стало одним из 

определяющих факторов в формировании идеологии раннего ваххабизма.   

 

§ 3. ЖИЗНЕННЫЙ ПУТЬ МУХАММАДА ИБН ‘АБД АЛЬ-ВАХХАБА  

ДО ПЕРЕСЕЛЕНИЯ В ‘УЯЙНУ И ЭД-ДИР‘ИЙЮ 

 

 

Жизнь основателя ваххабитского движения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба до его переселения в ‘Уяйну и Эд-Дир‘ийю во многом покрыта тайной. 

Единственным более или менее достоверным источником, проливающим свет на 

этот период его биографии, является хроника одного из его ближайших 

сподвижников Хусейна ибн Ганнама. Из этого сочинения жизнеописание шейха 

заимствуется Ибн Бишром и рядом более поздних недждийских историков. 

Главной проблемой, связанной с использованием этого труда, остается его 

отчетливая тенденциозность. По причине преданности Ибн Ганнама своему 

духовному лидеру многие сообщения о его судьбе представляются излишне 

приукрашенными, а отдельные выдержанные в восторженном духе описания 

исторических событий и вовсе расходятся с воспоминаниями самого Мухаммада 

ибн ‘Абд аль-Ваххаба, приводимыми им в частной переписке. Поздние сводные 

хроники Ибн Ла‘абуна и аль-Фахири и вовсе запечатлели биографию вероучителя 

лишь в виде нескольких лапидарных сообщений670. 

В конце XX в. в научный оборот была введена анонимная хроника «Блеск 

метеора», содержащая пространную версию биографии Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба, в том числе массив неизвестных ранее сведений о его путешествиях по 

исламскому миру. Однако обнаруживаемая в ней информация совершенно не 

выдерживает критики. Множество ошибок обнаруживается в верифицируемой по 

другим источникам фактологии. Также сомнения вызывает хронология «Блеска 

метеора». Приведем несколько примеров таких неувязок. Повествуя о возвращении 

                                                                 
670 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 201; Тарих аль-Фахири. С. 114, 129, 131. 



161 

 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба из странствий, анонимный автор утверждает, что 

оно совпало с «правлением шерифа Сурура в Мекке»671, хотя до середины XVIII в. 

ни один из правителей Хиджаза не носил такого имени. Вероятно, речь идет о 

шерифе Суруре ибн Муса‘иде, однако он пришел к власти лишь в 1773 г. – спустя 

29 лет после бегства вероучителя в Эд-Дир‘ийию. Вопросы вызывает и возраст 

основателя ваххабизма, на котором настаивает составитель этой летописи. По его 

подсчетам, богослов совершил переселение, когда ему было около 55 лет672. Исходя 

из того, что все авторитетные хроники датируют его кончину 1792 г.673, выходит, 

что Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб прожил не меньше 103 лет, что выглядит 

совершенно нереалистично. Поэтому данная хроника будет задействоваться 

фрагментарно и лишь в качестве второстепенного источника. 

Большинство хронистов Центральной Аравии относят рождение Мухаммада 

ибн ‘Абд аль-Ваххаба к 1703 г.674 Его полное родовое имя, содержащееся в 

«Истории» Ибн Ганнама, выглядит следующим образом: «Мухаммад ибн ‘Абд аль-

Ваххаб ибн Сулейман ибн ‘Али ибн Мухаммад ибн Ахмад ибн Рашид ибн Бурайд 

ибн Мухаммад ибн Бурайд ибн Мушарраф»675. Аналогичная информация 

приводится в биографическом сборнике ‘Абдаллаха Ааль Бассама676.  

О судьбе предков шейха известно сравнительно немного. В большинстве 

источников сообщается, что они происходили из клана аль-Вухба, относящегося к 

одному из подразделений племени Бану Тамим. На момент рождения Мухаммада 

ибн ‘Абд аль-Ваххаба его семейство проживало в ‘Уяйне. Согласно труду 

‘Абдаллаха Ааль Бассама, дед вероучителя Сулейман ибн ‘Али (ум. в 1668 г.) 

переехал в этот город в первой половине XVII в. из селения Раудат ас-Судайр, куда 

он раньше мигрировал из Ушайкара677. Главной причиной переезда называется 

потребность жителей ‘Уяйны в кади, который был бы «опытен в 

                                                                 
671 Лам‘а аш-шихаб. С. 61. 
672 Там же. С. 52-73. 
673 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 900; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 180; Тарих 

аль-Фахири. С. 153; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 201. 
674 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 33; Тарих аль-Фахири. С. 114; Тарих Ибн Ла‘абун. 

С. 201; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 208. 
675 Там же. 
676 Ааль Бассам, ‘Абдаллах. ‘Улама ан-Наджд. Т. 1. С. 125. 
677 Там же. С. 366. 



162 

 

юриспруденции»678. Сулейман ибн ‘Али, действительно, считалcя современниками 

одним из наиболее авторитетных ханбалитских богословов Внутренней Аравии. 

Тем не менее, его деятельность, как и в случае большинства недждийских ‘алимов, 

концентрировалась преимущественно на фикхе и смежных дисциплинах. Его 

отбытие из Вашма пришлось на период упадка этих земель и перехода лидерства в 

Южном Неджде к эмирам из рода Ааль Му‘аммар.   

После смерти Сулеймана пост судьи в ‘Уяйне унаследовал его сын ‘Абд аль-

Ваххаб (ум. в 1740 г.), отец будущего основателя ваххабизма. Жизнь ‘Абд аль-

Ваххаба ибн Сулеймана была малопримечательна – как и большинство 

недждийских ученых он посвятил ее изучению прикладных аспектов фикха, 

практически не уделяя внимания вопросам, связанным с догматикой и ритуалом. 

Единственное упоминание этого персонажа в большинстве недждийских хроник 

связано с конфликтом, разгоревшимся между ним и эмиром Харфашем, после чего 

богослов переселился в Хураймалу, где и почил в 1740 г.679 

Сам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб родился у ‘Уяйне в период ее 

политического и экономического зенита под властью ‘Абдаллаха ибн Му‘аммара. 

С раннего возраста он обучался под руководством отца, преподавшем ему основы 

исламских наук680. Если верить летописцам, юный Мухаммад был весьма 

способным учеником и к 12 годам освоил множество книг по тафсиру681, 

сборников хадисов и трудов великих знатоков ислама. В свете знакомства с 

трудами вероучителя, отличающимися довольно скудным языком и не всегда 

стройной аргументацией, может показаться, что данные хронистами оценки 

чрезмерно восторженны. Однако вполне вероятно, что на фоне скромных 

достижений современных ему ‘алимов его дарования действительно были 

примечательны.  

Большую часть детства Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб провел в 

                                                                 
678 Там же. 
679 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 153; Тарих аль-Фахири. С. 125; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. 

С. 38. 
680 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 209. 
681 Тафсир – толкование священных исламских текстов. 



163 

 

Центральной Аравии682. В 12 лет, закончив освоение азов богословия, он вместе с 

отцом совершил паломничество к святыням Хиджаза и продолжил образование в 

Медине683. По информации Ибн Бишра и Ибн Ганнама, его главным наставником в 

этот период был шейх ‘Абдаллах ибн Ибрахим ибн Сайф, представитель эмирской 

династии Ааль Сейф, под чьим покровительством находился оазис Эль-Маджма‘а 

в Судайре684. Эта деталь примечательна, поскольку не совсем согласуется с 

утверждениями ‘Абдаллаха Ааль Бассама о том, что главные центры обучения 

недждийских ханбалитов располагались в Леванте. В хронике Ибн Бишра вскользь 

упоминается, что новый учитель ознакомил Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба с 

неким «духовным оружием»685, под которым, вероятно, понимались идеи 

очищения ислама686. Даже в случае полной вымышленности этой ситуации этот 

эпизод является наглядным отражением общей атмосферы, царившей в 

интеллектуальной жизни этих земель: идеи «перестройки» религии Пророка, 

витали в воздухе. 

Завершив обучение в Медине, Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб отравился в 

странствия по Аравии и прилегающим областям арабского мира687. Первым 

пунктом назначения будущего вероучителя стала Басра. Согласно Ибн Ганнаму, 

здесь он продолжил совершенствовать свои знания в области фикха и 

грамматики688. К этому же временному отрезку относят его первые проповеди, 

направленные против «многобожия» и религиозных нововведений, хотя точно 

определить были ли его речи воспроизведением идей средневековых богословов-

                                                                 
682 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 208-209; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 33; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 143-144. 
683 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 35; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 209; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 143-144. 
684 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 35; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 210. 
685 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 35. 
686 Некоторые исследователи предполагают, что в период пребывания Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в Медине 

на его мировоззрение повлияло обучение у знаменитого мусульманского ученого Мухаммада ас-Синди (ум. в 1750 

г.). Такая позиция, по сей день остающаяся спорной, отстаивалась американским исследователем Дж. Воллом и в 

меньшей степени его британским коллегой Баширом Нафи. Взгляды Дж. Волла решительно критиковались 

американским исламоведом Ахмадом Далалем. Подробнее о спорах вокруг фигуры Мухаммада Синди в контексте 

становления ваххабизма см.: Voll J. Muhammad Hayya al-Sindi and Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab. P. 32-39; Nafi, 

Basheer. A Teacher of Ibn ‘Abd al-Wahhab. P. 208-241; Dallal, Ahmad. The Origins and Objectives of Islamic Revivalist 

Thought. P. 341-359. 
687 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 201. 
688 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 212. 



164 

 

консерваторов, или же они несли специфически ваххабитские черты, практически 

невозможно689. Среди жителей Басры Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб не нашел 

сочувствующих. Более того, по его собственным словам, многие басрийцы 

поносили его, заявляя, что он «обращается с текстами Корана и хадисов как ему 

вздумается»690. В итоге шейх стал докучать горожанам, и они его изгнали691. Тогда 

богослов попытался проповедовать в Эз-Зубайре. По пути в это селение он чуть не 

погиб в пустыне от жажды. Не обнаружив поддержки в Ираке, Мухаммад ибн ‘Абд 

аль-Ваххаб отправился в Восточную Аравию и, пробыв некоторое время в Эль-

Хасе, вернулся в Южный Неджд692. 

Кажущаяся совершенно невероятной история путешествий Мухаммада ибн 

‘Абд аль-Ваххаба обнаруживается на страницах «Блеска метеора». Согласно этому 

источнику, после провала в Басре он двинулся на север, посетив Багдад и 

Курдистан693. Затем Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб повернул на восток и 

несколько лет прожил в иранских городах, в частности в Хамадане, а также в 

Исфахане, где провел больше года в обществе суфиев, отличительным элементом 

облачения которых были «зеленые одежды и зеленый головной убор»694 (скорее 

всего имеются в виду адепты суфийского братства кадирийя). Спустя еще два года 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб достиг «страны румов (Малой Азии. – Ф.М.)»695. 

Ближе к концу своего путешествия он посетил Сирию и Египет, после чего вместе 

с караваном хаджа добрался до Хиджаза и лишь затем, совершив обряды 

паломничества, вернулся в Эль-‘Арид. Фантастичность этой версии очевидна по 

многим причинам. Маловероятно, что придерживавшийся категорического 

неприятия бида‘ шейх обучался в суфийских обителях Ирана. Кроме того, в трудах 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба отсутствуют отсылки к реалиям Ирана, Малой 

Азии, Сирии и Египта, которые могли бы стать репрезентативным материалом для 

                                                                 
689 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 36; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 213. 
690 Там же. С. 212. 
691 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 36; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 212. 
692 Заметим, что отдельные исследователи высказывают сомнения относительно достоверности сообщений о 

миссионерской деятельности Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в этот период. Cм.: Mouline N. The Clerics of Islam: 

Religious Authority and Political Power in Saudi Arabia. P. 52-53. 
693 Лам‘а аш-шихаб. С. 52-57. 
694 Там же. С. 58. 
695 Там же. С. 59. 



165 

 

демонстрации распространения в исламском мире ширка и бида‘. Иракский же 

«опыт» вероучителя в полной мере представлен в его трактатах и переписке.  

Вновь оказавшись в Неджде, шейх Мухаммад поселился при дворе правителя 

Хураймалы, где на тот момент судействовал его отец696. Именно в это время 

кристаллизовалась идейная платформа ваххабизма. Ибн Ганнам уверяет, что 

именно в период пребывания в Хураймале богослов составил свой самый 

знаменитый труд «Китаб ат-таухид»697. В «Блеске метеора» также содержится 

привлекающий внимание, хотя и сомнительный рассказ о том, как этот небольшой 

трактат появился на свет: «Я слышал от знающих людей, что он (Мухаммад ибн 

‘Абд аль-Ваххаб. – Ф.М.) удалился в свой дом и не выходил оттуда более 8 месяцев. 

Все это время он ни с кем не общался, единственной его компанией были книги. 

Наконец, он вышел из затвора с тонкой книжицей в руках («Книгой единобожия». 

– Ф.М.)»698. Вероятнее всего, именно тогда были составлены и другие ранние 

сочинения шейха. Из краткой заметки ‘Усмана ибн Бишра следует, что примерно к 

этому времени относится работа «Аль-Усуль ас-саласа ва адлятиха» («Три основы 

и их доказательства»)699. Кроме того, исходя из жанровой, стилистической, 

композиционной и содержательной схожести, можно предположить, что в 

Хураймале шейхом были написаны еще три книги – «Кашф аш-шубухат» 

(«Отведение сомнений»), «Аль-Кава‘ид аль-арба‘а» («Четыре опоры») и «Масаиль 

аль-джахилия» («Вопросы джахилии»). Последняя, однако, несколько выделяется 

на фоне остальных по ряду параметров и могла быть завершена значительно позже. 

Подходя к рассмотрению интеллектуального наследия Мухаммада ибн ‘Абд 

аль-Ваххаба, сделаем несколько замечаний относительно круга затрагиваемых в 

них тем, а также дадим общую характеристику вероучителя как проповедника и 

мыслителя. Его фигура представляется исключительно примечательной на фоне 

тотального вырождении ислама в Центральной Аравии. Среди своих собратьев-

‘алимов шейх был одним из немногих, кто сохранял на протяжении жизни 

                                                                 
696 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 212; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 37. 
697 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. С. 215. 
698 Лам‘а аш-шихаб. С. 64. 
699 Ибн Бишр, ‘Усман ибн ‘Абдаллах. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд. С. 45. 



166 

 

неподдельный интерес к духовной стороне религии. Показателен анализ 

содержания его фетв и решений, вынесенных по различным вопросам, когда он 

стоял во главе ‘Уяйны и Эд-Д‘ирийи: около 35,7% из них относятся к культово-

обрядовому комплексу, таухиду и ‘акиде700. Больший сегмент занимают лишь 

заключения, связанные с дольними потребностями обитателей подвластных ему 

территорий, – правилами аренды, наследования и т.д. При этом необходимо 

учитывать, что это превалирование – «издержки» должности кади, занимаемой 

Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом. Обращает на себя внимание и энергичная 

деятельность аравийского шейха на богословском поприще. Даже беглое 

знакомство с биографиями недждийских ученых того времени позволяет 

заключить, что наследие большинства из них, как правило, ограничивалось 

несколькими незначительными трактатами, а также немногочисленными 

учениками столь же непродуктивными, как и их наставники. В то же время 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб оставил после себя тысячи последователей и 

полноценную образовательную систему. «Тот, кто должным образом подготовлен, 

победит тысячу многобожников», – читаем на страницах одного из его трудов701. 

Одни лишь верифицированные и одобренные семейством Ааль аш-Шейх труды 

основателя ваххабизма занимают 13 объемных томов и служат овеществленным 

свидетельством его неиссякаемой энергии. Вполне вероятно, шейх обладал и 

изрядными ораторскими навыками, что стало одной из составляющих успеха его 

проповеди.  

Все же при присущих ему живом уме и дарованиях Мухаммад ибн ‘Абд аль-

Ваххаб оставался глубоким провинциалом, чему способствовала общая деградация 

религии Пророка в родных землях шейха702. Его приобщение к богословской и 

интеллектуальной культуре происходило в одном из самых захудалых уголков 

мусульманского мира. Большинство работ вероучителя отличаются простым и 

                                                                 
700 ‘Акида – совокупность вероучительных основ ислама. См.: Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 4. Ч. 

2. С. 6-129. 
701 Там же. Т. 1. Ч. 1. С. 161. 
702 Провинциальность Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в значительной мере отразилась на его творчестве. 

Американский исследователь его наследия Надав Самин отмечал, что стилистика текстов вероучителя несет явный 

отпечаток специфики аравийской литературной традиции. Подробнее об этом см.: Samin N. Poetry, Magic, and the 

Formation of Wahhabism. P. 1–26.  



167 

 

монотонным языком. Они не поражают читателя ни образностью, ни лексическим 

разнообразием. Особенно контрастно их блеклость выглядит на фоне трудов его 

современников, в частности, его последователя Хусейна ибн Ганнама, 

посвятившего значительную долю своего труда «История Неджда» изложению 

ваххабитской доктрины. Хотя Ибн Ганнам полностью дублирует в нем позиции и 

аргументы своего духовного учителя, его слог на порядок более изящен. К 

аналогичному выводу можно прийти, ознакомившись с хутбами вероучителя. 

Большая их часть укладывается в 400-500 слов, при этом от четверти до трети 

общего объема занимают вводные и ритуальные формулы. Сами проповеди 

прямолинейны, незатейливы и предельно однообразны. Впрочем, последнее, 

скорее всего, связано с неискушенностью слушателей. Кругозор Мухаммада ибн 

‘Абд аль-Ваххаба также нередко кажется в определенной степени ограниченным в 

сравнении с его коллегами из более развитых областей Аравийского полуострова. 

На фоне относительно поверхностного образования, полученного шейхом в 

юности, приобщение к идеям обновления ислама во время обучения в Хиджазе 

окончательно стигматизировало в его глазах многие альтернативные течения 

исламской мысли. Это в значительной степени способствовало «замыканию» его 

мировоззрения в рамках близких ханбалитскому Неджду идей так называемых 

«протосалафитов», которые в дальнейшем стали богословской основой 

радикальной идеологии ваххабитов.  

 

§ 4. ИДЕОЛОГИЯ РАННЕГО ВАХХАБИЗМА И ЕЕ ИСТОКИ 

 

Анализ ранних трудов Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба позволяет выявить 

важную деталь – в раннем ваххабизме практически полностью отсутствуют 

элементы политической доктрины. В них также редко фигурируют ставшие 

позднее хрестоматийными пассажи о джихадизме и необходимости проливать 

кровь на пути Аллаха. Львиная доля внимания уделена в них теории таухида, 

критике «девиантного» ислама и языческих практик, а также призыву к 

обновлению и очищению религии, даже если это потребует неподчинения властям. 



168 

 

Заметим, что упомянутые ранее работы вероучителя представляют собой не 

столько полноценные богословские трактаты, сколько сборники тезисов и 

аргументов, которые надлежало использовать в миссионерских целях. Из этого 

ряда в определенной степени выбивается книга «Вопросы джахилии», однако даже 

если она и была написана позже, изложенные в ней идеи практически не 

отличаются от содержащихся в «Китаб ат-таухид». 

Хотя «Книга единобожия» является самым известным сочинением 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, и о ней бытует представление как о его 

основополагающем труде, систематическое изложение ваххабитской доктрины 

обнаруживается в другом источнике – «Кашф аш-шубухат» («Отведение 

сомнений»). В сущности, эта работа представляет собой подробную инструкцию 

для пропагандистов ваххабизма, включающую перечень его основных идей, 

рекомендуемую последовательность их изложения во время религиозных 

диспутов, а также набор аргументов и контраргументов, уместных в богословских 

спорах. По этой причине именно этот трактат неизбежно становится главным 

ориентиром в рассуждениях об идеологии раннего ваххабизма. 

Анализ его содержания позволяет констатировать, что богословская основа 

учения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба практически полностью заимствована из 

ханбализма703. История этого мазхаба берет начало в Ираке времен Аббасидского 

халифата и связана с фигурой одного из крупнейших ученых и знатоков хадисов 

VIII–IX вв. Ахмада ибн Ханбаля (780–855)704. Уже тогда, в период острого 

противостояния с му‘тазилитами705 им активно проповедовалась идея 

недопущения рационалистического и аллегорического прочтения священных 

текстов с опорой на принцип биля кайф (не задавай себе вопрос “как?”)706. В этой 

связи ханбализм стал главным прибежищем сторонников «очищения» ислама от 

                                                                 
703 Иванов Н.А. Труды по истории исламского мира. С. 440. 
704 Ахмад ибн Ханбаль – мусульманский правовед и богослов, основатель и эпоним ханбалитского мазхаба. 
705 Му‘тазилиты – представители одного из крупных направлений средневекового спекулятивного богословия – 

калама. См. подробнее: Корбен А. История исламской философии. Пер. с франц. А.А. Кузнецова; Научн. ред. Р.М. 

Шукуров. М.: Прогресс-Традиция, 2010. С. 55-58. 
706 Makdisi G. The Significance of the Sunni Schools of Law in Islamic Religious History. P. 1-8; Ислам. 

Энциклопедический словарь. М.: Наука, 1991. С. 271. 



169 

 

наслоившихся за столетия бида‘707. Подразумевалось, что главным шагом на этом 

пути должно стать возвращение к «неповрежденным» Корану и сунне. 

Нововведения допускались лишь при наличии их документированного 

единогласного одобрения (иджма‘) со стороны саляфов708. В качестве наиболее 

очевидного обоснования своих позиций ханбалиты часто использовали 3 айят суры 

5 «Аль-Маида» («Трапеза»), в котором Аллах устами Пророка говорил: «Я ради вас 

усовершенствовал вашу религию, довел до конца Мою милость к вам и одобрил для 

вас в качестве религии ислам»709. Из этого заключалось, что ниспосланная вера не 

нуждается в модификациях и должна практиковаться в том виде, в котором она была 

зафиксирована ее ранними адептами. По оценке А.М. Васильева, данный подход 

превратил ханбализм в «самую негибкую форму ортодоксального ислама»710. При 

этом отнести Ибн Ханбаля к радикалам можно лишь с большой натяжкой, в пользу 

чего свидетельствует его довольно мягкое отношение ко многим бида‘ вроде 

почитания аулия и священных реликвий или мистических практик суфиев711. Упор 

в его трудах делался скорее на внимательное отношение к источнику тех или иных 

новшеств и необходимости проверки их происхождения. Слепое же следование 

сложившемся обычаям (таклид) без их верификации считалось порочным. 

Более очевидна связь поздних радикальных течений с богословием известного 

ханбалитского ученого XIII в. Таки ад-Дина ибн Таймии (1263–1328), обычно 

именуемого по его насабу Ибн Таймия712. Именно его труды и работы его 

ближайшего ученика Ибн Кайима аль-Джаузийи (1292–1350), полные не столь 

свойственной для Ахмада ибн Ханбаля критики бида‘ (вроде отдельных 

мистических ритуалов суфиев и культа «святых»), чаще всего называются 

идеологической основой салафизма. Влияние высказанных ими идей на 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, который многократно обращается к 

                                                                 
707 Makdisi G. The Significance of the Sunni Schools of Law in Islamic Religious History. P. 8; Cook M. On the Origins of 

Wahhabism. P. 191-202. 
708 Саляфы (араб. саляф, букв. предки, предшественники) – первые три поколения мусульман, начиная со 

сподвижников пророка Мухаммада. 
709 Здесь и далее Коран цит. по: Коран. Перевод смыслов. Пер. Э.Р. Кулиева. М.: Эксмо, 2013. 
710 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 48. 
711 Подробнее см.: Кныш А.Д. Мусульманский мистицизм. С. 152-153. 
712 The Cambridge Companion to Classical Islamic Theology. Ed. by Tim Winter. Cambridge: Cambridge University Press, 

2008. P. 69.  



170 

 

творческому наследию Ибн Кайима и Ибн Таймии в собственных сочинениях, 

очевидно713. Однако радикальный ханбализм далеко отстоит от 

бескомпромиссности ваххабитов. Даже Ибн Таймия никогда не отрицал некоторые 

нововведения. В частности, его отношение к суфизму в значительной степени 

варьировалось в зависимости от конкретного течения и присущих ему практик. 

Наглядным примером служит его близость к последователям ‘Абд аль-Кадира аль-

Гилани, который в дальнейшем стал одним из главных объектов нападок 

«единобожников»714. Критика Ибн Таймией культа «святых» также 

характеризовалась определенной гибкостью, поскольку во многом она касалась 

внутренней мотивации верующих при совершении тех или иных религиозных 

действий. В целом подход протосалафитов к оценке бида‘ подразумевал 

возможность дискуссии относительно их запретности или допустимости, что 

разительно отличает его от общеизвестного радикализма ваххабитского учения. 

Для обнаружения расхождения между взглядами теоретиков ханбализма и 

учением, предложенным Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом, обратимся к 

текстам «Отведения сомнений» и «Четырех опор». 

В зачине первого трактата основатель ваххабизма определяет главной своей 

задачей борьбу за бескомпромиссное следование единобожию. Непреодолимым 

препятствием на этом пути он провозглашает культ аулия, который, в рамках его 

классификации, является тяжелейшим из бида‘, поскольку самим своим 

существованием оскверняет таухид. «Любой, кто взывает к кому-то кроме Аллаха, 

невежественен и лишь укрепляется в своем невежестве, думая, что он 

приближается к Богу», – наставляет шейх своих последователей715. К этому 

направлению критики и его особенностям мы вернемся несколько позже, прежде 

восстановив методологию, на основании которой вероучитель пришел к подобным 

убеждениям.  

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб, как и ханбалиты, подчеркивает 

                                                                 
713 Некоторые работы Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба представляют собой краткие изложения ханбалитских и 

протосалафитских трактатов, которые сопровождаются комментариями самого шейха. См: Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, 

Мухаммад. Муаллафат. Т. 6. С. 3-351. 
714 Makdisi G. Ibn Taymiyya: A Sufi of the Qadiriya Order // American Journal of Arabic Studies. 1973. No. 1. P. 118–129. 
715 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. Ч. 1. С. 159. 



171 

 

необходимость возвращения к «неповрежденным» Корану и сунне. Это убеждение 

наглядно выражено в следующих словах шейха: «Если люди спорят о чем-либо, то 

пусть обратятся к Книге и сунне, и я убежден, что, они обнаружат то, что разрешит 

их спор»716. При этом, следуя традиции своего мазхаба, он отвергает любой 

нетрадиционалистский подход к священному писанию717. Мухаммад ибн ‘Абд аль-

Ваххаб порицает «философов» и «красноречивцев», призывая не слушать их 

увещевания и снисходительно добавляя: «У врагов единобожия может быть 

сколько угодно книг и [рациональных] аргументов <…> но именно люди знания, 

красноречия и доводов – главные враги, подстерегающие [верующих] на пути к 

Аллаху. Ваш (последователей ваххабизма. – Ф.М.) долг – изучать религию Аллаха 

и выделить из нее то, может стать для вас оружием в борьбе с этими шайтанами»718. 

В аналогичных формулировках он высказывает эту мысль в некоторых своих 

личных письмах719. 

Затем шейх продолжает излагать свою версию основ ханбалитской 

коранической экзегетики, вводя понятия айятов категорий мухкамат720 и 

муташабихат721. Само по себе разграничение этих двух типов айятов – один из 

сложнейших вопросов исламской теологии. Следуя за своими предшественниками, 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб находит подтверждение этому разграничению в 7 

айяте суры 3 «Аль Имран» («Семейство Имрана»): «Он – Тот, Кто ниспослал тебе 

Писание, в котором есть ясно изложенные айяты, составляющие мать Писания, а 

также другие айяты, являющиеся иносказательными». Употребленное в данном 

кораническом стихе неоднозначное понятие «матерь Писания» (умм аль-Китаб) 

вероучитель определенно трактует как предвечно существующее откровение 

Аллаха, имеющее земное воплощение в виде совокупности айятов категории 

мухкамат, и отвергает сложные метафизические концептуальные построения, 

                                                                 
716 Там же. Т. 3. Ч. 1. С. 11. 
717 См. подробнее: Bunzel C.M. Wahhabism: The History of a Militant Islamic Movement. P. 48-59. 
718 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. Ч. 1. С. 159. 
719 Там же. Т. 7. С. 156; 176-180. 
720 Мухкамат – понятие в исламской экзегетике, обозначающее коранические айяты, значение которых ясно без 

толкования.  
721 Муташабихат – понятие в исламской экзегетике, обозначающее коранические айяты, которые нуждаются в 

толковании.  



172 

 

которые отождествляют это понятие с Хранимой скрижалью (аль-лаух аль-

махфуз)722. Исходя из этих принципов, Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб фиксирует 

ключевой метод работы с кораническим текстом, заключающийся в трактовке 

«неоднозначных» айятов лишь в строгом соответствии с картиной мира, заданной 

«однозначными» айятами. Причем последние должны составлять целостную и 

непротиворечивую мировоззренческую систему, так как, по словам шейха, 

«верные доказательства [никогда] не противоречат друг другу!»723 Однако 

критерии демаркации этих двух групп айятов спорны вплоть до того, что под 

сомнение ставится даже упомянутый в начале абзаца пассаж, непосредственно 

касающийся самих понятий мухкамат и муташабихат. 

Решая вопрос об их дифференциации, вероучитель придерживается подхода, 

согласно которому все не требующие трактовки айяты должны так или иначе 

относиться к главному посылу Корана и быть совершенно ясны по смыслу. 

Таковым он и его идейные предтечи считают весть о единобожии – именно таухид 

признается ядром священного писания. Все сакральные тексты должны 

восприниматься через призму этой установки, а в спорных ситуациях необходимо 

опираться исключительно на картину мира, выстроенную на основании этих айятов 

в их буквалистском прочтении. В дальнейшем это найдет свое отражение в 

подборке шейхом аргументов в дискуссиях с оппонентами. Кроме того, именно 

особенности принципа «очевидности» (биля кайф) сыграют ключевую роль в 

формировании ваххабитского радикализма. Такой метод работы со священными 

текстами Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб считает единственно правильным. Эта 

позиция в дальнейшем была еще раз подтверждена в его труде «Четыре опоры», в 

котором все вышесказанное выражается в четырех тезисах: «1. Если говоришь, не 

имея [о сказанном] достаточного представления, – ты грешишь против Аллаха 

<…> 2. Все, о чем умолчал Законотворец (Аллах. – Ф.М.), – милость <…> 3. 

Игнорировать [в своих рассуждениях] очевидные формулировки и прибегать к 

иносказанию – путь отклонившихся [от истины]. Таковыми являются, например, 

                                                                 
722 Хранимая скрижаль (араб. аль-лаух аль-махфуз) – в исламской традиции олицетворение божественного знания, 

источник всех откровений и священных писаний, несущий в себе полноту знания о вселенной и ее судьбе. 
723 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 3. Ч. 1. С. 11. 



173 

 

рафидиты и харидждиты724 <…> 4. Пророк говорил: “Что дозволено, то ясно, что 

запрещено – тоже ясно, а между этими крайностями лишь сомнительные дела” 

<…> Итак, [знайте], что эти четыре принципа – неотъемлемые спутники религии, 

говорим ли мы о тафсире, фикхе или духовных деяниях»725. 

Разъяснив методику работы с основополагающими вероучительными 

источниками, Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб переходит к положению о 

необходимости пересмотра религиозной жизни его современников и приближения 

ее к эталонам, заданным Кораном и сунной. Им утверждается острая потребность 

в «очищении» практики таухида. Этот тезис многократно повторяется основателем 

ваххабизма во всех его сочинениях и служит идеологическим стержнем его 

доктрины. «Единобожие – это поклонение Аллаху и никому больше», – писал он в 

одном из своих трудов726. В «Книге единобожия» он конкретизирует: «Если кто-то 

предстанет перед Аллахом, не придав Ему сотоварищей, то ему уготован рай. Тот 

же, кто предстанет пред Ним, уподобляя Его кому-либо, попадёт в ад»727. На пути 

утверждения таухида главной задачей вероучителя становится очищение ислама от 

«элементов многобожия», которыми он называет практически все бида‘ без 

исключения, в чем разительно отличается даже от воззрений радикальных 

последователей Ибн Таймими. «Всякая новоизобретенная практика – 

нововведение, всякое нововведение – заблуждение, а всякое заблуждение 

[пребывает] в адском огне», – такова универсальная формула, применяемая 

Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом728. 

 Основным нововведением, безоговорочно относимым ваххабитами к ширку, 

являлись все формы почитания «святых», или, как их называет сам Мухаммад ибн 

‘Абд аль-Ваххаб, «заступников»729. Свою критику он начинает с общего 

низведения салихун, аулия и пророков до уровня существ, полностью подчиненных 

воле Аллаха и не имеющих возможности ходатайствовать за молящихся. 

                                                                 
724 Хариджиты – последователи самой ранней в истории ислама религиозно-политической группировки, 

образовавшейся в ходе борьбы за власть в Халифате между ‘Али ибн Абу Талибом и Му‘авией ибн Абу Суфьяном. 
725 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 3. Ч. 1. С. 3-6. 
726 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-усуль ас-саляса. С. 8. 
727 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 48.  
728 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 3. Ч. 1. С. 11.  
729 Там же. Т. 1. Ч. 1. С. 159. 



174 

 

Переосмыслению подверглась также фигура самого пророка Мухаммада, что 

явствует из содержания «Краткой сиры Пророка», вышедшей из-под пера 

вероучителя730. На ее страницах он уделяет минимальное внимание чудесам и 

сверхъестественным событиям, связанным с жизнью основателя ислама, и 

всячески пытается подчеркнуть его земную природу и подвластность 

божественному промыслу. Отдельно Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб 

фокусируется на традиции паломничества к могиле Мухаммада в Медине, 

посвящая этому вопросу двадцать вторую главу «Китаб ат-таухид»731. В ней он 

называет практику такого рода избыточной, приводя в качестве аргумента 

известный хадис в передаче Малика ибн Анаса732, в котором Пророк говорил: «О 

Аллах! Не делай мою могилу идолом, которому поклоняются. Поистине, силён 

гнев Аллаха, обращенный на людей, которые превращают могилы своих пророков 

в мечети»733. Подобное позиционирование пророка Мухаммада в ваххабитской 

картине мира отмечалось многими исследователями и путешественниками734. При 

этом сложившийся вокруг посланника Аллаха культ оценивался ваххабитами 

сравнительно мягко на фоне других схожих обычаев. 

Хотя ваххабиты почтительно относились к живым и почившим праведникам, 

они жесточайшим образом пресекали поклонение им в качестве источника 

получения бараки. Единственный допустимый способ выражения уважения к ним 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб описывает в «Отведении сомнений»: «Дозволено 

лишь прийти к праведнику <…> и попросить его: “Помолись за меня”, как это 

делали сподвижники, общаясь с Пророком <…>  при его жизни»735. При этом он 

особо подчеркивает: «Что же касается [таких действий] после его (праведника. – 

Ф.М.) смерти, то саляфы не одобряли молитвы Аллаху на его захоронении, что уж 

говорить о молитвах, адресованных ему (праведнику. – Ф.М.) самому!»736 

                                                                 
730 См.: там же. Т. 4. Ч. 1. 
731 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 110. 
732 Абу ‘Абдаллах Малик ибн Анас (711–795/6) – факих, мухаддис, основатель маликитского мазхаба. 
733 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 102. 
734 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 47; Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 1. P. 

102. 
735 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. Ч. 1. С. 178. 
736 Там же.  



175 

 

Последняя цитата особенно ярко оттеняет одну из главных отличительных черт 

ваххабизма – категорическое неприятие практики воздвижения погребальных 

сооружений на могилах «святых» и любых связанных с ними ритуалов737. 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб приравнивает их к языческим обычаям вроде 

обожествления природных объектов: «Памятники, построенные на могилах, есть 

идолы, которым поклоняются помимо Аллаха, они точно такие же как камни и 

деревья, перед которыми <…> приносятся обеты»738. «Молиться на могилах – такая 

же мерзость, как входить в расписанные синагоги и церкви», – с гневом восклицает 

богослов739. Ненависть Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба к этому обычаю ясно 

прослеживается и в разнообразии подходов к его дискредитации. Так, в одном из 

своих пространных комментариев он призывает запретить подобные практики, 

ссылаясь на то, что кладбища являются ритуально нечистым местом, непригодным 

для совершения богослужений740.  

Все возможные рациональные аргументы в пользу их сохранения 

опровергаются ссылками на «ясные» айяты741. «Если язычник начинает сыпать 

цитатами о том, что угодникам божьим неведомы страх и печали, что они имеют 

право на то, чтобы быть заступниками, или о том, что пророки находятся на особом 

положении, скажи им, что это – “игра” с неоднозначными айятами, а затем 

процитируй им 18 айят суры «Юнус» <…>, который относится к однозначным 

<…> Если же многобожник скажет тебе о том, что эти айяты повествуют 

исключительно об идолопоклонниках, то признай, что всякий, молящийся идолам, 

– неверный, и укажи на [очевидную] схожесть вознесения молений святым с 

идолопоклонством», – наставляет Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб своих 

последователей742. Именно последняя цитата является ключом к пониманию 

истоков столь бескомпромиссной позиции основателя ваххабизма.  

                                                                 
737 Там же. 
738 Там же. Т. 4. Ч. 1. С. 221. 
739 Там же. Т. 2. С. 110. 
740 Там же. 
741 Там же. Т. 1. Ч. 1. С. 161-163. 
742 Там же. С. 162-163. 



176 

 

Частое взывание к «очевидности» в богословской аргументации Мухаммада 

ибн ‘Абд аль-Ваххаба заставляет вновь обратиться к реалиям духовной жизни 

Неджда XVIII–XVII вв. и обратить внимание на тот факт, что в этом уголке 

арабского мира почитание аулия действительно сливалось с языческими 

практиками. В одном из своих писем вероучитель сокрушается: «Некоторые из 

на могилу  ходитьприимеют привычку  презренных простолюдиновсамых числа 

мое  исполнишьО мой господин, если ты “: говоритьнибудь праведника и -какого

 я отплачу тебеили удовлетворишь мою нужду, то  благословишь меняжелание, 

золотом, едой или воском”»743. Сложно не заметить, насколько данное описание 

соответствует ритуалам, которые недждийские феллахи проводили у пальмы аль-

Фаххаль или в пещере Бинт аль-Амир.  

Именно специфика центральноаравийского культа «святых» убедила 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в однозначной тождественности традиций 

почитания аулия с идолопоклонством. По-видимому, на момент первого 

путешествия за пределы Неджда эта составляющая мировоззрения шейха уже 

устоялась, и все, что ему довелось увидеть за границами своей родины, 

воспринималось им исключительно сквозь эту призму. На страницах своих трудов 

он прямым текстом приравнивает примитивный недждийский фетишизм к 

практикам, имеющим куда более сложную природу вроде тех, что бытовали среди 

христиан, шиитов или последователей ‘Абд аль-Кадира аль-Джилани744. «Неужели 

вы думаете, что вера в Али ибн Абу Талиба – богохульство, а вера в Таджа и ему 

подобных не причиняет вреда?» – восклицает он в споре с оппонентами745.  

В отношении шиизма критика Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба не 

ограничивалась нападками на почитание Али и его потомков, хотя они составляли 

немалую часть главного антишиитского трактата шейха «Рисаля фи ар-радд ‘аля 

ар-рафида» («Послание об опровержении рафидитов»)746. В нем содержится 

красноречивое свидетельство отношения шейха к последователям шиизма: «Они 

                                                                 
743 Там же. Т. 7. С. 176-180. 
744 Там же. Т. 1. Ч. 1. С. 162, 168. 
745 Там же. С. 172. 
746 Там же. Т. 13. Ч. 4. С. 28, 32-33, 44-45. 



177 

 

почти уподобились христианам, превознося Али и Фатиму747 также, как те 

превозносят Иисуса и Марию»748. Однако львиная доля обличений направлена на 

совсем другие составляющие шиизма, связанные с политической историей 

возникновения этого течения. Речь идет об «отрицании легитимности халифата 

[Абу Бакра] ас-Сиддика749»750, «обязанности проклинать сподвижников, в 

частности трех “[праведных] халифов”»751, «призывах к поношению ‘Аиши752»753, 

«вынесении такфира754 всем, кто боролся против Али»755, и «ограничении круга 

лиц, имеющих право на преемство власти [в халифате] потомками Хусейна756»757.  

Немало внимания уделяется опровержению сформировавшихся несколько 

позже доктринальных положений шиизма, среди которых вероучитель называет 

«практику такийи758, принятую из страха перед людьми»759, «веру в 

непогрешимость 12 имамов760»761, «убежденность в скором возвращении имама 

Махди762»763, «отрицание божественного предопределения»764, «подражание магам 

(в данном случае имеются в виду зороастрийцы. – Ф.М.) в рассуждениях о двух 

богах – свете и тьме»765. «Эти люди (шииты. – Ф.М.) говорят: – конкретизирует 

Мухаммад ибн Абд аль-Ваххаб, – “Бог – Творец добра, а сатана – творец зла”»766. 

Недоверие основателя ваххабизма вызывает ряд шиитских религиозных обычаев, 

                                                                 
747 Фатима бинт Мухаммад (ум. в 632 г.) – младшая дочь пророка Мухаммада, жена Али ибн Абу Талиба и мать 

имамов Хасана и Хусейна. 
748 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 4. С. 46. 
749 Абу Бакр ас-Сиддик (573–634) – один из ближайших сподвижников пророка Мухаммада, первый «праведный 

халиф». 
750 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 4. С. 8.  
751 Там же. С. 15. 
752 ‘Аиша бинт Абу Бакр (614–678) – жена пророка Мухаммада, дочь Абу Бакра. 
753 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 4. С. 22. 
754 Такфир – обвинение в неверии. 
755 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 4. С. 26. 
756 Хусейн ибн Али (626–680) – внук пророка Мухаммада, младший сын Али ибн Абу Талиба, третий шиитский 

имам. 
757 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 4. С. 29. 
758 Такийя – концепция благоразумного утаивания своей веры. Подробнее см.: Беляев Е.А. Мусульманское 

сектантство (Исторические очерки). М.: Издательство восточной литературы, 1957. 
759 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 4. С. 20-21. 
760 Двенадцать имамов – в шиитской традиции наследники духовной и политической власти пророка Мухаммада из 

числа его потомков.   
761 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 4. С. 27. 
762 Мухаммад аль-Махди – двенадцатый имам в традиции шиитов-двунадесятников, отождествляемый ими с махди.  
763 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 4. С. 31. 
764 Там же. С. 42-23. 
765 Там же. С. 46.  
766 Там же. 



178 

 

таких как «совмещение молитв»767, «отказ от коллективной пятничной молитвы и 

предпочтение ей индивидуального поклонения»768, «допустимость обтирания, а не 

омовения ног»769 и «любовь к [религиозным] изображениям»770. Последней 

составляющей этого полемического труда является перечень традиций, 

отражающих, по мнению вероучителя, излишнюю сладострастность и 

развращенность шиитов, каковыми он считает «временный брак»771, «заключение 

брака без свидетелей и опекуна»772, «допустимость полового акта с чужой 

наложницей»773, «развод одним словом»774, «совокупление с женщиной в период 

менструации»775 и т.д. 

Очевидно, что критика ваххабитами шиизма отличается большей 

вариативностью на фоне порицания им различных форм бида‘ в рамках суннизма. 

В системе ценностей Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба шииты автоматически 

ставятся ниже адептов традиционалистского суннитского ислама. «Любой 

рафидит, даже если он искренне верующий, <…> более грешен, чем суннит, 

совершающий самые тяжкие прегрешения», – рассуждает шейх776. Кроме того, он 

вменяет в обязанность мусульманам отказаться от шиитских культовых практик в 

силу полного отсутствия их обоснования в Коране и сунне.  

С учетом столь радикального отмежевания ваххабизма от немалого 

количества принятых в нормативном исламе традиций кажется очевидным 

решительное отвержение вероучителем чуждых религии Пророка магических 

практик. В «Книге единобожия» строжайшим образом запрещается использование 

талисманов. «Носящий амулеты, кольца и шнуры для того, чтобы отвести от себя 

беду, – многобожник», – уверяет шейх777. В то же время ваххабиты допускали 

                                                                 
767 Там же. С. 33. 
768 Там же. С. 44. 
769 Там же. С. 40. 
770 Там же. С. 44-45. 
771 Там же. С. 34. 
772 Там же. С. 36. 
773 Там же. С. 38. 
774 Там же. С. 42. 
775 Там же. С. 46. 
776 Там же. Т. 1. Ч. 1. С. 315. 
777 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 55. 



179 

 

использование в качестве оберега написанных на бумаге коранических айятов. То 

же самое касалось заклинаний. Так, по словам богослова, посланник Аллаха дал 

добро на применение заговоров, направленных на защиту от сглаза и ядовитых 

укусов. 

Подходя к завершению анализа идеологии раннего ваххабизма, следует 

заключить, что на первых порах учение Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в своей 

основе представляло собой вариацию взглядов средневековых ханбалитских 

ученых, таких как Ибн Таймия и Ибн Кайим. Как и его предшественники, 

вероучитель призывал к возвращению к нормам раннего ислама, а также 

выстраиванию религиозной жизни на основе буквального прочтения священных 

текстов. Тщательный анализ его трудов позволяет уяснить, что основным 

новшеством ваххабизма стало не столько предложение новых богословских идей, 

сколько предельная радикализация изначально жестких позиций протосалафитов. 

Главным фактором формирования этого подхода стала специфика духовной жизни 

Центральной Аравии в XVII–XVIII вв., для которой была характерна диффузия 

«девиантного» ислама и языческих традиций778.  

 Необходимо также подчеркнуть, что в начале своего пути ваххабизм 

представлял собой преимущественно религиозную доктрину, лишенную 

социально-политического измерения. Ни один из ранних трудов Мухаммада ибн 

‘Абд аль-Ваххаба не содержит печально известных призывов к вооруженной 

борьбе против «неверных» или указаний распространять «истинный ислам» силой 

меча. Нет в них и представлений об имамате, обнаруживаемых в его более поздних 

трактатах. Возникновение этих составляющих было обусловлено радикализацией 

ваххабитского движения в результате неоднократных попыток реализовать его 

идеалы на практике.  

 

§ 5. ПОЛИТИЧЕСКАЯ РАДИКАЛИЗАЦИЯ ВАХХАБИТСКОГО ДВИЖЕНИЯ И 

ПЕРЕСЕЛЕНИЕ МУХАММАДА ИБН ‘АБД АЛЬ-ВАХХАБА В ЭД-ДИР‘ИЙЮ 

                                                                 
778 Диффузия такого рода не была специфически недждийским явлением. Этот феномен в деталях исследовался В.Н. 

Басиловым на примере центральноазиатских религиозных традиций (Басилов В.Н. Культ святых в исламе. С. 119-

137). 



180 

 

 

Для понимания дальнейшей судьбы ваххабитского движения обратим 

внимание на тот факт, что, несмотря на отсутствие в ранней доктрине 

джихадистских мотивов, его сторонники отнюдь не отличались терпимостью и 

пассивностью. Радикализм ваххабитской идеологии подразумевал, что всякий, кто 

не разделяет убеждений Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, должен быть причислен 

к неверующим. Под угрозой такфира оказывались не только шииты или суфии, но 

и сунниты, не вставшие на сторону «единобожников». Всех мусульман, 

отказавшихся от участия во вдохновленном вероучителем движении, он обвинял в 

«совершении благих дел лишь ради земной выгоды»779. В одном из своих писем, 

адресованных правителю Манфухи Мухаммаду ибн Фарису шейх заявлял: «[К 

кафирам относится тот], кто не признает многобожников однозначно 

неверующими, либо колеблется в этом, либо высказывает одобрение их учению 

<…>, [а также тот], кто водит дружбу с многобожниками и поддерживает их 

действия против мусульман <…>, исповедуя религию, но не поступая по ее 

заповедям»780. Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб многократно повторял тезис о том, 

что его современники хуже язычников эпохи джахилии, поскольку они дерзнули 

ввести многобожие в религию Аллаха, «взывая в благоденствии к ангелам и 

пророкам, а в нужде – к Богу»781. 

Особенно яростным нападкам со стороны ваххабитов подвергались ‘алимы, 

которые отказывались следовать указаниям шейха Мухаммада. При этом им 

решительно отвергалась всякая иерархия в богословской среде, а носители 

пышных титулов вроде «верховного кади» на страницах ваххабитских трактатов 

называются «наибольшими ничтожествами в глазах Аллаха <…> который один 

есть Судья, и лишь Ему принадлежит власть принимать решения»782. Религиозная 

идентичность ставилась Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом превыше 

социальных и родственных связей. «Всякий покорившийся Пророку и 

                                                                 
779 Там же. С. 153, 154. 
780 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 212-214. 
781 Там же. C. 124-127. 
782 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 176. 



181 

 

поклоняющийся одному лишь Аллаху, не должен потворствовать их врагам даже 

среди своей родни», – восклицает вероучитель в одном из своих трактатов783. 

В обычных условиях такие идеологические установки должны были 

способствовать превращению ваххабитов в маргинальную закрытую общину, 

однако этому воспрепятствовала проповедуемая их лидером идея об 

обязательности «призыва» к принятию его учения всеми, кто не признавал его 

доктрину. Уже в самых ранних трактатах, например, в «Трех основах», он прямо 

называет «призыв [к монотеизму]» не просто обязанностью каждого верующего, 

но неотъемлемой составляющей таухида784. Эта же идея звучит на страницах 

«Книги единобожия», причем в первых ее главах785. Фактически даже проявлявшие 

сочувствие к ваххабизму мусульмане, которые не участвовали в его 

распространении, могли быть причислены к многобожникам. 

Из пособий, составленных шейхом для разделявших его взгляды 

проповедников, также явствует, что их пропагандистская риторика отличалась 

агрессивностью. Ожесточенной критике подвергались практически все слои 

недждийского общества, что придавало «единобожникам» ореол неуживчивости в 

глаза большей части аравитян. Однако Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб был 

непреклонен и многократно подчеркивал важность стойкости и жертвенности на 

пути проповеди ислама786. В случае конфронтации со светскими и духовными 

властями вероучитель требовал от своих последователей «выказывать 

неповиновение [наделенным полномочиями] ученым и властителям, которые 

запрещают то, что было дозволено Аллахом, и дозволяют все, что было Им 

запрещено»787. «Будьте терпеливы, братья мои, и благодарите Господа за то, что Он 

открыл вам путь к истинному познанию <…> знайте, что у Него есть причины 

испытать вашу стойкость и верность прямому пути», – подбадривал он 

последователей в одном из своих публичных посланий788. Истовые ваххабиты 

                                                                 
783 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-усуль ас-саляса. С. 3.  
784 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. Ч. 1. С. 185. 
785 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 49. 
786 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-усуль ас-саляса. С. 4. 
787 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид. С. 154. 
788 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 270-271. 



182 

 

порой превосходили своего учителя в радикализме вплоть до того, что он был 

вынужден сдерживать их порывы. Показательна в этом плане его переписка с 

двумя сторонниками из Эд-Дир‘ийи – Мухаммадом ибн Сувайлимом и Суньяном 

ибн Саудом (ум. в 1747 г.), братом правившего тогда эмира Мухаммада ибн Сауда. 

В ней приверженцы шейха похвалялись тем, что отказались целовать руку одному 

из потомков пророка Мухаммада, прогнав его со словами: «Твоя рука презренна, а 

твой зеленый тюрбан789 – ничто»790. В ответ вероучитель заметил, что их поведение 

было излишне резким, поскольку в сунне есть прецедент, обосновывающий 

приемлемость этого жеста, однако затем добавил: «Но проявлять в этом 

инициативу, действительно, не нужно, поскольку вокруг много самозванцев»791. 

Наряду с массовой агитацией Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб использовал 

более утонченные методы пропаганды своих взглядов. В частности, он вел 

активную переписку со многими богословами Неджда и сопредельных земель, 

призывая их покаяться и стать его сторонниками. Адресатами посланий также 

были власть имущие, такие как правители Йемена и Хиджаза792. Ранние публичные 

и частные послания шейха были бескомпромиссны в доктринальных вопросах, 

однако не отличались ультимативностью более поздних писем. Поначалу 

вероучитель пытался вступать в диалог с оппонентами и доказывать свою точку 

зрения, часто завершая свои рассуждения следующей фразой: « то -сли же я чтоЕ

, то вы можете , или в моих словах обнаружилась ошибкаупустил, говоря об истине

указать мне на это»793. Во многих посланиях он предпринимал попытки защититься 

от нападок недоброжелателей и развеять многочисленные мифы и слухи, 

сопутствовавшие его движению794. В других посланиях Мухаммад ибн ‘Абд аль-

Ваххаб стремился добиться от недждийских ‘алимов издания фетв, осуждающих 

ненавистные ваххабитам религиозные практики, примером чему служит его 

                                                                 
789 Зеленый тюрбан считался одним из отличительных знаков принадлежности к сообществу потомков пророка 

Мухаммада – шерифов. 
790 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 284. 
791 Там же. С. 285. 
792 Там же. С. 94-98, 100-101, 312. 
793 Там же. С. 42. 
794 См.: там же. С. 52-55, 60, 62-76, 94-98, 100-101. 



183 

 

длительное общение с кади Эд-Дир‘ийи795. 

Несмотря на непримиримость и жесткую риторику, проповеди Мухаммада 

ибн ‘Абд аль-Ваххаба принесли плоды, и многие жители Хураймалы 

присоединились к его движению. Ибн Бишр писал о них: «Эти мужи были преданы 

шейху и [поддерживали] его во всех начинаниях»796. Вскоре, по словам того же 

летописца, «весть о новом учении донеслась до обитателей ‘Уяйны, Эд-Дир‘ийи, 

Эр-Рияда и Манфухи»797. Однако перечень географических областей 

свидетельствует о том, что ареал распространения ваххабизма на раннем этапе был 

весьма ограниченным: его влияние слабо затронуло территории за пределом Эль-

‘Арида (за исключением самой Хураймалы). Кроме того, недждийские богословы, 

на поддержку которых делал ставку шейх, едва ли испытывали энтузиазм по 

отношению к его призывам начать «очищение веры». На это указывает его 

переписка с учеными Эд-Дир‘ийи, которых он пытался убедить официально 

осудить местные культы: «[Мне стало известно], что вы испытываете трудности с 

тем, чтобы издать фетву, выносящую такфир тагутам вроде сынов Шамсана и 

сынов Идриса, а также их поклонникам <…> надеюсь, что ситуация прояснится, и 

вы сможете донести это до любого, кто причастен к сему преступлению»798. Однако 

призывы Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба не возымели эффекта, и 

безрезультатный обмен посланиями длился вплоть до его переселения в Эд-

Дир‘ийю. Любопытным представляется тот факт, что в данном случае вероучитель 

общался с дружески настроенными ‘алимами, которые однако не были готовы бок 

о бок с ним ступить на путь воинственного прозелитизма.  

Импульсом к реализации ваххабитского проекта стала смерть отца 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба – кади Хураймалы ‘Абд аль-Ваххаба ибн 

Сулеймана в 1740 г., после чего шейх незамедлительно занял его место. Получив 

необходимые полномочия, он начал претворять в жизнь свои представления о 

«чистом» исламе, издав указ об уничтожении всех фетишей и гробниц «святых» в 

                                                                 
795 Там же. С. 240-242. 
796 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 214. 
797 Там же.  
798 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 240-241. 



184 

 

округе. В качестве обоснования своих деструктивных действиях он приводил 

многочисленные истории об уничтожении по приказу пророка Мухаммада 

языческих капищ первыми мусульманами, особенно заостряя внимание на роли 

Али ибн Абу Талиба в этой кампании799. В дальнейшем акции такого рода станут 

отличительной чертой ваххабизма, а их «жертвами» окажутся многие знаменитые 

архитектурные комплексы, например «прекрасная гробница аль-‘Аббаса800» в 

Таифе, о плачевной судьбе которой сокрушался Дж.Л. Буркхардт801.  

Одновременно шейх Мухаммад стал тщательнее следить за посещением 

горожанами мечетей в молитвенное время, а также впервые за долгие годы обязал 

местных жителей выплачивать закят, чем они ранее пренебрегали. «Моей рукой [в 

этих землях] были восстановлены ежедневные молитвы, выплата закята и 

выполнение других обязанностей, возложенных на нас Аллахом», – писал он 

иракскому ‘алиму ‘Абд ар-Рахману ас-Сувайди802. В том же послании вероучитель 

добавляет, что им также был наложен строжайший запрет на ростовщичество, 

употребление одурманивающих веществ и «иные непристойности»803. Также были 

подвергнуты ревизии многие обычаи, связанные с повседневной жизнью горожан, 

– свадебные обряды, увеселительные мероприятия и т.д.  

Уже в первые годы судейства Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в Хураймале 

молодая ваххабитская община оказалась противопоставлена всей тамошней 

социально-политической и житейской реальности. Большинству горожан попросту 

докучало навязывание «единобожниками» своих пуританских нравов. Не меньшее 

вящее недоумение вызывало уничтожение священных объектов, почитание 

которых было неотъемлемой частью местной духовной жизни. ‘Алимы Неджда в 

большинстве своем были равнодушны к новому движению, однако появились и те, 

кто был уязвлен напористой риторикой вероучителя и начал активно очернять его 

и его сторонников в глазах единоверцев. Шейх едва успевал отбиваться от 

обвинений в культе личности, сектантстве или призывах разрушить купол над 

                                                                 
799 Там же. Т. 1. Ч. 1. С. 172. 
800 ‘Аббас ибн Абд аль-Мутталиб (566–653) – дядя пророка Мухаммада. 
801 Burckhardt J.L. Travels in Arabia. P. 159. 
802 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 36. 
803 Там же.  



185 

 

могилой Пророка, то и дело восклицая в своих письмах: «Это клевета, о которой и 

говорить стыдно <…> как такое могло прийти в голову здравомыслящему 

человеку!»804 Однако главная опасность исходила от местной знати, авторитет 

которой значительно пошатнулся под воздействием обличительных проповедей 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, а также его активного вмешательства в 

социально-политическую жизнь. Не меньшее значение имело упорядочивание им 

сбора закята. Все это в совокупности заметно смещало баланс сил в оазисе и 

лишало «аристократию» былого влияния. Особенно контрастно это выглядело на 

фоне старых порядков, царивших в недждийских оазисах, в рамках которых кади в 

лучшем случае был вторым лицом после эмира, а чаще всего состоял у него на 

службе в качестве придворного судьи и законоведа.  

Народное возмущение и недовольство элит, вызванное деятельностью 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, способствовало его скорому отъезду из города. 

Согласно сочинению Ибн Бишра, вероучитель был вынужден бежать из оазиса, 

поскольку местные ‘абды805 организовали заговор с целью его убийства806. В 

хронике Ибн Ганнама этот эпизод опущен, хотя автор фиксирует тот факт, что 

шейх покинул город, чтобы странствовать и проповедовать807. Неудача в 

Хураймале заставила основателя ваххабизма переосмыслить свой подход к 

распространению своего учения. Отныне одной из главных его целей стало 

налаживание отношений с военной прослойкой. Силовая поддержка позволила бы 

«единобожниками» реализовывать их проекты без опасений расправы со стороны 

оппонентов.  

Новым пристанищем Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба стала ‘Уяйна, куда 

его пригласил эмир ‘Усман ибн Му‘аммар. Ваххабитские летописцы уверяют, что 

он был принят в городе с великими почестями808. Ибн Бишр добавляет, что 

правитель отдал богослову в жены свою тетю809. Вероятно, он захотел восстановить 

                                                                 
804 Там же. С. 36-38. 
805 ‘Абды – гвардия рабов, выполнявшая военные, полицейские и другие функции. 
806 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 38. 
807 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 215. 
808 Там же. С. 216. 
809 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 38. 



186 

 

со знаменитым богословским кланом отношения, которые были разорваны его 

предшественником. Заняв пост кади, вероучитель продолжил распространение 

своего учения, и вскоре, по словам летописца, «под его знаменами сплотилось 

великое множество обитателей ‘Уяйны»810. 

Период его пребывания в этом оазисе стал временем окончательного 

складывания социально-политической доктрины ваххабизма. Произошла заметная 

радикализация отношения его адептов к идейным оппонентам. Если до 

переселения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в ‘Уяйну «единобожники» делали 

упор на их обличение и агрессивную пропаганду, то в его более поздних трудах 

отвергается всякая возможность диалога с ними. «Не спорьте с заблудшими. 

Поистине, они могут заразить вас своим заблуждением и запутать вас в том, что вы 

знаете», – писал шейх в трактате «Муфид аль-мустафид фи куфр тарик ат-таухид» 

(«О куфре тех, кто презрел единобожие»)811. В подтверждение этой позиции он 

приводит хадис, восходящий к Абу Бакру. В нем первый «праведный халиф» 

отказался от спора с одним из язычников, поскольку тот «мог поселить в его сердце 

то, от чего потом трудно будет избавиться»812. Иными словами, 

бескомпромиссность ваххабитов стала распространяться не только на 

идеологическую, но и на социально-политическую сферу. Аравийские мусульмане 

вынуждены были либо присоединяться к ваххабитскому движению, либо не стоять 

на пути у его сторонников. Эта трансформация отношений с противниками 

обнаруживается и в письмах вероучителя. Так, именно в рассматриваемый период 

он прерывает многие из своих полемических переписок. Особенно 

эмоциональными были его завершающие послания дир‘ийскими ‘алимами. В 

последнем письме ‘Абд аль-Ваххабу ибн ‘Абдаллаху ибн ‘Исе шейх сокрушался: 

«Я молюсь о тебе, совершая земные поклоны, ведь и ты, и твой отец – самые 

почтенные и дорогие для меня люди! И ваши дела ранят меня больше, чем то, что 

творят жители Эль-Хасы. Ты будешь нести ответственность за то, что погубил и 

                                                                 
810 Там же. С. 38. 
811 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. С. 318. 
812 Там же. С. 318-319. 



187 

 

себя, и своего отца»813.  

Сопротивление интеллектуальной элиты, военной верхушки и рядовых 

жителей деятельности ваххабитов усиливало стремление «единобожников» 

противопоставить себя неваххабитскому большинству. «Хранители истины всегда 

в меньшинстве», – так Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб объяснял своим 

сторонникам усилившиеся на них гонения814.   

Занчительные сложности реализации ваххабитских идей на практике в 

условиях внешнего давления вынудили шейха пойти на два решительных шага. 

Первым из них стало объявление о желательности, если не обязательности 

переселения ваххабитов из земель, где их притесняют, в более лояльные по 

отношению к шейху области815. В своих комментариях к одному из трудов 

средневекового ханбалитского ученого ‘Абд ар-Рахмана аль-Мукаддаси (1200–

1283) Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб уточняет детали: «Переселение (хиджра) 

обязательно для тех, кто не может открыто практиковать свою религию. <…> 

После занятия этих земель мусульманами (т.е. ваххабитами. – Ф.М.), переселение 

перестает быть обязательным»816. В сборнике фетв вероучителя также есть 

отдельный документ, постулирующий необходимость перемещения детей из 

неблагоприятных для ваххабитов районов817. Такого рода инструкции во многом 

помогли Мухаммаду ибн ‘Абд аль-Ваххабу «стянуть» в ‘Уяйну большое 

количество своих последователей их всех уголков Аравии и превратить движение 

в политическую силу, способную конкурировать с традиционной властью 

«аристократии».  

Еще одним важным нововведением стало внедрение в ваххабизм доктрины 

священной войны. Заранее оговорим, что как в источниках, так и в литературе этот 

аспект часто подается в излишне упрощенном виде. К примеру, cаудовская 

исследовательница Мадави ар-Рашид подчеркивала: «Его (Мухаммада ибн ‘Абд 

                                                                 
813 Там же. Т. 7. С. 280-281. 
814 Там же. Т. 1. С. 284. 
815 Там же. Т. 4. Ч. 2. С. 11. 
816 Там же. Т. 2. С. 361-362. 
817 Там же. Т. 4. Ч. 2. С. 18. 



188 

 

аль-Ваххаба. – Ф.М.) последователи были обязаны обличать всех тех, кто придавал 

Аллаху сотоварищей <…> и участвовать в священной войне против тех, кто не 

внимал их увещеваниями»818. Задолго до нее Дж.Л. Буркхардт констатировал, что 

«отличительной чертой ваххабитов является распространение ими своей веры 

мечом»819. Не менее показателен в этом смысле эпизод из хроники «Блеск 

метеора», согласно которому вероучитель в ответ на вопрос одного из своих 

родственников о способе увещевания «неверных» ответил: «Принуди этих 

неверных многобожников силой меча»820. Главное искажение в данном случае 

состоит в том, что ваххабитская программа не содержала установки на силовое 

навязывание веры. По большей части джихад в понимании Мухаммада ибн ‘Абд 

аль-Ваххаба был лишь инструментом для завоевания «единобожниками» 

жизненного пространства. Однако в действительности неуживчивость ваххабитов 

почти всегда вынуждала вставать под их знамена даже тех, кто этого не желал.  

Правила джихада были строго регламентированы. Участие в нем было 

обязательно для большей части мужчин, проживавших на подконтрольных 

ваххабитам территориях821. Основными требованиями считались «мусульманское 

вероисповедание, половая зрелость, ясность ума, свобода, физическое здоровье и 

возможность финансово обеспечить [собственное участие в кампании]»822. В своих 

работах основатель ваххабизма также уделил немало внимания комментариям к 

запрещенным способам ведения войны. В частности, не позволялось расстреливать 

пехоту противника из стенобитных орудий, лишать осаждаемые крепости 

источников воды, убивать женщин и детей, сжигать или затапливать пальмовые 

рощи823. 

Мобилизация войск производилась в трех случаях – при прямом 

столкновении с силами «безбожников», при их вторжении на подконтрольные 

ваххабитам территории и при отдаче соответствующего приказа имамом, который 

                                                                 
818 Al-Rasheed, Madawi. A History of Saudi Arabia. P. 15. 
819 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 1. P. 103. 
820 Лам‘а аш-шихаб. С. 67. 
821 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 2. С. 359. 
822 Там же. 
823 Там же. С. 363. 



189 

 

являлся их военным предводителем. Фигура имама была теснейшим образом 

связана с постепенной кристаллизацией в учении Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба концепции имамата. Хотя ее окончательное оформление произошло позже 

– после переселения шейха в Эд-Дир‘ийю, курс на сотрудничество с военной 

элитой был задан вероучителем уже в период его пребывания в ‘Уяйне.  

По информации ваххабитских летописей, с первых дней пребывания 

богослова в оазисе его правитель ‘Усман ибн Му‘аммар вызвался быть 

помощником шейха в распространении ваххабитского учения и претворении его в 

жизнь824. Он дал добро на уничтожение одного из сакральных мест в окрестностях 

города – священной рощи, часто посещаемой местными жителями825. В описании 

Ибн Бишра это событие выглядит следующим образом: «Все началось с того, что 

шейх сам отправился [к священным деревьям] и стал собственными руками рубить 

их. Постепенно к нему присоединялись другие мужи, и вскоре их число достигло 

70, причем многие из участвовавших в этом действе принадлежали к знатным 

семействам»826. Учитывая приведенные в хронике «Блеск метеора» сведения о 

населении ‘Уяйны в 300 семей, можно заключить, что сторонники ваххабизма 

составляли весомую прослойку в городе827. Скорее всего именно многочисленность 

движения, вдохновленного идеей хиджры, а также влиятельность его отдельных 

членов позволили Мухаммаду ибн ‘Абд аль-Ваххабу навязать свою политику 

эмиру ‘Усману ибн Му‘аммару. Сформировавшееся в соответствии с 

дхижадистской идеологией ваххабитское ополчение отныне представляло 

серьезную военную угрозу для правителя.  

Силовой баланс в оазисе сместился не в пользу ‘Усмана ибн Му‘аммара, что 

вынудило его пойти на сотрудничество с вероучителем. Следующая показательная 

акция «единобожников» состоялась при непосредственной поддержке правящего 

семейства. На этот раз их целью стало кладбище неподалеку от селения Эль-

Джубейля, на котором были погребены сподвижники пророка Мухаммада, павшие 

                                                                 
824 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 216. 
825 Там же. 
826 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 39. 
827 Лам‘а аш-шихаб. С. 67. 



190 

 

в битве со сторонниками лжепророка Мусайлимы. Согласно хронике Ибн Ганнама, 

это место было усеяно мавзолеями и иными надгробными сооружениями828. Ибн 

Бишр же упоминает лишь гробницу Зейда ибн аль-Хаттаба, что, впрочем, можно 

объяснить наибольшей значимостью этой святыни на фоне остальных829. В его же 

труде содержится подробное описание этого эпизода недждийской истории: 

«Тогда шейх обратился к эмиру: “Жители Эль-Джубейли могут помешать нам 

[совершить задуманное] и подняться на защиту гробницы. Лишь при твоей 

поддержке я смогу сравнять его с землей”. Услышав эти слова, ‘Усман немедленно 

выдвинулся к [Эль-Джубейле] во главе отряда, насчитывавшего шесть сотен 

копий»830. Этот марш-бросок не был единственным, так как Ибн Ганнам добавляет, 

что в дальнейшем эмир участвовал в еще нескольких акциях по уничтожению 

святынь831. 

Численность войск, приведенная Ибн Бишром, косвенно указывает на 

специфику роли, отведенной ‘Усману ибн Му‘аммару. Обычно эмирская дружина 

даже в таких благополучных городах, как ‘Уяйна, редко насчитывала больше сотни 

человек. В данном случае количество воинов указывает на то, что значительная их 

часть была представлена мобилизованными участниками ваххабитских отрядов, 

подчиненных непосредственно Мухаммаду ибн ‘Абд аль-Ваххабу. Это позволяет 

заключить, что властитель оазиса и его подчиненные скорее играли роль 

организующей силы для пока еще аморфного ваххабитского ополчения. Такая 

модель отношений между эмирской властью и вероучителем в дальнейшем ляжет 

в основу саудидско-ваххабиской синергии и более развитой концепции имамата.  

События в ‘Уяйне не могли не привлечь внимания жителей Эль-‘Арида. 

Весть о новом религиозном учении быстро достигла сопредельных территорий, и 

ряды ваххабитов стали стремительно пополняться новыми сторонниками. К этому 

времени относится активизация переписки Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба со 

знатными семействами оазисов Южного Неджда, в том числе Эд-Дир‘ийи. 

                                                                 
828 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 216. 
829 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 39. 
830 Там же. 
831 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 1. С. 216. 



191 

 

Несмотря на это, популярность движения на тот момент не стоит переоценивать. 

Хроники Ибн Бишра и Ибн Ганнама зачастую намеренно преувеличивают число 

сторонников шейха, в то время как сам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб в своих 

письмах признавался, что в ‘Уяйне «до четверти населения составляли 

многобожники и лицемеры»832. Все же силовое доминирование его последователей 

в оазисе при потакании этому со стороны эмира поддерживало лидирующие 

позиции ваххабитской общины. Так было до тех пор, пока это шаткое равновесие 

не оказалось нарушено вмешательством более могучей силы – эмирата Бану Халид 

под предводительством Сулеймана ибн Мухаммада.  

Летописцы сходятся на том, что поводом к этому послужило произошедшее 

в ‘Уяйне побиение камнями обвиненной в прелюбодеянии женщины833. Одним из 

участников казни был сам ‘Усман ибн Му‘аммар834. Эта расправа стала 

потрясением для местных жителей, в сердцах которых, по словам Ибн Ганнама, 

поселились «ужас и трепет»835. Хронист также утверждает, что именно 

недовольные горожане направили в Эль-Хасу коллективное письмо с просьбой 

помочь усмирить ваххабитов836. В ответ Сулейман ибн Мухаммад потребовал от 

‘Усмана ибн Му‘аммара избавить оазис от дерзкого ‘алима любым способом. 

Мотивация халидидского эмира слабо освещена в хрониках. Вполне 

возможно, его вмешательство в дела Неджда стало одним из шагов на пути к 

восстановлению присутствия Эль-Хасы в Эль-‘Ариде, а борьбой с радикалами 

правитель Восточной Аравии намеревался снискать популярность среди жителей 

‘Уяйны. Также следует брать в расчет влияние на эмира шиитского духовенства837. 

Шииты, составлявшие до половины населения Эль-Хуфуфа, подвергались 

нападкам со стороны ваххабитов и вполне могли воспользоваться этим шансом для 

того, чтобы свести счеты с Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом. Нельзя также 

исключать возможность сговора между Сулейманом ибн Мухаммадом и ‘Усманом 

                                                                 
832 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 212. 
833 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 39. 
834 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 669.  
835 Там же. 
836 Там же. С. 670. 
837 Здесь и далее понятие «духовенство» применяется условно, поскольку в исламе отсутствует иерархия 

священнослужителей, а религиозные лидеры не обладают абсолютной духовной властью. 



192 

 

ибн Му‘аммаром, которого, вероятно, тяготило постоянное присутствие 

«единобожников» в городе, однако эта версия отвергается Ибн Ганнамом и Ибн 

Бишром. С их точки зрения, ‘Усман был искренне предан вероучителю, однако 

Сулейману удалость надавить на него, пригрозив экспроприировать земли, 

которыми он владел в Эль-Хасе838. Еще одной болевой точкой ‘Уяйны были 

торговые отношения с Восточной Аравией, которые понесли бы ущерб в случае 

отказа изгнать шейха. Также племя Бану Халид было вполне в состоянии 

совершить карательный поход в Южный Неджд. Именно нежелательная 

перспектива военного конфликта, по словам Ибн Бишра, подтолкнула ‘Усмана ибн 

Му‘аммара к разрыву отношений с лидером ваххабитов. «Мы не способны оказать 

сопротивление, у нас слишком мало сил», – оправдывался правитель перед 

вероучителем839.  

‘Уяйна оказалась неподходящим «инкубатором» для взращивания 

ваххабитской государственности, и проект ее идеолога провалился. Но именно в 

период пребывания вероучителя в этом оазисе произошла политическая 

радикализация ваххабитского учения и постепенная кристаллизация в нем идей 

джихадизма и имамата. Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб был изгнан из города в 

1744 г.840 В сопровождении отряда всадников, выделенных ‘Усманом, он 

отправился к новому пристанищу, которым стала Эд-Дирийя841. 

 

§ 6. ПЕРЕСЕЛЕНИЕ МУХАММАДА ИБН ‘АБД АЛЬ-ВАХХАБА В ЭД-ДИР‘ИЙЮ И 

СОЦИАЛЬНО-ПОЛИТИЧЕСКИЕ ПОСЛЕДСТВИЯ ПРИНЯТИЯ ВАХХАБИЗМА КЛАНОМ 

ААЛЬ САУД 

 

Почва для переселения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в Эд-Дир‘ийю 

готовилась задолго до его изгнания ‘Усманом ибн Му‘аммаром. Еще в период 

судейства в Хураймале и ‘Уяйне вероучитель вел переписку с представителями 

знатных родов вотчины Ааль Сауд, одним из которых был брат эмира Мухаммада 

                                                                 
838 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 40; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т.2. С. 670. 
839 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 40. 
840 Там же; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 671; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 157. 
841 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 41. 



193 

 

ибн Сауда по имени Суньян. Судя по имеющимся в нашем распоряжении 

источникам, он относился к числу наиболее преданных учеников шейха. Одно из 

самых ранних писем, отправленных ему вероучителем, свидетельствует о 

знакомстве Суньяна с текстом «Книги единобожия»842. Более того, адресованная 

ему рекомендация Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба «обратиться ко второй 

главе»843 трактата для прояснения ряда вопросов, связанных с таухидом, позволяет 

утверждать, что Суньян ибн Сауд обладал собственной копией этого труда. 

Участие этого представителя рода Ааль Сауд в ранее упоминавшемся скандале, 

связанном с отказом целовать руку одному из потомков Пророка, указывает на его 

щепетильность в вопросах религии. Среди почитателей основателя ваххабизма 

были также супруга правителя и его брат Мишари844. Второй опорой богослова в 

Эд-Дир‘ийе стал знатный род Ааль Сувайлим (двое его членов – Ахмад ибн 

Мухаммад и ‘Абдаллах ибн ‘Абд ар-Рахман – были адресатами его писем845). Когда 

шейх прибыл в оазис, именно ‘Абдаллах поселил его в своем доме на первое время.  

Вслед за Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом в Эд-Дир‘ийю потянулись 

вереницы его последователей. Следуя его установке на обязательную миграцию из 

недружественных ваххабитам земель, они продавали свое имущество и 

перебирались на территории, подконтрольные роду Ааль Сауд. В хронике Ибн 

Бишра сказано, что прибывших было так много, что вскоре Эд-Дир‘ийя 

столкнулась с перенаселением846. На первых порах многие «единобожники» 

страдали от недоедания и отсутствия крыши над головой.  

На новом месте Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб, как и в ‘Уяйне, начал 

налаживать отношения с эмиром. В этом ему помогли последователи из числа 

родственников правителя. Ибн Бишр писал, что первой к Мухаммаду ибн Сауду 

обратилась его жена со следующими словами: «Сам Аллах послал тебе этого 

человека, он – подлинное сокровище, не упускай это дар Господень»847. Вслед за 

                                                                 
842 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 161-163. 
843 Там же. С. 162. 
844 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 42. 
845 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 7. С. 284-285, 288-289. 
846 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 44. 
847 Там же. С. 42. 



194 

 

ней аналогичные соображения высказали Суньян и Мишари, после чего 

дир‘ийский властитель дал добро на назначение вероучителя кади оазиса. Увы, ни 

один из источников не сообщает о том, что случилось с ‘алимами, занимавшими 

этот пост до него и находившимися с ним в длительной полемической переписке – 

упоминания о них после 1744 г. отсутствуют. Встреча Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба с эмиром Мухаммадом ибн Саудом подробно описана в летописи Ибн 

Ганнама, бывшего очевидцем этого эпизода. По его словам, Ибн Сауд лично явился 

в дом к новому судье в сопровождении братьев и «поприветствовал шейха, объявив 

его почетным гостем <…>, после чего добавил, что, отныне он и его семья будут 

следовать всем его заветам»848. В ответ Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб пообещал 

осесть в оазисе и никогда не покидать его пределы849. Большинство хронистов 

уверяют, что взаимная присяга на верность имела место сразу после переселения 

шейха в 1744 г.850 Также сообщается, что вслед за Саудидами клятву верности 

шейху принесла большая часть местной «аристократии»851. Заключение союза 

между Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом и родом Ааль Сауд стало одним из 

поворотных моментов в истории всего Аравийского полуострова, однако 

осмысление этого события отечественной и зарубежной историографии не кажется 

нам вполне корректным.   

Советские исследователи ориентировались в своих рассуждениях на поиск 

экономических предпосылок складывания саудидско-ваххабитской синергии. 

Согласно их логике, соответствующей марксистско-ленинскому подходу, 

основной запрос на заключение этой коалиции исходил от дир‘ийской знати, 

страдавшей от недостатка ресурсов и нуждавшейся для решения этой проблемы в 

интенсификации внешней экспансии. Таким образом, ваххабизм являлся лишь 

инструментом, которым умело воспользовался Мухаммад ибн Сауд и лояльные ему 

знатные семейства. Низовая поддержка ваххабизму была обеспечена феллахами, 

                                                                 
848 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 671. 
849 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 42; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 671. 
850 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. Там же; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 42; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 157. 
851 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 672. 



195 

 

желавшими ограничить эксплуатацию со стороны «феодалов»852. 

Поразительным образом схожие мотивы обнаруживаются в западной 

специализированной литературе853. Хотя формально фигуре Мухаммада ибн ‘Абд 

аль-Ваххаба отводится ведущая позиция в деле формирования основ первого 

государства Саудидов, в действительности западные исследователи подспудно 

делают упор на выявление сугубо прагматических причин принятия ваххабитского 

учения кланом Ааль Сауд. Соответственно, предложенная шейхом доктрина 

считается пассивным орудием в руках правящего класса, желающего расширить 

ресурсную базу за счет захвата новых торговых узлов, земледельческих районов и 

военной добычи854. 

Единственным летописным свидетельством, на которое могут опираться 

авторы этой оценки, является знаменитый отрывок из хроники Ибн Бишра, в 

котором он приводит расширенную версию взаимных клятв, принесенных 

вероучителем и эмиром Мухаммадом ибн Саудом: «Тогда [шейх] сказал: “Ты 

видишь, что Неджд и его пределы погрязли в ширке, невежестве, междоусобицах 

и убийствах, так стань же имамом, вокруг которого сплотятся мусульмане. Да 

смокнут они ряды под твоим знаменем и знаменем твоих потомков!”»855. В еще 

более эмоциональном ключе этот посыл транслируется анонимным автором 

«Блеска метеора», передавшего ее таким образом: «[И сказал шейх]: “Знайте же, 

вы (Саудиды. – Ф.М.) поддержали религию, а потому не уступаете рангом 

сподвижникам Пророка и халифам”»856. Эти отрывки наталкивают на мысль о 

привлекательности для Мухаммада ибн Сауда условий «сделки», предложенной 

шейхом. Однако к этим высказываниям следует относиться с большой долей 

осторожности по нескольким причинам.  

                                                                 
852 Подробнее см.: Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 83-85, 88; Луцкий В.Б. Новая история арабских 

стран. С. 69-71; Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Северной Аравии. С. 107-108; Иванов 

Н.А. Труды по истории исламского мира. С. 441-442.   
853 Подробнее см.: Commins D. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. P. 3, 19; Al-Rasheed, Madawi. A History of Saudi 

Arabia. P. 14-18; Wynbrandt J.S. A Brief History of Saudi Arabia. N.Y.: Facts on File, 2010. P 118-120; Kjorlien L.M. State 

and Religion in Saudi Arabia // The Arab Studies Journal. 1994. No. 1. P. 36-37. 
854 Описанный подход часто механически заимствуется в арабской исследовательской литературе. См., например: 

Аль-Джасир, Хамад. Эд-Дир‘ийя ка‘идат ад-дауля ас-са‘удия аль-уля. С. 46-50. 
855 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 42. 
856 Лам‘а аш-шихаб. С. 72-73. 



196 

 

Обратим внимание на то, что ни Ибн Бишр, ни анонимный составитель 

«Блеска метеора» не были свидетелями встречи лидера ваххабитов и правителя Эд-

Дир‘ийи. В труде же Ибн Ганнама, который лично присутствовал при принесении 

клятв, эти детали отсутствуют, что свидетельствует в пользу того, что мы имеем 

дело с позднейшей вставкой. На эту же мысль наводит тот факт, что в поздних 

хрониках делаются попытки концептуального осмысления истории первого 

государства Саудидов, в то время как труд Ибн Ганнама является лишь описанием 

истории ваххабитских войн сквозь призму учения шейха Мухаммада. Исходя из 

этого, можно предположить, что детали рассказа о заключении союза были 

измышлены уже после того, как ход истории выявил подлинное значение этого 

события в становлении дир‘ийского эмирата. Вероятнее всего, взаимная присяга 

властителя Эд-Дир‘ийи и Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в реальности была 

заурядной церемонией утверждения нового кади на этом посту – такие сообщения 

в изобилии встречаются в недждийских хрониках XVII–XVIII вв. В текстах 

анонимного автора «Блеска метеора» и Ибн Бишра содержится еще один 

сомнительный момент – упоминание о введении новой традиции передачи власти. 

Фактически наследование от отца к сыну, совершенно нетипичное для эмиратов 

Центральной и Восточной Аравии, было провозглашено лишь в 1788 г. и 

закреплено отдельной фетвой.  

Кроме того, авторы проваххабитских источников зачастую склонны 

проводить скрытые параллели между судьбой их движения и историей общины 

пророка Мухаммада857. Так, бегство из Хураймалы отождествляется ими с хиджрой 

первых мусульман в Эфиопию858, изгнание из ‘Уяйны мыслится в качестве аналога 

хиджры в Медину и т.д. Договор между вероучителем и дир‘ийцами 

рассматривается как проекция акабских соглашений859, нуждающаяся в пышной 

подаче860. 

                                                                 
857 Mouline N. The Clerics of Islam: Religious Authority and Political Power in Saudi Arabia. P. 53-55. 
858 Хиджра в Эфиопию – первое переселение мусульман из Мекки, имевшее место в 615 г. 
859 Акабские соглашения – первая (621 г.) и вторая (622 г.) присяги представителей племён Йасриба пророку 

Мухаммаду.  
860 Сравнения такого рода часто встречаются в современной арабской историографии. Отдельные авторы прямо 

предлагают отсчитывать историю установления власти Саудидов от переселения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба 



197 

 

Принимая в расчет все вышеизложенное, можно усомниться в способности 

Мухаммада ибн Сауда в полной мере оценить ваххабизм в качестве инструмента 

укрепления его власти. Добавим к этому то, что сама концепция имамата едва 

оформилась к моменту переселения шейха в Эд-Дир‘ийю и на первых порах 

оставалась крайне аморфной. Наглядных примеров практической пользы учения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба на тот момент также не существовало – вся 

история ранней ваххабитской общины представляла собой серию разрушений 

культовых объектов на территории Эль-‘Арида и конфликтов с недждийской 

знатью.  

У нас нет оснований отводить инициирующую роль в формировании первого 

государства Саудидов правящему семейству или дир‘ийской «аристократии». 

Доминирующее положение ваххабитов в оазисе дает больше поводов считать, что 

подлинным источником складывания системы, трансформировавшейся затем в 

государство, стала сама община сторонников Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба. 

Как и в случае с ситуацией в ‘Уяйне, политическая радикализация движения и 

укоренение в его идеологии джихадизма подтолкнули шейха к привлечению 

местных эмиров в качестве организующей силы ополчения «единобожников». 

Причем на новом месте условия оказались гораздо более оптимальным, чем в 

Хураймале или во владениях рода Ааль Му‘аммар. Эд-Дир‘ийя при своих 

скромных размерах приняла на себя одну из самых масштабных волн ваххабитской 

миграции, и в итоге радикалы составили абсолютное большинство в оазисе. Более 

того, призыв богослова к переселению сторонников из неблагоприятных для них 

областей в место его обитания все еще действовал, и в городок продолжали 

стягиваться новые адепты861. Заметное силовое доминирование подкреплялось 

отсутствием каких-либо внешнеполитических игроков, заинтересованных во 

вмешательстве в дела вотчины Саудидов. Все это в совокупности открывало перед 

Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом широкие возможности для начала 

религиозных и социально-политических реформ. 

                                                                 
в Эд-Дир‘ийю (по аналогии с мусульманским летоисчислением). См., например: Саид, Амин. Тарих ад-дауля ас-

саудия (История Саудовского государства). Т. 1. Бейрут: Дар аль-катиб аль-араби, 1964. С. 41. 
861 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 673. 



198 

 

 С первых дней судейства в Эд-Дир‘ийе вероучитель начал устанавливать 

шариатские порядки и обязал местных жителей строго следовать всем 

религиозным установлениям ислама. Ибн Бишр сообщает: «Осев в Эд-Дир‘ийе, 

шейх [Мухаммад] обратил внимание на то, что ее жители поражены скверной 

многобожия. Они предавались малому и великому ширку, не молились и не 

выплачивали закят»862. Автор «Блеска метеора» добавляет, что для контроля над 

религиозной жизнью обитателей оазиса богослов прибег к помощи властей. На 

страницах источника зафиксировано следующее: «Тогда [шейх] обратился к 

правителю: “Ты должен возвести просторную мечеть, чтобы все твои подданные 

могли приходить сюда для молитвы, ведь это – суть религии <…> и будет 

подвергнут осуждению всякий, кто, имея возможность посещать ее, не станет этого 

делать”»863. В том же источнике говорится, что, обретя постоянную аудиторию, 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб начал интенсивно проповедовать свое учение, и 

вскоре почти все дир‘ийцы стали его последователями864. Хотя эта констатация 

кажется явным преувеличением, отрицать стремительное распространение 

ваххабизма среди населения этих земель невозможно. Одну из ключевых ролей в 

этом сыграла близость нарратива шейха жителям Эль-‘Арида, для которых 

картина, описанная в его трудах и хутбах, во многом отражала действительность. 

Постоянные сравнения текущего положения ваххабитской общины с судьбой 

ранней общины пророка Мухаммада также вселяли энтузиазм в их сердца865. 

Нельзя списывать со счетов и личную харизму вероучителя, которой 

очаровывались многие его слушатели – от простых людей до высокообразованных 

‘алимов, таких как Хусейн ибн Ганнам. 

Со временем рост масштабов пропаганды обусловил налаживание системы 

подготовки профессиональных проповедников, что привело к прорыву в сфере 

образования и науки. Население стало массово обучаться грамоте и основам 

исламского вероучения. По словам Дж.Л. Буркхардта, «ваххабиты основывали 

                                                                 
862 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 45. 
863 Лам‘а аш-шихаб. С. 74-75. 
864 Там же. С. 73-74. 
865 См. например.: Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 3. С. 3-17. 



199 

 

школы и налагали на родителей обязанность обеспечить образование своим 

детям»866. Сам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб также не жалел сил на этом 

поприще и дважды в день читал лекции о таухиде в городской мечети867. На волне 

культурного подъема многие знатные семейства Эд-Дир‘ийи собирали 

внушительные библиотеки, крупнейшей из которых стала личная книжная 

коллекция Саудидов868. Качественное изменение претерпело неджийское 

летописание – впервые за долгие столетия местные хронисты начали создавать 

сложные с языковой и композиционной точки зрения труды, которые не были 

простой фиксацией произошедших событий, но также содержали попытки 

комплексного осмысления текущих исторических процессов. Главными 

памятниками этого прорыва стали капитальные труды Ибн Ганнама и Ибн Бишра.   

Еще одним результатом внедрения шариатских норм в оазисе стало введение 

обязательной выплаты закята – первого в истории эмирата централизованного 

налога. Дж.Л. Буркхартд констатировал: «Сбор закята был одним из краеугольных 

камней ваххабитской идеологии»869. Действительно, это нововведение служило 

одним из столпов новой эффективной системы распределения ресурсов 

государства. Упорядочиванию подверглись поборы, взимаемые эмирами со своих 

подданных. На смену не соответствовавшим исламским правовым нормам налогам 

пришли стандартная десятина (‘ушр), а в случае с немусульманами поземельный 

налог (харадж) и подушная подать (джизья). Любые попытки Саудидов ввести 

самочинные повинности неизменно пресекались.  

Однако главным итогом реализации положений ваххабитской доктрины на 

практике стала тотальная перестройка традиционного социально-политического 

уклада дир‘ийского эмирата, вся жизнь которого отныне должна была 

обеспечивать экспансионистские амбиции «единобожников». Именно в период 

пребывания Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба во владениях рода Ааль Сауд в 

                                                                 
866 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 1. P. 250. 
867 Лам‘а аш-шихаб. С. 75. 
868 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol. 1. P. 252. 
869 Ibid. P. 104. 



200 

 

рамках его учения формируется целостная концепция имамата870. Во время 

пребывания вероучителя в ‘Уяйне представления о месте светской власти в 

деятельности ваххабитов были чересчур абстрактны и воплощались лишь в 

ситуативном сотрудничестве с ‘Усманом ибн Му‘аммаром. Однако, живя в Эд-

Дир‘ийе, вероучитель тщательно разработал этот аспект. Согласно одному из его 

юридических комментариев, первоочередной задачей имамов было руководство 

ополчениями ваххабитов. При этом им была предоставлена гораздо более широкая 

автономия в принятии военных решений. Подобной ей не обладал даже 

поддерживавший походы сторонников шейха ‘Усман ибн Му‘аммар. «Руководство 

джихадом возлагается на имама, и подданные обязаны подчиняться всем его 

указаниям <…> бойцы должны быть преданы своему военачальнику», – писал 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб871. Контроль имама над находящимися в его 

распоряжении военными силами был беспрецедентен, ему принадлежало право 

проводить мобилизацию для участия в походах, без его одобрения нельзя было 

казнить пленных, покидать лагерь и вступать в поединки перед битвами872. Он 

также единолично принимал решения о заключении мира с противником и 

распределении добычи873. Этот пост также подразумевал определенные 

обязательства по управлению государством, в частности, распоряжение казной, 

организацию приведения в исполнение приговоров шариатского суда, 

распределение милостыни и фиксацию размера джизьи. 

Тем не менее власть имама вне поля боя была строго ограничена рамками 

ваххабитской идеологии и решениями ее носителей – ‘алимов. Судя по отдельным 

репликам Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, недостойные правители могли быть 

смещены (однако подробности и правила процедуры смещения не уточняются)874. 

                                                                 
870 Заметим, что отдельные составляющие этой концепции схожи со взглядами Ибн Таймии. Однако полное 

отождествление его политической модели с ваххабитским подходом кажется явным преувеличением. Подробнее об 

истоках ваххабитских представлений об имамате см.: Ayubi N. Political Islam: religion and politics in the Arab world. P. 

50; Black A. The History of Islamic Political Thought. P. 158-163; Kechichian J. The Role of the Ulama in the Politics of an 

Islamic State: The Case of Saudi Arabia // International Journal of Middle East Studies. 1986. No. 1. P. 53-71. 
871 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 2. С. 360, 375. 
872 Там же. С. 360, 366, 376; В поздних работах Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба неподчинение имаму и вовсе 

называется грехом. См.: Ибн ‘Абд Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 1. Ч. 2. С. 45; Т. 12. С. 56-57. 
873 Там же. С. 401-402; См. также: Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 13. Ч. 2. С. 3-29. 
874 Там же. С. 404, 755-756; В некоторых исследованиях западных специалистов встречается в корне неверное 

утверждение о проповедовавшимся Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом принципиальном запрете противиться 



201 

 

Кроме того, дир‘ийский властитель должен был активно участвовать в 

распространении «единобожия», назначая в покоренные области одобренного 

вероучителем кади, который мог быть отстранен от должности лишь духовными 

авторитетами. Тем самым ликвидировался многовековой разрыв между 

недждийскими элитами и рядовыми жителями. Впервые за долгое время на смену 

племенной идентичности пришло новое самосознание, вдохновленное 

ваххабитским учением. В результате установления имамата власть эмиров была 

закреплена законодательно, а их права и обязанности упорядочены в соответствии 

с исламскими законами. Все это в совокупности превратило расколотое общество, 

терзаемое противоречиями, в единый социально-политический организм.  

Сразу же после принесения взаимных клятв Мухаммадом ибн ‘Абд аль-

Ваххабом и Мухаммадом ибн Саудом дир‘ийиский властитель (эмир) был 

провозглашен имамом всех мусульман875. В последствии этот титул стал 

наследственным и передавался в семействе Саудидов. Окончательное закрепление 

имамата за родом Ааль Сауд произошло во время правления ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Мухаммада (1765–1803). В 1788 г. Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб издал указ, 

обязывавший все жители государства были присягнуть в верности старшему сыну 

эмира876. Само по себе это событие – веха в истории Центральной и Восточной 

Аравии XVII–XVIII вв., поскольку оно стало первым законодательно 

закрепленным отказом от сеньората в пользу патрилинейного принципа 

наследования877. Установление этой системы обеспечило исключительную 

устойчивость дир‘ийского эмирата перед лицом политических кризисов, регулярно 

переживавшихся недждийскими политиями во время смены правителя. 

Закрепление поста имама за членами клана Саудидов положило начало 

постепенной централизации государства вокруг этой династии. Поначалу этот 

процесс шел медленно, но в период ваххабитских войн произошла его 

                                                                 
даже тиранической власти (См. напр.: Kjorlien L.M. State and Religion in Saudi Arabia. P. 36; Al-Yassini A. Religion and 

State in the Kingdom of Saudi Arabia. P. 23-25).  
875 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 673. 
876 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 162; Тарих аль-Фахири. 151; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 

198-199; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 867. 
877 Васильев А.М. История Саудовской Аравии С. 94-95. 



202 

 

интенсификация.  

Джихадистские установки ваххабитов вызывали коренные изменения во 

внешней политике дир‘ийского эмирата. После провозглашения Саудидов 

имамами ее цели больше не ограничивались захватом военной добычи в ходе 

отдельных грабительских рейдов. Под давлением «единобожников» правители 

стали ориентироваться на полное и безоговорочное подчинение тех земель, где, по 

словам Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, «презирают и оскверняют таухид»878, 

т.е. территорий, на которых не признавалась его доктрина. 

Масштабы поставленных задач предопределили преобразования в военной 

сфере. Властями Эд-Дир‘ийи была окончательно закреплена предписанная 

вероучителем обязанность участия в военных кампаниях всего мужского населения 

«в возрасте от 18 до 60 лет»879. Дж.Л. Буркхардт сообщал о том, что всякий 

отказавшийся от ведения джихада должен был передать казне одного верблюда или 

лошадь в качестве штрафа880. Такая совершенно новая для Центральной и 

Восточной Аравии практика обеспечила Саудидам преимущество в численности 

войск. По подсчетам А.М. Васильева, на пике могущества Эд-Дир‘ийи ее 

властители могли единовременно мобилизовать до 50 тыс. человек881. 

Вовлечение в джихад большого количества горожан и феллахов, плохо 

знакомых с военным делом, потребовало пересмотра традиционной системы 

организации вооруженных сил и привычной недждийцам тактики боя. В 

большинстве источников и научных работ этот вопрос освещается слабо, но ряд 

обрывочных сведений, обнаруживаемых в летописях и записках европейских 

путешественников, позволяет частично восстановить ход реформ в этой сфере. 

Согласно труду Ибн Бишра, на первых порах Саудиды пытались задействовать 

крестьян и ремесленников в кавалеристских подразделениях, однако те «не были 

                                                                 
878 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 46. 
879 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 2. P. 163. 
880 Ibid. P. 164. 
881 Васильев А.М. История Саудовской Аравии С. 94-95; Возросшие масштабы военных экспедиций подвигли 

вероучителя к разработке вопроса о почитании шахидов. В частности, рассуждения об этом обнаруживаются в его 

сравнительно позднем трактате «Суждения об ищущих смерти». Подробнее см.: Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. 

Муаллафат. Т. 3. Ч. 6. С. 47-58. 



203 

 

способны удержаться в седле»882. К этому хронист иронически добавляет: 

«Полагаю, что они завидовали бедуинам»883. Еще одним слабым местом этой идеи 

была дороговизна ездовых животных, обладание которыми оставалось 

привилегией состоятельных горожан и профессиональных военных.  

Более удачным решением стало вооружение ополчения огнестрельным 

оружием, что косвенно подтверждается многими письменными источниками. По 

уверениям Дж.Л. Буркхартда, посвятившего часть одного из своих трудов 

военному делу жителей Аравии, именно пехота с мушкетами была ядром 

ваххабитских сил884. Схожее описание народных дружин эпохи второго 

государства Саудидов обнаруживаются в заметках У. Палгрева, называвшего 

«ружья и копья» самым массовым оружием «единобожников»885. Военные 

реформы также нашли отражение в рассказе анонимного автора «Блеска метеора», 

согласно которому Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб лично приложил руку к 

обучению стрелков886. Некоторые ученые, в частности А.М. Васильев, 

высказывают версию о том, что шейх стал первым человеком, познакомившим 

местных жителей с огнестрельным оружием887. Схожий посыл содержится и в 

статье американского исследователя Леора Халеви, который называл 

распространение в Неджде мушкетов главным фактором успеха 

«единобожников»888. Однако источники содержат информацию о том, что 

огнестрельное оружие было распространено в Эль-‘Ариде задолго до этого. В 

любом случае, все вышеперечисленные преобразования превратили ваххабитские 

ополчения в одну из самых грозных сил Аравийского полуострова.  

Переселение Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в Эд-Дир‘ийю стало 

переломным моментом в истории Центральной и Восточной Аравии, запустив цепь 

событий, которые привели к формированию коалиции саудидских имамов и 

                                                                 
882 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 46. 
883 Там же. С. 47. 
884 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahabys. Vol. 1. P. 235. 
885 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 183. 
886 Лам‘а аш-шихаб. С. 80. 
887 Васильев А.М. История Саудовской Аравии С. 97. 
888 См. Halevi L. Arabians for Guns: Wahhabi Matchlocks, World Trade, and the Rise of the First Saudi State // Journal of 

the Royal Asiatic Society. 2023. Vol. 33. P. 401-442. 

 



204 

 

лояльных шейху служителей ислама. Причем на протяжении значительной части 

истории этого политического образования именно ‘алимам принадлежала ведущая 

роль в определении курса его развития. Складывание этой синергии имеет 

сложную природу, уходящую корнями в особенности ваххабитской доктрины 

джихада, получившей окончательное оформление именно в рассматриваемый 

период. Массовая миграция последователей вероучителя в сравнительно 

небольшой оазис позволило ему обрести полное силовое доминирование в Эд-

Дир‘ийе и сопредельных землях и навязать местным элитам ряд реформ, 

заложивших основы первого государства Саудидов. 

 Развивая идеологию священной войны, Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб 

уделил особое внимание разработке концепции имамата и связанной с ней 

социально-политической теории. Реализация сформулированных им установок 

положила начало сплочению дир‘ийского общества под знаменами рода Ааль 

Сауд. Постепенно в эмирате была введена упорядоченная система 

налогообложения, которая в совокупности с остальными реформами привела к 

слому традиционного жизненного уклада. В последующие годы эти 

трансформации сформировали условия для стремительного развития культуры, 

образования, военного дела и т.д. К началу эпохи ваххабитских завоеваний вотчина 

Мухаммада ибн Сауда полностью преобразилась, выйдя на недждийскую 

политическую арену в качестве централизованного государства.  



205 

 

ГЛАВА IV. САУДИДСКАЯ ГОСУДАРСТВЕННОСТЬ В ЦЕНТРАЛЬНОЙ И 

ВОСТОЧНОЙ АРАВИИ ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ XVIII – НАЧАЛЕ XIX В. 

 
§ 1. ЦЕНТРАЛИЗАЦИЯ ЗЕМЕЛЬ ‘ЭЛЬ-АРИДА, СУДАЙРА И ЭЛЬ-ВАШМА ВОКРУГ 

ЭД-ДИР‘ИЙИ 

 

Вопрос о то, как складывалось базовое ядро первого государства Саудидов, 

относится к числу дискуссионных. Формально уже в 1745 г. имам Мухаммад ибн 

Сауд принял присягу владыки ‘Уяйны Усмана ибн Му‘аммара и эмира Хураймалы 

Мухаммада ибн ‘Абдаллаха ибн Мубарака889. На деле же их правители были 

совершенно независимы, а их объединение больше напоминало коалицию 

эмиратов, чем единый социально-политический организм. Также не до конца 

понятно, считали ли они себя вассалами рода Ааль Сауд, или, по крайней мере, 

участниками какого-то серьезного политического альянса. Вполне вероятно, что 

принесенные клятвы воспринимались аравитянами в качестве рядового выражения 

дружбы и благорасположения между лидерами этих владений. В то же время 

нельзя исключать тот факт, что к заключению этого союза правителей подтолкнули 

проживавшие в этих краях сторонники Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, 

остававшиеся все еще многочисленными, несмотря на принятую вероучителем 

доктрину о переселении. Еще одной спорной деталью остается статус оазиса 

Манфуха, правитель которого поддерживал власть династии Ааль Сауд, но, исходя 

из данных летописей, не приносил клятву верности. 

Также не менее остро стоит вопрос об отправной точке истории ваххабитских 

войн. Первым противником новоявленного государства Саудидов стал эмир Эр-

Рияда Дахам ибн Давас. Уже в 1746 г., почти через год после заключения 

соглашения между Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом и Мухаммадом ибн 

Саудом кланом Ааль Сауд была организована первая военная экспедиция в эти 

земли. Согласно хронике Ибн Бишра, жертвами этого похода стали лишь четверо 

воинов из Эр-Рияда890. В том же году произошли еще два сражения, одно из 

                                                                 
889 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 48. 
890 Там же. 



206 

 

которых было названо летописцами «битва аш-Шаяб»891 или «аш-Шабаб»892 (в 

честь одного из погибших воинов), а другое – «аль-‘Абид»893, поскольку 

большинство павших в ней принадлежали к эмирской гвардии. Но и эти 

столкновения не были ни результативны, ни масштабны, что нашло отражение в их 

названиях. Эти, по сути, рядовые грабительские набеги Ибн Сауда положили 

начало его длительному и куда более интенсивному противостоянию с Дахамом 

ибн Давасом. В ходе ответной экспедиции, организованной эмиром Эр-Рияда 

против Эд-Дир‘ийи в 1747 г., были убиты два сына имама Мухаммада – Сауд и 

Фейсал. В поздних сводных хрониках Ибн Ла‘абуна, аль-Фахири и Ибн ‘Исы 

ранние столкновения с Эр-Риядом вовсе опущены словно с намеком на то, что 

эпоху ваххабитской экспансии следует начинать лишь с событий 1747 г.894 Такой 

подход представляется справедливым в силу того, что именно после описанных 

событий Мухаммад ибн Сауд нанес первый серьезный удар по вотчине Дахама ибн 

Даваса. На этот раз в походе приняли участие военные силы четырех оазисов – Эд-

Дир‘ийи, ‘Уяйны, Хураймалы и Манфухи. В ваххабитских хрониках также 

уточняется, что среди воинов из Манфухи оказался предатель, заранее 

предупредивший риядцев о приближении Саудидов895. Экспедиция нанесла 

значительный ущерб Эр-Рияду, в бою пало множество знатных воинов, а эмир 

Дахам ибн Давас, вышедший на поединок с ваххабитом по имени Хамад ибн 

Мухаммад ибн Мунис, едва избежал смерти, получив ранения в голову и грудь896. 

В этой битве впервые проявили себя издержки недостаточной централизации 

власти вокруг рода Ааль Сауд – наметился раскол между Саудидами и правителем 

‘Уяйны ‘Усманом ибн Му‘аммаром. Хотя его войска и участвовали в походе на Эр-

Рияд, сам эмир остался в своей резиденции. По словам Ибн Ганнама, для всех это 

послужило явным признаком того, что Ибн Му‘аммар вступил в сговор с Эр-

                                                                 
891 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 677.  
892 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 52. 
893Значение понятия ‘абд/‘абид см.: гл. 1, § 4. Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 53; Ибн 

Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 678. 
894 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 158; Тарих аль-Фахири. С. 132; Тарих Ибн ‘Иса. С. 75. 
895 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 679, Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 54. 
896 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 679. 



207 

 

Риядом897. Ибн Бишр свидетельствует о том, что после разгрома Дахама ибн Даваса 

эмир Хураймалы Мухаммад ибн Мубарак в сопровождении большого отряда 

отправился в ‘Уяйну, чтобы обвинить ее правителя в измене. ‘Усман ибн Му‘аммар 

поспешил принести извинения за свое отсутствие и назвал свои действия досадной 

ошибкой898. Кроме того, ему удалось заверить союзников в своей лояльности и 

повторно принести клятву верности Мухаммаду ибн Сауду и Мухаммаду ибн ‘Абд 

аль-Ваххабу. Тем не менее конфликт не был исчерпан. Его обострение пришлось 

на 1748 г., когда объединенные войска ваххабитской коалиции осадили селение 

Сурмида в Судайре899. После кровопролитного по недждийским меркам сражения, 

в котором пало 70 человек, оставшиеся воины и жители оазиса 

забаррикадировались в касре. Возглавлявший поход ‘Абд аль-‘Азиз ибн Мухаммад 

решил подвергнуть оставшиеся без защиты земли разграблению и отдал 

соответствующее распоряжение ‘Усману ибн Му‘аммару, но тот внезапно 

отказался его выполнить. ‘Абд аль-‘Азиз, по словам Ибн Ганнама, «пристыдил и 

обругал его <…> и сам отправился [разорять оазис], приказав своим сторонникам 

последовать его примеру»900. Вышедший из повиновения ‘Усман ибн Му‘аммар 

демонстративно увел свои войска обратно в ‘Уяйну. Подлинную мотивацию его 

решения восстановить невозможно: таковой могли быть как личные трения эмира 

с властителями Сурмиды, так и его недовольство вторжением Саудидов в сферу 

влияния рода Ааль Му‘аммар. Этот прецедент наглядно иллюстрирует слабость и 

рыхлость первого государства Саудидов в течение первых пяти лет его 

существования. В глазах рода Ааль Сауд ‘Уяйна и Хураймала были неотъемлемой 

частью их владений. Правители этих городов, согласно ваххабитской 

политической концепции, должны были беспрекословно следовать воле имамов. 

Однако на практике они проявляли полную самостоятельность.  

Аморфность нового политического образования не позволяла ваххабитам 

начать полноценную экспансию. Большая часть зафиксированных хронистами 

                                                                 
897 Там же; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 54-55. 
898 Там же. С. 55. 
899 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 680; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 55; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 157; Тарих аль-Фахири. С. 132. 
900 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 684.  



208 

 

военных эпизодов этого периода представляла собой типичные для доваххабитской 

Эд-Дир‘ийи газвы. Для перехода завоевательной политики на новый качественный 

уровень требовалось установить безусловный контроль над союзными землями. 

Подчеркнем, что применительно к рассматриваемому временному отрезку 

успешные набеги и внутренняя мобилизация первого государства Саудидов 

позволили им накопить достаточно ресурсов для начала поглощения территорий 

бывших союзников. Признаки этого просматриваются не только в резко возросшем 

количестве налетов ваххабитов, что само по себе свидетельствует о наращивании 

их ресурсной базы, но и в изменении характера военных экспедиций. Уже в первые 

пять лет произошло значительное увеличение численности войск, преданных роду 

Ааль Сауд, а также появились первые летописные свидетельства об использовании 

ими огнестрельного оружия901. Заметно расширилась и география походов – к 

концу 1748 г. под угрозой оказались северные пределы горной гряды Джебель 

Тувайк, в частности, оазис Садик902. 

Решающим событием в процессе консолидации государства Саудидов и 

покорения ими Южного Неджда стал окончательный распад проваххабитского 

союза в середине XVIII в. Все началось с убийства эмира ‘Уяйны ‘Усмана ибн 

Му‘аммара в 1749 или в 1750 г. в результате заговора городской знати903. В 

хрониках бегло упоминается о том, что именитые горожане считали ‘Усмана ибн 

Му‘аммара предателем и нечестивцем, попирающим первоосновы веры904. 

Протестные настроения могли зародиться еще во времена изгнания из Уяйны 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, который имел немало сочувствующих в среде 

местной «аристократии». Не исключено, что брожения такого рода 

целенаправленно подпитывались властями Эд-Дир‘ийи, стремившимися 

расширить свое влияние в этом ключевом городском центре Южного Неджда. 

Место ‘Усмана занял его племянник Мишари ибн Му‘аммар, являвшийся лишь 

                                                                 
901 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 59; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 685-686. 
902 Там же. С. 685; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 59. 
903 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 687; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 60; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 157; Тарих аль-Фахири. С. 133. 
904 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 686; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 60; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 158; Тарих аль-Фахири. С. 133. 



209 

 

марионеткой в руках Саудидов. С этого момента ‘Уяйна лишилась независимости 

почти на сотню лет.  

Трагическая судьба ‘Усмана ибн Му‘аммара обеспокоила других членов 

коалиции, начавших искать пути к отделению от рода Ааль Сауд. Уже к началу 

1750 г. они стремились выйти из сферы влияния Эд-Дир‘ийи. В 1752 г. это 

вылилось в крупное восстание в Хураймале, жители которой изгнали 

проваххабитски настроенного правителя и его семейство905. В ответ Саудиды 

предприняли несколько рейдов на город, но восстановить порядок им так и не 

удалось906. Ваххабитские летописцы приписывают роль инициатора мятежа 

Сулейману ибн ‘Абд аль-Ваххабу – брату шейха Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба907. Противостояние двух богословов нашло отражение в 

«апокрифических» сюжетах, подобных содержащейся в хронике «Блеск метеора» 

истории о непосредственной попытке убийства Сулейманом вероучителя.   

Восстание, подобное народному возмущению в Хураймале, несколько позже 

произошло в селении Манфуха, обитатели которого также выдворили своего эмира 

Мухаммада ибн Салиха и начали гонения на ваххабитов. По меньшей мере 70 

адептов ваххабизма были вынуждены бежать под покровительство имама908. 

Новый правитель Манфухи Мухаммад ибн Фарис вступил в открытое военное 

противостояние с Саудидами, организовав в 1755 г. против них несколько походов. 

Выйти из-под крыла «единобожников» попытался и оазис Дурма: по различным 

данным, это произошло в 1750 или 1751 г.909 Хотя союзы между эмиратами Неджда 

никогда не отличались надежностью и чаще всего распадались после смерти 

одного из их лидеров, в этом случае разрыв носил явный антиваххабитский 

характер.  

Организация первого государства Саудидов в виде коалиции проваххабитски 

настроенных эмиров не оправдала себя. Союзники Эд-Дир‘ийи, которые, согласно 

                                                                 
905 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 160. 
906 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 66; Тарих аль-Фахири. С. 134; Ибн Ганнам. Тарих 

Наджд. Т. 2. С. 691; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 164. 
907 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 66; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 691. 
908 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 66; Тарих аль-Фахири. С. 134; Ибн Ганнам. Тарих 

Наджд. Т. 2. С. 691; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 164. 
909 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 63; Тарих аль-Фахири. С. 133.  



210 

 

ваххабитской политической доктрине, должны были занять положение вассалов 

имама, в действительности оставались в значительной степени независимыми. Во 

многом этому способствовала тесная связь правящих родов с местными элитами. 

По этой причине начиная со второй половины XVIII в. Саудиды взяли курс на 

организацию в покоренных оазисах прямого управления посредством собственных 

марионеток. В 1755 г., через три года после восстания Сулеймана ибн ‘Абд аль-

Ваххаба ‘Абд аль-‘Азизу ибн Мухаммаду удалось собрать представительное 

войско, насчитывавшее около 20 всадников и 800 пехотинцев, и разгромить силы 

эмира Хураймалы910. Земли эмирата подверглись хищническому разорению911. 

Позднее такие карательные акты станут одной из отличительных черт саудидских 

завоеваний, нехарактерной ни для доваххабитского Неджда, ни для ранней истории 

эмирата Ааль Сауд. В 1758 г. правителем Хураймалы был поставлен некий 

Мубарак ибн ‘Адван, однако вскоре ‘Абд аль-‘Азиз ибн Мухаммад сместил его, 

заподозрив в возведении укреплений «для обороны от [набегов] Эд-Дир‘ийи»912. 

Новым наместником был назначен племянник Мубарака Хамад ибн Наср ибн 

‘Адван. С этого момента Хураймала полностью утратила независимость и больше 

не фигурировала на политической арене в качестве самостоятельного игрока.  

Покончив с сильнейшим противником на севере Южного Неджда, в 1760 г. 

саудовцы приступили к реорганизации власти в ‘Уяйне. Основной удар был 

нанесен по местным элитам. Несмотря на то, что эмир Мишари ибн Му‘аммар не 

выказывал признаков непокорности, Ибн Сауд предпочел заменить его полностью 

лояльным Саудидам наместником. Согласно трудам Ибн Ганнама, Ибн Бишра и 

Ибн Ла‘абуна, новый назначенец носил имя «Султан ибн Мухсин аль-

Му‘аммар»913. При этом, несмотря на насаб, он, скорее всего, не был членом рода 

Ааль Му‘аммар. После смещения Мишари Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб 

                                                                 
910 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 736; Тарих аль-Фахири. С. 135. 
911 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 736; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 70.  
912 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 749; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 79. 
913 Там же.  С. 84; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 754; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 169. 



211 

 

приказал разрушить родовой замок бывших эмиров и, таким образом, 

символически завершил многовековую историю правления этого клана в ‘Уяйне914. 

Утверждение Саудидов в Хураймале и ‘Уяйне означало установление их 

господства над большей частью северных областей Южного Неджда. Оставшиеся 

в этих краях независимые оазисы были слишком слабы чтобы противостоять 

ваххабитскому натиску. Тем не менее территории, прилегающие к центральным и 

южным пределам вади Ханифа, по-прежнему были самостоятельны и враждебно 

настроены по отношению к Саудидам. Так, в 1755 г. эмир Манфухи Ибн Фарис и 

правитель Эр-Рияда Дахам ибн Давас заключили союз и попытались отбить 

Хураймалу у ваххабитов915. К их походу присоединился ряд мелких селений Эль-

Вашма и Судайра. Но к тому моменту Абд аль-‘Азиз уже обладал солидным 

ополчением, и атака была отбита. В последующие два года имам предпринял ряд 

карательных походов в Эль-‘Арид916. Ослабив противников, ваххабиты возвели 

недалеко от Эр-Рияда новую крепость, названную Эль-Газвана, которой, по словам 

Ибн Ганнама, надлежало стать «опорой мусульман»917 на южных рубежах 

саудидского государства918. Этот эпизод показателен по двум причинам. В первую 

очередь, обращает на себя внимание тот факт, что к середине XVIII в. род Ааль 

Сауд уже обладал достаточными ресурсами для возведения столь дорогостоящих 

сооружений, что представляет собой яркий контраст полуголодному 

существованию, которое влачили владыки Эд-Дир‘ийи всего за два десятилетия до 

этого. Кроме того, строительство фортов для контроля обширных пустынных 

территорий станет еще одной отличительной чертой ваххабитской экспансии, 

совершенно чуждой доваххабитскому периоду. В дальнейшем именно Эль-Газвана 

служила базой для набегов на юг Эль-‘Арида, наиболее заметным из которых стало 

разграбление столицы Эль-Харджа Дилама в 1760 г.919  

                                                                 
914 Тарих аль-Фахири. С. 138; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 84; Ибн Ганнам. Тарих 

Наджд. Т. 2. С. 754; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 169.  
915 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 739; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 72-73; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 162-163; Тарих аль-Фахири. С. 136. 
916 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 740; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 73. 
917 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 749. 
918 Там же.  С. 78-79; Тарих аль-Фахири. С. 137.  
919 Там же.  С. 691; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 64-65. 



212 

 

Обезопасив южное направление, ‘Абд аль-‘Азиз принял решение покончить с 

мелкими эмиратами Эль-Вашма и Судайра, поддержавшими набег Дахама ибн 

Даваса и Ибн Фариса. Ко второй половине 1750-х годов эти территории, включая 

некогда богатый и благополучный город Ушайкар, оказались под властью 

ваххабитских имамов, а дир‘ийские войска вышли к пределам Эль-Касыма920. На 

западе Саудидам удалось продвинуться до местечка Эль-Кувей‘ия921. Привлекает 

внимание тот факт, что хроники не содержат упоминаний о назначении в этих 

землях ваххабитских наместников. Возможно, именно этот шаг приведет в 

будущем к переходу местных элит на сторону Эль-Хасы в ходе экспедиции Бану 

Халид 1759 г.922 

Таким образом, к началу 1760-х годов первое государство Саудидов 

совершило качественный скачок и из дисперсного союза четырех относительно 

самостоятельных эмиратов превратилось в консолидированное государство, где 

власть на местах была отдала на откуп саудидским креатурам. В этот период также 

был накоплен солидный объем ресурсов, позволивших приступить к активному 

покорению территорий, прилегающих к Эль-‘Ариду. В это же время начали 

проступать отличительные черты ваххабитской экспансии – возведение опорных 

крепостей, перестановки в элитах покоренных оазисов, а также превращение 

населения подконтрольных областей в полноценных саудидских подданных путем 

принесения соответствующих клятв. В результате этого коренного перелома 

влияние первого государства Саудидов в Центральной и Восточной Аравии 

заметно возросло. 

 

§ 2. ПОПЫТКА ВОССТАНОВЛЕНИЯ ВЛИЯНИЯ ЭМИРАТА БАНУ ХАЛИД В ЮЖНОМ 

НЕДЖДЕ 
 

                                                                 
920 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 742, 744, 745; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 78, 

80; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 165-166; Тарих аль-Фахири. С. 136. 
921 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 740; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 73; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 164. 
922 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 751-752; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 82; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 168; Тарих аль-Фахири. С. 137. 



213 

 

На протяжении первых лет становления ваххабитского государства эмират 

Бану Халид проявлял пассивность, основными причинами чему послужили 

политический кризис и голод, серьезно подорвавшие благополучие и военный 

потенциал Эль-Хасы. Складывание ваххабитской коалиции и первые 

завоевательные походы Саудидов оказались вне поля зрения рода Ааль Хумайид. 

Реакции с его стороны не последовало даже после убийства ‘Усмана ибн 

Му‘аммара и силового присоединения Хураймалы. Вполне вероятно, что 

халидидов вполне удовлетворила фигура Мишари ибн Му‘аммара, с родом 

которого их связывали давние отношения. Кроме того, политическая 

нестабильность и насильственная смена власти не были редкостью в Южном 

Неджде, поэтому едва ли лидеры Бану Халид чувствовали серьезную угрозу своей 

самостоятельности. 

Тем не менее с наступлением 1750-х годов хасская внешняя политика заметно 

оживилась, что было связано с личными качествами нового деятельного эмира Эль-

Хасы ‘Арайра ибн Дуджайна ибн Са‘адуна Ааль Гурейра. Занятие им лидирующих 

позиций в халидидских владениях было связано с переворотом, в результате 

которого был смещен Сулейман ибн Мухаммад Ааль Гурейр, властвовавший в Эль-

Хасе на протяжении двух десятков лет923. Выдворив предшественника в Южный 

Неджд, ‘Арайр начал укреплять свои позиции, расправляясь с возможными 

соперниками из рода Ааль Хумайид. Одной из его жертв стал некий За‘ир ибн 

‘Усман ибн Гурейр ибн ‘Усман, принадлежавший к побочной ветви потомков 

Барака ибн Гурейра924. Это убийство взволновало халидидскую знать, которая 

взбунтовалась и изгнала ‘Арайра ибн Дуджайна, передав бразды правления его 

сыну Хамаду925. Сам ‘Арайр был вынужден скрываться в Южном Неджде – в 

местечке Джаляджиль926. Однако вскоре в результате нового заговора Хамад ибн 

‘Арайр был свергнут, а главенство его отца вновь было признано местной 

                                                                 
923 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 66-67; Тарих аль-Фахири.  С. 134-135; Тарих Ибн 

Ла‘абун. С. 161. 
924 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 160-161; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 66-68; Тарих аль-

Фахири. С. 134. 
925 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 67. 
926 Джаляджиль – небольшое селение в северных пределах Южного Неджда у границ Эль-Касыма. 



214 

 

знатью927. В поздних сводных летописях утверждается, что «аристократия» 

попросила его вернуться, «чтобы он вновь установил свою власть над номадами и 

феллахами»928. Имелись ли в виду хасские владения или кочевья Южного Неджда, 

остается неясным.  

В год своего возвращения в Эль-Хуфуф ‘Арайр ибн Дуджайн организовал 

первый за четверть века поход в Неджд для усмирения зафиритов, которые к этому 

времени успели оправиться от ударов, нанесенных им родом Ааль Хумайид в 

предшествующие десятилетия929. Неизвестно, насколько эта военная экспедиция, 

возглавленная родственником эмира ‘Абдаллахом ибн Турки Ааль Хумайидом, 

оказалась удачной, однако вернувшись в Южный Неджд, халидиды обнаружили 

значительное смещение баланса сил в пользу первого государства Саудидов. 

Набеги на Эль-Хардж, участившиеся после возведения крепости Эль-Газвана, 

также начали беспокоить Эль-Хасу, для которой эти земли всегда были «вратами» 

в Центральную Аравию. Не могло оказаться незамеченным и приближение 

ваххабитов к границам Эль-Касыма, что в совокупности с установлением 

саудидского контроля над северной частью вади Ханифа ставило под угрозу все 

южное ответвление трансаравийских торговых путей. Согласно хронике Ибн 

Ганнама, уже в 1758 г. по вотчине Саудидов поползли слухи о том, что эмир ‘Арайр 

ибн Дуджайн намеревается идти на Неджд войной, поэтому местные жители 

начали «спешно готовиться [к обороне] и возводить укрепления [вокруг] своих 

селений»930. Подготовка к столкновению с силами Бану Халид легла на плечи ‘Абд 

аль-‘Азиза ибн Мухаммада. Если верить сведениям Ибн Ганнама, всего за год ‘Абд 

аль-‘Азиз сумел не только воздвигнуть ряды валов у важнейших стратегических 

пунктов, но и окружить Эд-Дир‘ийю массивными стенами, «укрепленными 

башнями»931. Примечательна не только беспрецедентная и эффективная 

                                                                 
927 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 67. 
928 Тарих аль-Фахири. С. 135; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 161. 
929 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 67; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 161; Тарих аль-Фахири. 

С. 135. 
930 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 748. 
931 Там же. С. 751-752. 



215 

 

организация обороны ваххабитских владений от нашествия неприятеля, но и 

обеспеченность ресурсами, позволившими провести ее в столь сжатые сроки. 

Очевидно, что принятие лидером халидидов окончательного решения о 

вторжении в Центральную Аравию последовало вслед за отстранением рода Ааль 

Му‘аммар от власти в ‘Уяйне. По крайней мере первое выступление ‘Арайра ибн 

Дуджайна против ваххабитов совпадает по времени с этим событием. В 1759 г. 

объединенные войска Эль-Хасы, Эр-Рияда и Эль-Харджа вступили на земли Эль-

‘Арида и осадили Эль-Джубейлю932. Одновременно на севере государства 

Саудидов началось восстание «оазисов Судайра и Эль-Вашма»933, возглавленное 

бывшим эмиром Хураймалы Мубараком ибн ‘Адваном. Рассчитывая на быстрое 

поражение ваххабитов на юге, его силы окружили город и попытались взять его 

штурмом. Ваххабиты отбили первую атаку, и Мубарак ибн ‘Адван, потеряв 

множество воинов, обратился за помощью к ‘Арайру ибн Гурейру, который послал 

ему отряды халидиского рода Ааль ‘Убайдаллах и бедуинов из подразделения 

‘Аназа под руководством шейха по имени Ибн Газаль934. Разделение сил стало 

фатальной ошибкой для правителя Эль-Хасы. Вскоре к Эль-Джубейле подоспело 

подкрепление из Эд-Дир‘ийи и обратило хассцев в бегство935. Мубарак ибн ‘Адван 

и его союзники оказались отрезаны от халидидов и, предприняв очередной 

неудачный штурм, также скрылись с поля боя «униженные и опозоренные»936. 

Поражение, нанесенное ‘Арайру ибн Дуджайну, оказалось крайне тяжелым, и в 

ближайшие пять лет он не предпринимал новых попыток силой подчинить 

саудидские земли. 

После того, как угроза по стороны Эль-Хасы миновала, перед ваххабитскими 

властями остро встал вопрос о судьбе взбунтовавшихся против них оазисов Эль-

Вашма и Судайра. Сразу же после отступления ‘Арайра ибн Дуджайна их 

правители поспешили связаться с Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом и 

                                                                 
932 Там же; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 82; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 168; Тарих аль-

Фахири. С. 137. 
933 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 82. 
934 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 751; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 82. 
935 Тарих аль-Фахири. С. 137. 
936 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 752. 



216 

 

Мухаммадом ибн Саудом, передать им просьбы о помиловании и заверения в 

верности «единственно истинной вере»937. На большинство участвовавших в 

волнениях селений была наложена большая контрибуция, стоившая их жителям 

значительной части урожая938. Саудиды не ограничились взиманием дани, и вскоре 

все местные эмиры были смещены. Их земли были объединены в отдельную 

административную территорию, контролируемую неким Сари ибн Яхьей ибн 

‘Абдаллахом ибн Сувайлимом939. Новый наместник имел отношение к клану ас-

Сувайлим, многие представители которого являлись верными последователями 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба еще до его переселения в Эд-Дир‘ийю. После 

восстания северных областей ваххабиты окончательно перешли к тактике 

назначения на руководящие позиции в покоренных городах своих протеже.  

Полученная контрибуция и увеличение контролируемых территорий 

позволили Саудидам расширить экспансию и интенсифицировать набеги на 

соседей. Разгром военной экспедиции Эль-Хасы дал им возможность безнаказанно 

совершать рейды в Эль-Хардж. В 1760 г. ваххабиты разбили войска эмира Дилама, 

после чего разорили деревушку На‘аджан, расположенную в его окрестностях. При 

этом потери диламцев достигали 80 человек, что является весомым количеством в 

недждийских реалиях940. Более того, в том же году силы Мухаммада ибн Сауда 

продвинулись еще глубже в традиционную зону влияния Бану Халид и разграбили 

кочевья рода Ааль ‘Аскар из племени Ааль Зафир. Жертвами рейда стали 10 

бедуинов, а их шатры и стада были захвачены в качестве трофеев941. Со временем 

халидиды ослабли до предела, и 1763 г. ваххабитские войска впервые ступили на 

землю Восточной Аравии942. Нападению подверглись окрестности Эль-Хуфуфа – 

сердца владений рода Ааль Хумайид. В ходе серии вылазок ‘Абд аль-‘Азиз разорил 

деревню аль-Мутайрифи, убив около 70 местных крестьян, а также огнем и мечом 

                                                                 
937 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 82. 
938 Там же; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 168. 
939 Там же. 
940 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 753-754; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 83; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 169; Тарих аль-Фахири. С. 137. 
941 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 755; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 84; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 169; Тарих аль-Фахири. С. 137. 
942 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 762-763; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 90, Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 171-172; Тарих аль-Фахири. С. 139. 



217 

 

прошелся по селениям, прилегающим к Мубарразу, лишив жизни еще одного 

феллаха943. В Эд-Дир‘ийю отряд вернулся с богатой добычей – скотом, деньгами и 

оружием. 

Одновременно с этим род Ааль Сауд начал расправляться с оставшимися 

несогласными с ними в Эль-‘Ариде. Был нанесен ряд сокрушительных ударов по 

Манфухе. В 1760 г. отряды ‘Абд аль-‘Азиза ибн Мухаммада, фактически 

принявшего бразды правления из рук стареющего отца, опустошили окрестности 

оазиса и предали огню пальмовые рощи и поля местных жителей944. Набег 

повторился год спустя, когда ваххабитские воины, «появившись в предрассветных 

сумерках»945, вновь уничтожили посевы феллахов. Положение селения 

становилось отчаянным, а скудные запасы не могли покрыть убытки от двух 

подряд неурожайных лет. В 1762 г. силы эмира попытались дать отпор 

нападавшим, однако ваххабитам удалось разбить их, убив при этом наследника 

правителя по имени Са‘ад ибн Мухаммад ибн Фарис946. 

С 1761 г. войска Саудидов начали регулярно появляться под стенами Эр-

Рияда. Жертвами первого набега стали четверо представителей знати и «множество 

простолюдинов»947. Через год количество павших родовитых горожан уже 

достигало 9, при этом среди них оказался брат Дахама ибн Даваса – Фахд, 

рискнувший возглавить вылазку во время очередного рейда дир‘ийцев948. На 

исходе того же года Дахам ибн Давас, собрав все свои силы, выдвинулся на север 

и застал ‘Абд аль-‘Азиза в форте Эль-Газвана.  

Для ваххабитов, в это время занимавшихся укреплением и расширением 

крепости, атака большого конного отряда стала неожиданностью. Риядцы не 

смогли одержать верх, и обе стороны, понеся тяжелые потери, были вынуждены 

                                                                 
943 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 763. 
944 Там же. С. 754; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 84, Тарих Ибн Ла‘абун. С. 169-170; 

Тарих аль-Фахири. С. 137. 
945 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 757; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 84; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 169-170. 
946 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 758; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 86; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 170. 
947 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 755.  
948 Там же; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 85; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 169-170; Тарих 

аль-Фахири. С. 138.  



218 

 

разойтись949. Осознавая безвыходность своего положения, в 1764 г. эмир Эр-Рияда 

принял решения покориться Эд-Дир‘ийе и выплатить ее правителям контрибуцию. 

В том же году им были принесены клятвы верности Мухаммаду ибн ‘Абд аль-

Ваххабу и Мухаммаду ибн Сауду950.  

На первую половину 60-х годов XVIII в. пришлось расширение власти 

Саудидов в северных пределах горной гряды Джебель Тувайк. В 1764 г. в области 

Судайр был подчинен одноименный городок951. Кроме того, в хрониках 

упоминаются саудидские походы на оазисы Джаладжиль и Зульфи952. На западе 

ваххабиты продолжали распространять свое влияние в области Эль-Вашм. В 1762 

г. Ибн Сауд принял клятву верности жителей местного городка аль-Фура953. Однако 

утверждению его власти в этой части Неджда сопутствовали определенные 

издержки. Расположение местных селений на караванном пути, пролегающем 

вдоль «внутреннего кольца» аравийских оазисов, неизбежно обрекало владения 

Саудидов на соседство с кочевавшими в окрестностях вади Давасир 

многочисленными воинственно настроенными племенами, которых летописцы 

называют «обитателями Йемена»954. Ибн Ганнам сообщает, что первые набеги 

бедуинов на Эль-Вашм имели место в 1764 г.955 Другие историографы уточняют, 

что они были совершены членами подразделения ‘Аджман956. Узнав о нападении, 

‘Абд аль-‘Азиз ибн Мухаммад спешно направился на запад во главе большого 

отряда. Войска сошлись в местечке аль-Касля неподалеку от оазиса Эль-Кувей‘ия. 

Исходом молниеносной битвы стал полный разгром ‘аджманов, потерявших около 

                                                                 
949 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 755-58; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 86; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 170. 
950 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 764; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 87; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 172; Тарих аль-Фахири. С. 177. 
951 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 764-765; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 91; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 172; Тарих аль-Фахири. С. 139. 
952 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 755-56; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 84; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 169-170; Тарих аль-Фахири. С. 138. 
953 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 759; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 87; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 170.  
954 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 765. 
955 Там же. 
956 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 91; Тарих аль-Фахири. С. 139. 



219 

 

50 человек убитыми и до 240 плененными957. Ваххабитам же удалось захватить 

множество оружия и лошадей. 

Оставшиеся в живых номады бежали на юг и обратились за помощью к 

правителю Наджрана Хасану Хибатуллаху, о котором нам практически ничего 

неизвестно. Возглавив объединенное войско ‘аджманов, оседлых жителей 

Наджрана и местных бедуинских кланов, Хасан Хибатуллах выступил в сторону 

вади Ханифа. Узнав об этом, ‘Абд аль-Азиз успел собрать собственные силы из 

жителей «Эд-Дир‘ийи, Манфухи, ‘Уяйны, Хураймалы, Дурмы и Садика»958 и 

выдвинуться навстречу наджранцам. Оборонительные планы Саудидов были 

нарушены трагической ошибкой. Основным опорным пунктом ваххабитов должен 

был стать располагавшийся в устье вади Ханифа небольшой город Хаир, хорошо 

укрепленный и способный выдержать длительную осаду. Однако его жители 

приняли отряды Хасана Хибатуллаха за ожидаемое подкрепление из Эд-Дир‘ийи и 

открыли им городские ворота. К моменту прибытия ‘Абд аль-‘Азиза главный 

оборонительный рубеж Саудидов оказался без боя занят неприятелем, и в попытке 

его отбить дир‘ийцы потеряли убитыми и плененными около 850 человек959. В 

дальнейшем в ваххабитских источниках этот невиданный ранее разгром стал 

именоваться не иначе как «попущением божьим и испытанием непоколебимости 

[единобожников]»960. Закрепившись в Эль-Хардже, Хасан Хибатуллах начал 

продвигаться на северо-запад вдоль вади Ханифа и, добравшись до окрестностей 

Эр-Рияда, осадил город и находящийся неподалеку форт Эль-Газвана. 

Поражение ваххабитов вновь активизировало центробежные силы в районах, 

которые к тому моменту еще не находились под прямым управлением имама. 

Первым отношения с Эд-Дир‘ийей разорвал Дахам ибн Давас, который при 

подходе войск Хасана Хибатуллаха отправил к нему посланников с богатыми 

дарами и заверениями в дружбе961. Вслед за Эр-Риядом покорность ему выразили 

                                                                 
957 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 766; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 92; Тарих 

аль-Фахири. С. 139. 
958 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 93-94.  
959  Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 766; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 93-94; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 172-173; Тарих аль-Фахири. С. 140. 
960 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 767. 
961 Там же. С. 769; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 95. 



220 

 

оазисы Эль-Харжда во главе с владыкой Дилама по имени Зейд ибн Замиль. Кроме 

того, Хасан Хибатуллах получил подношения от шейха зафиритов Фейсала ибн 

Сувейта, племя которого в 1765 г. потеряло в столкновениях с Саудидами около 30 

человек962.  

Считая, что дни дир‘ийских властителей сочтены, Дахам ибн Давас также 

оповестил эмира Эль-Хасы ‘Арайра ибн Дуджайна об уязвимом положении имама 

и призвал халидитов немедленно прибыть с войсками в Южный Неджд, чтобы 

совместными усилиями восстановить на этих землях доваххаббитские порядки. 

‘Арайр ибн Дуджайн отнесся к предложению риядского эмира со всей 

серьезностью и начал готовить масштабную военную экспедицию. Обращает на 

себя внимание наличие в войске хассцев артиллеристских подразделений, что было 

исключительной редкостью в Центральной и Восточной Аравии того времени963. 

Понимая, что ему представилась возможность расправиться с врагом одним 

ударом, ‘Арайр ибн Дуджайн попытался связаться с Хасаном Хибатуллахом и 

убедить его не прерывать наступление до подхода основных сил Эль-Хасы, к 

которым на пути следования присоединялись недждийские отряды из Эль-Харджа, 

Эр-Рияда и Манфухи964.  

Однако надежды лидера халидитов оказались тщетны. Его сообщение 

достигло Хибатуллаха уже после того, как ваххабитские власти, чувствуя 

нависшую над их вотчиной угрозу со стороны Восточной Аравии, спешно 

предложили наджранцам мир, провели обмен пленными и выплатили 

запрошенную их предводителем дань965. Об уходе войск Хасана Хибатуллаха на юг 

‘Арайр ибн Дуджайн узнал, уже находясь «среди песков Дахны»966, т.е. пересекая 

Малый Нефуд. Потеря союзника не оставила халидидскому эмиру времени для 

маневра, и, несмотря на риски, он принял решение продолжить поход. Не 

исключено, что затраты на столь широкомасштабную военную кампанию 

                                                                 
962 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 766-767; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 92-93; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 172; Тарих аль-Фахири. С. 140. 
963 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 773; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 95. 
964 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 769.  
965 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 95; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 173; Тарих аль-Фахири. 

С. 140.  
966 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 771. 



221 

 

оказались так велики, что ее срыв мог подорвать политическое и экономическое 

положение рода Ааль Хумайид. По словам Ибн Бишра, подошедшие к Эд-Дир‘ийи 

отряды вселили панику в защитников «многочисленностью воинов, знамен и 

пушек»967. На деле эффект от массового вторжения оказался лишь 

психологическим. Слабая организованность войск хассцев не позволила им 

полностью реализовать свой потенциал. Не оправдала себя и артиллерия, которую 

халидидские войска не могли эффективно использовать. Ярким свидетельством 

тому служат уверения Ибн Ганнама и Ибн Бишра в том, что даже при стрельбе в 

упор осаждающие «не смогли нанести ни единого повреждения укреплениям [Эд-

Дир‘ийи]»968. Укрывшись за городскими стенами, ваххабиты изматывали 

осаждающих ежедневными вылазками, понеся почти за месяц незначительные 

потери – от 6 до 12 человек969. Существенным подспорьем в обороне послужило 

использовавшееся жителями Эд-Дир‘ийи огнестрельное оружие. Владыка Эль-

Хасы осознавал неминуемость провала экспедиции и готовился увести своих 

людей обратно в Восточную Аравию, но эмиры Эль-Харджа и Эр-Рида, для 

которых поражение означало неотвратимую месть со стороны Саудидов, 

уговорили его на еще одну попытку штурма. Однако она провалилась (ее жертвами 

стали 50 хасских воинов). В итоге ‘Арайр ибн Дуджайн был вынужден покинуть 

Эль-‘Арид, оставив мятежные оазисы беззащитными перед Саудидами. 

Предчувствуя скорую расправу, Дахам ибн Давас попытался выиграть время, 

выразив покорность Мухаммаду ибн Сауду и заверив его в дружбе. Предложение 

Дахама ибн Даваса о мире было формально принято, однако власти Эд-Дир‘ийи не 

питали иллюзий относительно лукавства риядского эмира. Ибн Ганнам и вовсе 

назвал его обращение к Саудидам «предпринятым в панике и циничным 

[шагом]»970.  

Обезопасив себя, ваххабиты приступили к постепенной смене элит в Эр-Рияде 

и Манфухе. В конце 1765 г. Саудиды приложили руку к организации переворота в 

                                                                 
967 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 97. 
968 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 773; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 97. 
969 Там же. С. 98; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 173; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 776. 
970 Там же. С. 778. 



222 

 

Манфухе. Его жертвами стали эмир Мухаммад ибн Фарис и его наследник ‘Абд 

аль-Мухсин971. Во главе заговора стояли племянники правителя и представители 

местной «аристократии», возмущенные предательством Мухаммада ибн Фариса во 

время набега наджранцев и экспедиции халидидов. Примечательно, что, несмотря 

на очевидную заинтересованность Саудидов в этом мятеже, большинство хроник о 

нем умалчивают, а наиболее тенденциозные источники и вовсе уверяют, что 

ваххабитские лидеры «просили заговорщиков воздержаться от задуманного»972. 

С убийством Мухаммада ибн Фариса Дахам ибн Давас лишился последнего 

союзника в Эль-‘Ариде, и вместо того, чтобы попытаться образовать новую 

коалицию с эмирами Дилама и Эль-Харджа, в 1765 г. предпринял отчаянную 

попытку захвата Манфухи. На этот раз в переговорах с риядским владыкой от лица 

Саудидов выступил сам шейх Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб, отправивший ему 

ультимативное письмо со следующими словами: «Если ты был искренен, когда 

заключал с нами мир (после провала экспедиции Бану Халид. – Ф.М.), имей ввиду, 

что ты на грани [его разрыва]. Если же ты выбрал войну, можешь продолжать в том 

же духе»973. Согласно летописям Ибн Ганнама и Ибн Бишра, гонец с этим 

посланием запоздал. Когда он прибыл, под стенами города уже начали происходить 

первые стычки974. Как только письмо было передано Дахаму ибн Давасу, тот 

поспешил вернуться в свои земли. Реакция ‘Абд аль-‘Азиза не заставила себя долго 

ждать – он быстро перебросил значительную часть своих войск к форту Эль-

Газвана и, закрепившись там, установил жесткий контроль над подступами к 

риядским владениям975. На протяжении 1766 г. ваххабиты успешно блокировали 

ряд отчаянных попыток Дахама ибн Даваса прорваться к Манфухе. Лишь в начале 

1767 г. при поддержке эмира Дилама Зейда ибн Замиля ему все же удалось 

                                                                 
971 Там же; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 98; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 174; Тарих аль-

Фахири. С. 140. 
972 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 98; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 778. 
973 Там же. 
974 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 779; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 99. 
975 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 779; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. Т. 1. С. 99; 

Тарих аль-Фахири. С. 140. 



223 

 

подвести к ней свои войска, однако осаду прервала внезапная атака ваххабитов на 

Эр-Рияд976. 

В 1767 г. ‘Абд аль-‘Азиз вступил в династический брак с одной из 

представительниц правящего рода Манфухи, значительно укрепив свои позиции в 

оазисе и лишив Дахама ибн Даваса ценного союзника977. Оставшийся один на один 

с военной машиной ваххабитов Эр-Рияд стал подвергаться ежегодным набегам. 

Вместо захвата города штурмом ваххабиты приняли на вооружение тактику его 

постепенного истощения. Город неуклонно разорялся на протяжении шести лет – 

сельское хозяйство пришло в упадок, а оставшихся ресурсов едва хватало для 

сдерживания натиска неприятеля. К моменту его присоединения к первому 

государству Саудидов многие окрестные селения почти полностью опустели978. 

Согласно недждийским летописям, точкой перелома стал поход 1773 г., когда 

ваххабитам удалось сравнять с землей большую часть фортификаций Эр-Рияда979. 

Этот удар окончательно подорвал оборонительный потенциал Дахама ибн Даваса, 

и он покинул город вместе со своим семейством. В хронике Ибн Бишра сообщается, 

что последнее военное столкновение с Саудидами «сковало сердце Дахама ужасом 

и трепетом, <…> поэтому он собрал всех знатных жителей своих владений и 

объявил о том, что собирается [бежать из Эр-Рияда]»980. Такое решение посеяло 

панику в рядах знати, опасавшейся расправы со стороны ваххабитов. Тот же 

источник повествует, что «аристократия» умоляла эмира остаться, восклицая: «Мы 

– твои верные слуги!»981, но он, оставаясь непреклонным, отвечал им: «Оставьте 

меня в покое, это больше не мой дом! Нет здесь мне пристанища и нет плеча, на 

которое я мог бы опереться!»982 Во второй половине февраля 1773 г. саудидский 

отряд, появившийся в городе с целью очередного разграбления, обнаружил его 

полностью покинутым. Риядский эмират навсегда исчез с политической карты 

                                                                 
976 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 780; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 100; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 174.  
977 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 782; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 102. 
978 Там же. С. 119. 
979 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 794; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 118-119; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 177; Тарих аль-Фахири. С. 144. 
980 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 119. 
981 Там же. 
982 Там же.  



224 

 

Южного Неджда. Его подчинение завершило присоединение области Эль-‘Арид к 

первому государству Саудидов. Тогда же в его состав были включены территории 

Эль-Вашма и Судайра. Несколько хуже в источниках прослеживается экспансия 

Эд-Дир‘ийи в Эль-Хардже – редкие сообщения о походах в эти земли перебиваются 

упоминаниями о более поздних завоеваниях.  

Особое внимание необходимо уделить еще одному событию, пришедшемуся 

на период экспансии Саудидов в Южном Неджде, – смерти Мухаммада ибн 

Сауда983. Его преемником стал его сын ‘Абд аль-‘Азиз ибн Мухаммад, который к 

тому моменту вел дела в Эд-Дир‘ийе от имени своего престарелого отца. Смена 

власти в доваххабитских эмиратах Центральной и Восточной Аравии всегда 

представляла собой одну из главных точек политического напряжения, однако 

первое государство Саудидов прошло этот этап без малейшего намека на кризис. 

Согласно Ибн Бишру, как только ‘Абд аль-‘Азиз стал «имамом всех мусульман»984, 

«все до последнего бедуина и феллаха ему присягнули»985. Плавность передачи 

власти была обусловлена комплексом факторов. Свою роль сыграла ваххабитская 

идеология, цементирующая общество и поддерживающая династию Ааль Сауд. И 

все же окончательный переход от сеньората к патрилинейному наследованию 

произошел в саудидском государстве несколько позже, поэтому отсутствие борьбы 

за власть между братьями почившего эмира представляется весьма любопытным. 

Вероятнее всего, немалое значение в этой связи имел личный авторитет ‘Абд аль-

‘Азиза ибн Мухаммада, успевшего к тому моменту снискать славу покорителя 

Южного Неджда.  

Таким образом, к середине 70-х годов XVIII в. владения первого государства 

Саудидов значительно расширились, достигнув Эль-Касыма на севере и Малого 

Нефуда и Эль-Хасы на востоке. Традиционно ранний период его существования 

принято считать временем коалиций эмиратов во главе с Мухаммадом ибн Саудом. 

                                                                 
983 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 779-780; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 99-100; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 174; Тарих аль-Фахири. С. 141. 
984 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 99. 
985 Там же. 



225 

 

Подобной точки зрения придерживаются Г. Филби986 и А.М. Васильев987. Хотя эта 

оценка и справедлива для 1740-х – 1750-х годов, однако уже в 60-х годах XVIII в. 

произошла трансформация ваххабитского государства из аморфного союза 

отдельных эмиров в централизованную структуру, в рамках которой власть на 

местах осуществлялась креатурами Саудидов. Видное положение на недждийской 

политической арене продолжал занимать Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб, 

оказывавший существенное влияние на политическую жизнь государства. Хотя 

хронисты редко акцентируют внимание на его роли в исследуемых процессах, 

отдельные эпизоды, такие как его переговоры с Дахамом ибн Давасом, позволяют 

предположить, что первые саудидские имамы все еще находились в тени его 

персоны и выполняли преимущественно военные функции. 

В первые годы существования государства Саудидов проявились на практике 

все преимущества ваххабизма. Прежде всего обращает на себя внимание 

консолидация дир‘ийцев вокруг правящего семейства, обеспечившая 

устойчивость эмирата в кризисных ситуациях. Несомненна плодотворная роль 

ваххабитского движения в успешной экспансии Саудидов. Ни тяжелое положение 

эмирата во время военных экспедиций наджранцев и хассцев, ни смерть 

Мухаммада ибн Сауда не привели к коллапсу новообразованного государства. 

Ваххабизм также оказался существенным подспорьем в укреплении 

идеологического влияния Эд-Дир‘ийи на население покоряемых оазисов. В 

летописях нередко встречаются упоминания об ‘алимах, отправлявшихся 

«единобожниками» в соседние области, а сообщества, возникавшие вокруг их 

фигур, зачастую напрямую влияли на социально-политический климат в тамошних 

эмиратах, подтверждением чему является проваххабитский переворот 1765 г. в 

Манфухе, завершившийся убийством ее правителя.  

В ходе вооруженной борьбы с политическими соперниками на руку Саудидам 

играла их способность эффективно мобилизовать ресурсы для военных нужд, 

ярким примером чему служит небывалое по масштабу строительство 

                                                                 
986 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol 2. P. 48. 
987 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 92. 



226 

 

фортификаций на покоренных землях, а также частотность и хорошая 

оснащенность большинства военных экспедиций. Наиболее рельефно сила 

ваххабитской военной машины проявилась в начавшемся противостоянии с Эль-

Хасой, властители которой, вне всякого сомнения, были самыми 

могущественными фигурами на политической арене Центральной и Восточной 

Аравии в XVII – первой половине XVIII в. Ни один из крупных рейдов, 

организованных халидидским лидером ‘Арайром ибн Дуджайном, не оказался 

успешным, включая поход 1765 г., предпринятый в момент ослабления Эд-

Дир‘ийи набегом Хасана Хибатуллаха. Некоторые ученые, в частности ‘Абд аль-

Карим аль-Вахби, и вовсе считают, что в это время во внутренних районах 

Аравийского полуострова сложился силовой паритет между родами Ааль Сауд и 

Бану Халид988. 

 

§ 3. ПОКОРЕНИЕ ВАХХАБИТАМИ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АРАВИИ И БОРЬБА С ПЛЕМЕНЕМ 

БАНУ ХАЛИД 

 

Земли, присоединенные к первому государству Саудидов в 40-х – 70-х годах 

XVIII в., стали надежной опорой для их дальнейшей экспансии в Центральной и 

Восточной Аравии. Захватом ‘Уяйны и ряда прилегающих территорий ваххабитам 

удалось не только приобрести обширные плодородные сельскохозяйственные 

угодья, но и получить контроль над ключевыми транспортными узлами Южного 

Неджда. Овладение городами и селениями Эль-‘Арида и Судайра также открыло 

‘Абд аль-‘Азизу путь на Эль-Хардж, Эль-Хасу и Эль-Касым.  

По неясной причине ход завоевания ваххабитами Эль-Касыма совершенно не 

освещен в важнейшем источнике, касающемся его истории, – «Краткой истории 

‘Унайзы» ‘Абд ар-Рахмана аль-Бассама. Как следствие, события реконструируются 

на основании сведений, почерпнутых из ваххабитского летописания. Впервые 

саудидские войска вступили в пределы Эль-Касыма в 1769 г.989 Этот поход, 

                                                                 
988 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 285. 
989 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 786; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 105-106; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 177. 



227 

 

который возглавил Сауд ибн ‘Абд аль-‘Азиз (сын имама ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Мухаммада) коснулся предместий ‘Унайзы, где ваххабиты столкнулись с местным 

ополчением990. Исход сражения в летописях детально не описывается, однако, судя 

по тому, как разворачивалось дальнейшее противостояние, в ходе этой военной 

кампании Сауду ибн ‘Абд аль-‘Азизу удалось закрепиться в городке Бурайда к 

северу от ‘Унайзы991. Также не до конца понятно, оставил ли он в этом селении 

свой гарнизон, или удовлетворился присягой верности местного правителя 

‘Абдаллаха ибн Хасана.  

Военные действия в Эль-Касыме ознаменовали очередное вторжение 

Саудидов в зону влияния Эль-Хасы, что потребовало от ее эмира ‘Арайра ибн 

Дуджайна активизации ответных действий.  В 1774 г. он выдвинулся из Эль-

Хуфуфа во главе большого войска, к которому, по словам Ибн Ганнама, 

присоединились жители ‘Унайзы992. При этом остается загадкой, имел ли 

летописец в виду локальные подразделения племени Бану Халид, или же, невзирая 

на вековую вражду, союзниками ‘Арайра стали сторонники рода Ааль Джаррах. В 

ходе экспедиции силы ‘Арайра ибн Дуджайна разорили Бурайду и в течение 

нескольких дней грабили ее окрестности993. Покидая Эль-Касым, халидиды 

поставили во главе покоренной Бурайды марионеточного правителя по имени 

Рашид аль-Дурайби, а свергнутый ‘Абдаллах ибн Хасан скрылся и спустя 

некоторое время объявился в Эд-Дир‘ийе при дворе ‘Абд аль-‘Азиза, где остался 

на правах почетного гостя994. В итоге ненадолго Эль-Касым оказался полностью 

подконтролен племени Бану Халид. Бурайда должна была стать базой хассцев для 

броска в сторону Судайра и далее в направлении вади Ханифа995. Однако в 1774 г. 

накануне выступления ‘Арайр ибн Дуджайн внезапно скончался996. Без 

                                                                 
990 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 786; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 106; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 178. 
991 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 802; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 121-122; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 182; Тарих аль-Фахири. С. 145-146. 
992 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 802. 
993 Там же; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 121-122; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 182; Тарих 

аль-Фахири. С. 145-146. 
994 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 122. 
995 Там же. 
996 Там же. 



228 

 

преувеличения в его лице Восточная Аравия потеряла своего самого активного и 

успешного правителя ваххабитской эпохи. Смерть ‘Арайра привела к типичному 

для социально-политической истории Эль-Хасы витку кровавой борьбы за власть 

среди членов рода Ааль Хумайид. Первым взошел на трон сын покойного 

правителя Батин ибн ‘Арайр, однако не прошло и года, как он пал жертвой 

заговора, организованного его братьями Са‘адуном и Дуджайном. Хронисты 

отмечают, что они сами с ним расправились, задушив в его собственном шатре. 

Место покойного занял Дудждайн, которому была уготована роль разменной 

фигуры. В том же 1774 г. он скончался при невыясненных обстоятельствах. Ходили 

слухи о том, что он был отравлен братом Са‘адуном. Впрочем, легитимность 

последнего также оспаривалась, и уже в 1775 г. жители Эль-Хасы попытались 

поднять восстание, но безрезультатно997. 

На фоне очередного кризиса наследования в племени Бану Халид 

недждийскую военную экспедицию свернули. Внимание халидидов также 

отвлекли внезапно начавшиеся набеги восточноаравийского племени Ка‘аб на 

окрестности Эль-Катифа, которые поставили под угрозу транзитную торговлю в 

портах Персидского залива998. Вывод хасских отрядов из Эль-Касыма открыл путь 

войскам Саудидов, и вытесненный из Центрального Неджда ‘Абд аль-‘Азиз начал 

готовиться к масштабному вторжению. В год смерти ‘Арайра ибн Дуджайна он 

сумел полностью подчинить аз-Зульфи, самый северный из оазисов Судайра, 

приведя в нем к власти своего ставленника Адама ибн Сувейри999. 

Воспользовавшись междоусобицей сыновей ‘Арайра, ваххабитские силы вновь 

появились в окрестностях Бурайды. Следуя излюбленной тактике истощения 

вражеских селений, Саудиды выстроили около города крепость, разместив в ней 

гарнизон под командованием беглого ‘Абдаллаха ибн Хасана1000. Отсюда 

небольшие отряды начали совершать непрерывные набеги на Бурайду. При этом 

халидиды по-прежнему не предпринимали никаких усилий для того, чтобы 

                                                                 
997 Там же. С. 126-127; Тарих аль-Фахири. С. 146; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 182. 
998 Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд. С. 285. 
999 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 803-804; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 123. 
1000 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 809; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 126-127. 



229 

 

прорвать блокаду. В конце концов отчаянное положение вынудило Рашида ад-

Дурайби вступить в переговоры с ‘Абд аль-‘Азизом, который обещал отпустить его 

с миром в случае сдачи города. «Аристократию», поддержавшую Рашида ад-

Дурайби, ждала жестокая расправа. Лишь только наместник покинул Бурайду, 

‘Абдаллах ибн Хасан учинил там резню, уничтожив около 50 представителей 

местной знати. К 1776 г. большинство политий Центрального Неджда признало 

власть Саудидов. Ибн Бишр описал эти события таким образом: «После того, как 

это (изгнание Рашида ад-Дурайби. – Ф.М.) произошло, все жители Эль-Касыма 

решили склонить голову и принести клятву верности. ‘Абдаллах [ибн Хасан] 

собрал посольство из всех властителей провинции и представил их шейху 

[Мухаммаду ибн ‘Абд аль-Ваххабу] и [имаму] ‘Абд аль-‘Азизу. Они присягнули 

религии Аллаха и его Пророка от имени всех касымских селений. Тогда их эмиром 

был назначен ‘Абдаллах [ибн Хасан]»1001. Таким образом, к концу 1776 г. 

ваххабиты установили полный контроль над большей частью этих мест. В 

дальнейшем именно Бурайда получит статус главной ваххабитской «столицы» 

Эль-Касыма.  

Ваххабитское наступление разворачивалось также на юго-восточных рубежах 

первого государства Саудидов. Ликвидация риядского эмирата в первой половине 

1770-х годов позволила ‘Абд аль-‘Азизу начать покорение Эль-Харджа. Согласно 

хроникам Ибн Ганнама и Ибн Бишра, послание с требованием присяги на верность 

было отправлено эмиру Зейду ибн Замилю сразу же после бегства Дахама ибн 

Даваса1002. Однако Зейд ибн Замиль был уверен в том, что основные силы имама 

«завязнут» в Эль-Касыме, и отказался подчиниться Эд-Дир‘ийе. На фоне 

активизации халидидов на северном фронте, он вступил в переговоры с Хасаном 

Хибатуллахом, прося его о помощи в борьбе с ваххабитами, а также заручился 

финансовой поддержкой лидеров Эль-Хасы1003. Эмирам удалось прийти к 

соглашению лишь к исходу конфликта в Центральном Неджде. За это время 

                                                                 
1001 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 127. 
1002 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 801; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 120-121.  
1003 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 806; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 125. 



230 

 

ваххабиты успели несколько раз объявиться в Эль-Хардже и разграбить местные 

оазисы1004.  

Войска антиваххабитской коалиции вторглись в Эль-‘Арид в 1775 г.1005 

Первый удар приняла на себя крепость Хаир. После этого нападающие 

перебросили основные силы в область Эль-Вашм через вади аль-Аусат. В 

результате под ударом оказалось селение Дурма, оказавшее наступающим 

ожесточенное сопротивление. Измотанные в кровавых стычках с саудидскими 

отрядами Хасан Хибатуллах и Зейд ибн Замиль предпочли вернуться в свои 

владения. Поражения и политический кризис в Эль-Хасе вынудили Зейда ибн 

Замиля просить ‘Абд аль-‘Азиза о мире, и в том же 1775 г. он принес имаму 

вассальную присягу, обязавшись повиноваться ваххабитским законам1006. Тогда же 

клятвы верности были получены от эмира йамамского оазиса Хасана ад-Даджали. 

Перемирие в Эль-Хардже не продлилось и года, и в 1776 г. Зейд ибн Замиль 

вновь попытался выступить против имама1007. Мятеж оказался неудачным, и эмир 

Дилама вместе с большинством знатных семейств Эль-Харджа был вынужден 

бежать в Эль-Хасу. На его место ‘Абд аль-‘Азиз назначил одного из своих 

приближенных по имени Сулейман ибн ‘Уфайсан1008. Тем временем в Эль-Йамаме 

поползли слухи о готовившемся Хасаном ад-Даджали физическом уничтожении 

сторонников ваххабизма и их полномочного представителя, присланного из Эд-

Дир‘ийи. Как только весть о задуманной бойне дошла ‘Абд аль-‘Азиза, он направил 

в Эль-Йамаму войска под предводительством своего сына Сауда. От разорения 

город спасло лишь обещание йамамского владыки выдать главных 

заговорщиков1009.  

                                                                 
1004 Там же. С. 122-123, 124; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 803-805; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 184. 
1005 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 805; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 125; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 184-185; Тарих аль-Фахири. С. 141. 
1006 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 811; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 127-128; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 185. 
1007 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 812; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 128; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 185. 
1008 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 812; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 128; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 185. 
1009 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 814; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 129-130; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 186.  



231 

 

Уход Сауда ибн ‘Абд аль-‘Азиза послужил сигналом для антиваххабитских 

сил. Эмир Хасан Хибатуллах поспешил блокировать йамамскую крепость ас-

Саламию, а жители Дилама подняли восстание. Тем временем в Эль-Хардж 

вернулся Зейд ибн Замиль и изгнал из погрязшего в мятеже города ваххабитского 

ставленника. Многочисленные ответные набеги, предпринятые Саудидами, не 

возымели эффекта, хотя за один только 1777 г. они шесть раз разоряли сельскую 

округу Эль-Харджа и прилагающие к ней кочевья. Во многом внимание ваххабитов 

отвлекала тяжелая обстановка в Эль-Касыме, в стабилизации которой принимали 

участие их главные ударные силы.  

В 1778 г. кризис в Восточной Аравии вкупе с провальними кампаниями 

сыновей ‘Арайра ибн Дуджайна вынудил халидидов заключить с первым 

государством Саудидов временное перемирие. Тем не менее Са‘адун ибн ‘Арайр 

не отказался от планов по восстановлению былого влияния в Центральной 

Аравии1010. Усыпив бдительность ваххабитов, он вероломно атаковал ряд оазисов 

Южного Неджда. Их осада не принесла видимого успеха, но ознаменовала новый 

этап противостояния Эль-Хасы и Эд-Дир‘ийи1011. Ибн Ла‘абун считает, что 

развернуть широкое наступление халидидам не позволил начавшийся «жестокий 

зной»1012.  

Невзирая на неудачу первой атаки хассцев, ряд оазисов в том числе 

расположенные на севере Судайра Эз-Зульфи и Харма изменили присяге Саудидам 

и в 1779 г. перешли на сторону Са‘адуна ибн ‘Арайра1013. Вероятнее всего, 

причиной этого шага стало сохранение у власти в этих землях доваххабитских элит, 

которые жаждали освободиться от диктата ‘Абд аль-‘Азиза. В том же году 

халидиды блокировали судайрийскую крепость Эль-Маджма‘а и предложили 

местному эмиру перейти на их сторону. Он попросил у захватчиков дать ему две 

недели для принятия решения, одновременно отправив гонца с просьбой о помощи 

                                                                 
1010 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 823-824; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 136-

137; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 188. 
1011 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 136. 
1012 Тарих Ибн Ла‘абун. С. 188. 
1013 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 824; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 138; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 189-190; Тарих аль-Фахири. С. 147. 



232 

 

в Эд-Дир‘ийю. Сауд ибн ‘Абд аль-‘Азиз отреагировал мгновенно, и, не теряя 

времени, его войска выдвинулись в Судайр. Потерпев поражение в нескольких 

стычках, халидиды спешно отступили, и освобожденная Эль-Маджма‘а стала базой 

для карательных походов Сауда ибн ‘Абд аль-‘Азиза. Завладев крепостью, он 

сравнял с землей стены нескольких восставших против него городов, после чего 

начал изматывать остальные мятежные оазисы постоянными набегами. За 1780 г. 

Сауд ибн ‘Абд аль-‘Азиз трижды нападал на окрестности Эз-Зульфи и Хармы. К 

концу года правители истощенных эмиратов вынуждены были вновь присягнуть 

саудидискому имаму1014.  

Сразу после подавления восстания на севере Южного Неджда ваххабиты 

продолжили усмирение волнений в Эль-Хардже. 1781 г. был отмечен крупным 

походом Сауда ибн ‘Абд аль-‘Азиза на Дилам и Эль-Йамаму. Йамамский эмир 

попытался дать отпор, но его сторонники понесли серьезные потери и вынуждены 

были отступить. Для предотвращения новых мятежей Сауд воздвиг недалеко от 

этих городов опорную крепость Эль-Бид‘а1015. 

Потерпев поражение на южных границах государства Саудидов, хасцы 

предприняли очередную попытку захвата Эль-Касыма с севера. В течение всего 

1781 г. халидиды готовились к последней масштабной экспедиции в Центральную 

Аравию и совершали опустошительные набеги на лояльные ваххабитам оазисы и 

кочевые племена. Несколько раз воины Са‘адуна ибн ‘Арайра появлялись под 

стенами ‘Унайзы. Наконец, в 1782 г. он двинул свои войска в сердце Неджда, 

причем его вторжение сопровождалось массовыми антиваххабитскими 

волнениями в Эль-Касыме1016. Согласно «Истории» Ибн Ганнама, в которой автор 

назвал случившееся «великим отступничеством»1017, в касымских городах началась 

резня сторонников ваххабизма и их лидеров1018.  

                                                                 
1014 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 141.  
1015 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 829-830; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 143; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 192-193; Тарих аль-Фахири. С. 148. 
1016 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 837-838; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 146-

147; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 194; Тарих аль-Фахири. С. 149. 
1017 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 837. 
1018 Там же. 



233 

 

Верность ‘Абд аль-‘Азизу сохранили лишь три селения, располагавшиеся 

вдоль границы Эль-Касыма и Южного Неджда – Бурайда, ар-Рас и ат-Танума. 

Именно Бурайда, будучи оплотом ваххабизма уже несколько десятилетий, стала 

первоочередной целью хасского эмира. Однако халидиды опять оказались 

бессильны перед ваххабитскими фортификациями. При этом сложно понять, было 

ли это связано со скачком в развитии военного строительства в первом государстве 

Саудидов или с упадком военного дела в Эль-Хасе.  

Осада Бурайды затянулась, и тогда противники Саудидов решили отлить 

циклопическую бомбарду для того, чтобы сравнять ее стены с землей. По 

информации Ибн Бишра, для этого со всего Эль-Касыма были собраны 

«металлисты, медники, кузнецы и литейщики»1019, однако работы так и не были 

закончены, и задумка провалилась1020. Невзирая на бесперспективность, блокада 

города продолжалась еще полгода, хотя за это время состоялся всего один штурм, 

да и тот неудачный1021. Поскольку от антиваххабитской коалиции начали 

откалываться ее участники, к концу 1782 г. кампания была свернута, и города Эль-

Касыма повторно принести присягу верности имаму ‘Абд аль-‘Азизу. 

Наибольшими издержками отступление племени Бану Халид из Центральной 

Аравии обернулось для Эль-Харджа, жители которого лишились последнего 

покровителя. Решающим событием на пути его присоединения к первому 

государству Саудидов стала смерть на поле боя владыки этих земель Зейда ибн 

Замиля в 1783 г.1022  Свою лепту внес и разразившийся в том же году голод1023. 

После этих бедствий местные эмиры могли позволить себе лишь робкие попытки 

ответных ударов по Саудидам. Их неудачный рейд на Манфуху привел к серии 

опустошительных походов со стороны Эд-Дир‘ийи. Людские потери Эль-Харджа 

                                                                 
1019 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 148. 
1020 Там же. 
1021 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 845-846; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 150-

151; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 194. 
1022 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 848-849; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 152-

153; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 195; Тарих аль-Фахири. С. 149. 
1023 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 153-154; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 195; Тарих аль-

Фахири. С. 149. 



234 

 

исчислялись сотнями1024. Финальная осада Дилама состоялась в конце 1785 г. В 

ходе штурма были убиты двое сыновей Зейда ибн Замиля – Барак и Турки. Эмират 

оказался «обезглавлен»: в том же году его жители присягнули ‘Абд аль-‘Азизу ибн 

Мухаммаду, и наместником этих земель вновь был назначен Сулейман ибн 

‘Уфайсан1025.  

Таким образом, к середине 80-х годов XVIII в. Саудиды превратились в 

наиболее влиятельную политическую силу Центральной Аравии, потеснив 

правителей Эль-Хасы. Под их властью оказалась большая часть земель Эль-

Касыма и Южного Неджда. В течение нескольких последующих лет ваххабиты 

продвинулись на юг вдоль горного хребта Джебель Тувайк, завоевав оазисы Эль-

Афладж и Эд-Давасир. К концу 1780-х годов они покорили Джебель-Шаммар и его 

столицу Хаиль, завершив объединение Центральной Аравии вокруг Эд-Дирийи.  

В ходе завоевания Неджда дир‘ийский эмират окончательно оформился в 

мощное централизованное государство. Власть династии Ааль Сауд 

продемонстрировала исключительную устойчивость перед лицом многочисленных 

кризисов и серьезных военных катаклизмов. Любопытной представляется 

прослеживающаяся в летописном повествовании практика, согласно которой имам 

делегировал все военные полномочия своему наследнику в то время, как сам 

большую часть времени оставался в Эд-Дир‘ийе. В пользу этого свидетельствует 

ведущая роль ‘Абд аль-‘Азиза ибн Мухаммада в командовании войсками в период 

властвования его отца Мухаммада ибн Сауда и передача этого поста Сауду ибн 

‘Абд аль-‘Азизу после воцарения ‘Абд аль-‘Азиза. Эта, казалось бы, 

несущественная деталь имела немаловажное значение в стабилизации 

политической обстановки в ваххабитском государстве – на поле боя преемники 

имамов завоевывали признание в среде знати и в дальнейшем принимали власть 

при поддержке не только ваххабитского духовенства, но и «аристократии». 

                                                                 
1024 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 851-852; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 155; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 196. 
1025 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 854-855; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 156; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 196. 



235 

 

Особая роль в управлении первым государством Саудидов принадлежала 

Мухаммаду ибн ‘Абд аль-Ваххабу. Основатель ваххабизма оставался 

исключительно влиятельной фигурой вплоть до своей смерти в 1792 г. По своему 

авторитету он значительно превосходил всех Саудидов, правивших на протяжении 

его жизни, на что указывает структура клятв, приносимых покоренными эмирами, 

– имя Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба в них всегда предшествовало имени имама. 

В письмах-ультиматумах, адресованных политическим противникам, шейх 

демонстрирует полное владение ситуацией в государстве. Все же к концу 

покорения Центральной Аравии Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб появляется на 

страницах хроник куда реже, что связано с двумя факторами – его старением (в 

разгар покорения Неджда ему было уже около 85 лет) и ростом престижа династии 

Ааль Сауд в свете их триумфальных завоеваний.  

Кроме того, в описываемый период отчетливо обозначились характерные 

черты стратегии ваххабитской экспансии. Обращает на себя внимание тот факт, что 

после распада коалиции Саудидов с ‘Уяйной и Хураймалой «единобожники» 

постепенно перешли к тактике полной замены правящей элиты в покоренных 

землях на своих приближенных. Эти «властные рокировки» Саудиды 

реализовывали по-разному – путем демонстративных убийств, заговоров или же 

посредством браков, как это произошло в случае с Манфухой. Заслуживает 

внимания способ завоевания новых территорий, сводившийся к возведению в 

окрестностях стратегических центров противника крепостей, которые становились 

опорными пунктами для многочисленных мелких набегов, постепенно 

истощавших военный и экономический потенциал врага. На юге такими 

твердынями стали форты Эль-Газвана и Эль-Бид‘а, а также укрепленное поселение 

Хаир. В Эль-Касыме эта роль была отведена селению Эль-Маджма‘а и городу 

Бурайда. Как правило, после нескольких лет непрерывных рейдов ваххабиты 

наносили по противнику завершающий удар, представлявший собой либо штурм 

вражеских оазисов, либо генеральное сражение с их властителями. Отметим, что 

их продвижение в Эль-Касыме и Джебель-Шаммаре задокументировано гораздо 

хуже, и по этой причине утверждения о том, что описанные выше черты были 



236 

 

свойственны Саудидам при покорении этих областей, достаточно условны. 

Значительный прирост территорий беспрецедентно расширил их ресурсную базу и 

обеспечил исключительно благоприятные условия для дальнейшей экспансии на 

соседствующие области Аравийского полуострова, в том числе Эль-Хасу. 

 

§ 4. ЗАВОЕВАНИЕ ЭЛЬ-ХАСЫ И ЛИКВИДАЦИЯ ПРАВЛЕНИЯ ПЛЕМЕНИ БАНУ 

ХАЛИД 

 

Грабительские рейды на восток Аравийского полуострова организовывались 

ваххабитами на протяжении всего периода борьбы за господство в Центральной 

Аравии, типичным примером чему служит экспедиция 1784 г., коснувшаяся 

предместий Эль-Хуфуфа1026. Однако лишь падение области Эль-Касым и города 

Хаиль дало толчок полномасштабным завоеваниям ваххабитами 

восточноаравийских городов. Успешность грядущих кампаний в значительной 

мере была подпитана очередным внутриполитическим кризисом в вотчине 

племени Бану Халид – Эль-Хасе. В 1786 г. хасская знать организовала заговор 

против своего правителя Са‘адуна ибн ‘Арайра, который окончательно утратил 

авторитет в ее глазах после серии провальных вторжений на подконтрольную 

Саудидам территорию1027. Ибн Ганнам посвятил этому событию отдельное 

сообщение: «В тот год произошел раскол между халидидами – ненависть 

заклокотала в их сердцах <…> и тогда благородные мужи-халидиды пришли на 

поклон к вождю [племени] Сувайни ибн ‘Абдаллаху и попросили поддержать 

[задуманный ими переворот] <…> и [вместе они] изгнали Са‘адуна и его дружину 

[из Эль-Хасы]»1028. Новым владыкой Восточной Аравии стал некий Дивайхис ибн 

‘Арайр, вероятно, брат Са‘адуна ибн ‘Арайра. Этот переворот мало чем отличался 

от распрей, бушевавших в клане Ааль Хумайид в прежние времена, однако 

обращает на себя внимание участие в нем племени Мунтафик. В свете дальнейших 

                                                                 
1026 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 849-850; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 154; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 195-196; Тарих аль-Фахири. С. 150. 
1027 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 856; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. С. 156-157; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 196-197; Тарих аль-Фахири. С. 151. 
1028 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 856.  



237 

 

событий становится ясно, что эта деталь представляет собой симптом глубокого 

упадка могущества халидидов, неспособных самостоятельно противостоять 

натиску с запада. Примечательно также то, что беглый эмир Са‘адун ибн ‘Арайр 

попросил убежища в Эд-Дир‘ийе и по настоянию Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба оказался под протекцией имама ‘Абд аль-‘Азиза. 

Осенью 1787 г. началась совместная экспедиция халидидов и мунтафиков в 

Неджд. Сувайни ибн ‘Абдаллах стремительно пересек Малый Нефуд по вади Эр-

Румма и осадил Бурайду. В отличие от дружин многих недждийских эмиров, его 

войска были хорошо снабжены и вооружены огнестрельным оружием. По 

сообщениям летописцев, он также переправил в Эль-Касым несколько пушек1029. 

Одновременно Дивайхис ибн ‘Арайр начал переброску сил в Южный Неджд, 

рассчитывая на то, что вторжение в Эль-Касым оттянет силы ‘Абд аль-‘Азиза с юга. 

Однако в самый разгар кампании Сувайни ибн ‘Абдаллах был вынужден вернуться 

в свои владения для усмирения вспыхнувшего там бунта. Весть об уходе союзника 

достигла Дивайхиса ибн ‘Арайра уже после пересечения его отрядами пустыни 

Дахна. Памятуя о поражении своего отца, принявшего некогда неверное решение в 

аналогичной ситуации, он отвел свои отряды обратно в Эль-Хасу. 

В 1788 г. Саудиды приступили к покорению Восточной Аравии, начав 

истощать силы халидидов набегами на хасские торговые города. В 1788 г. 

наместник Эль-Харджа Сулейман ибн ‘Уфайсан сжег порт ‘Укайр и опустошил его 

окрестности1030. Проведенная им разведка боем продемонстрировала 

беспомощность халидидов, и уже в 1789 г. Сауд ибн ‘Абд аль-‘Азиз организовал 

четыре новые военные экспедиции, причем их география была значительно шире, 

чем когда-либо, – округ Суман на северо-западе Эль-Хасы, ее центральные районы 

ат-Тафф и Фудуль, а также селение Мубарраз в главном хасском оазисе1031. Набеги 

сопровождались кровавыми стычками, в которых хассцы потеряли сотни человек. 

Красноречивым свидетельством растущего масштаба ваххабитской экспансии в 

                                                                 
1029 Там же. С. 860-861; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 158-159; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 

197; Тарих аль-Фахири. С. 151. 
1030 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 877; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 162-163. 
1031 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 877-882; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 167-

169; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 199; Тарих аль-Фахири. С. 152. 



238 

 

этой области служат упоминания о них в иракских источниках, в частности в труде 

«История Ирака и Неджда» придворного ученого правителя Ирака Дауд-паши – 

‘Усмана ибн Санада. На страницах его летописи читаем: «В дни правления султана 

Селима (Селима III. – Ф.М.) простерлась рука побиваемого камнями демона [над 

этими землями], и возросло могущество ‘Абд аль-‘Азиза ибн Сауда. Все пути и 

дороги заполонили воины <…>, призывая к принятию ереси Мухаммада ибн ‘Абд 

аль-Ваххаба, распространявшего ее пламя во всяком месте и селении <…> Он 

одобрял пролитие крови мусульман, обвиняя их в многобожии <…> и уверяя, что 

сам он близок к Богу. Сколько же верующих было убито его воинами! <…> 

Сколько раз их мечи и копья обагрялись кровью верных и благочестивых! <…> 

Бесчислены несчастья, которые он обрушил на Эль-Хасу и ее жителей!»1032  

Влияние Саудидов в Восточной Аравии росло стремительными темпами. 

Начиная с 1790 г. к ваххабитским набегам начали присоединяться их бывшие 

противники – зафириты и даже отдельные подразделения халидидов. Один из 

походов этого года оказался фатальным для рода Ааль Хумайид. Выдвинувшиеся 

из Неджда силы Сауда ибн ‘Абд аль-‘Азиза внезапно были атакованы Дивайхисом 

ибн ‘Арайром, пытавшимся предотвратить разграбление Эль-Хуфуфа и окрестных 

деревень1033. В результате трехдневного противостояния у горы Гураймиль на 

границе областей Джауф и Бадд аль-Асис халидидские отряды были сломлены и 

рассеяны. Террор со стороны победителей вынудил местных жителей принести 

клятву верности имаму ‘Абд аль-‘Азизу. На место бывшего владыки Эль-Хасы был 

назначен ваххабитский ставленник по имени Зейд ибн ‘Арайр, приходившийся 

младшим братом Са‘адуну и Дивайхису. Однако его власть не признавалась 

селениями и кочевьями северных областей Эль-Хасы. Главным антисаудидским 

центром сопротивления стал Эль-Катиф. Его покорение «единобожниками» 

затянулось еще на два года, после чего город и его предместья постигла участь Эль-

Хуфуфа1034. Ибн Бишр включает в свою хронику фактурные детали этого разгрома: 

                                                                 
1032 ‘Усман ибн Санад. Тарих аль-Ирак ва Наджд. С. 264-265. 
1033 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 883-884; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 169-

170; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 199; Тарих аль-Фахири. С. 152. 
1034 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 899-900; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 178; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 201; Тарих аль-Фахири. С. 153. 



239 

 

«Мусульмане низвергли всех идолов, сравняли с землей все капища и святилища 

[Эль-Катифа], предали огню все неугодные Аллаху книги, [которые там 

обнаружили]»1035. Север Эль-Хасы был присоединен несколько позже. Главным 

событием в этой связи стало убийство шейха ‘Абд аль-Мухсина ибн Сардаха – 

лидера независимых халидидов. Новым подконтрольным ваххабитам вождем стал 

его сын Барак ибн ‘Абд аль-Мухсин. 

Вплоть до конца существования первого государства Саудидов его властители 

так и не сумели добиться от завоеванных территорий Эль-Хасы полной лояльности. 

Именно в этих землях чаще всего вспыхивали мятежи против власти имама. 

Обширность провинции, а также тот факт, что члены племени Бану Халид 

составляли до 20% ее населения, требовали его длительного и последовательного 

вытеснения, которое было продолжено в эпоху второго государства Саудидов1036. 

Однако начало этому процессу было положено именно ‘Абд аль-‘Азизом ибн 

Мухаммадом. Опасаясь брожений в Восточной Аравии, в 1793 г. он снарядил 

против Барака ибн ‘Абд аль-Мухсина крупную экспедицию во главе с сыном 

Саудом. Потери халидидов в боях достигли тысячи человек, что означало полный 

разгром их военной мощи1037. Беззащитные жители Эль-Хуфуфа были вынуждены 

вновь присягнуть ваххабитам, которые задержались в хасском оазисе на месяц, 

разрушая шиитские святыни1038. Для утверждения своей власти Саудиды 

значительно усилили контроль за соблюдением религиозных предписаний и 

обязательным посещением мечети. 

Несмотря все попытки «единобожников» стабилизировать обстановку, уже 

через месяц после ухода недждийских войск Зейд ибн ‘Арайр организовал в Эль-

Хасе резню ваххабитских богословов и их сторонников1039. Не вызывает сомнений, 

что причиной этих трагических событий стало беспрецедентное идеологическое 

                                                                 
1035 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 178. 
1036 Во второй половине XIX в. Саудиды активно поддерживали миграцию в Эль-Хасу представителей племенного 

союза ‘Аджман, которые вытеснили большую часть халидидов с их исконных территорий.  
1037 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 908-910; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 200-

201; Тарих Ибн Ла‘абун. 202; Тарих аль-Фахири. С. 155. 
1038 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 910; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 202. 
1039 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 911-912; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 203-

204; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 202; Тарих аль-Фахири. С. 155. 



240 

 

давление со стороны Саудидов, которое остро негативно воспринималось 

хассцами, половина которых исповедовала шиизм. Карательный поход Сауда ибн 

‘Абд аль-‘Азиза не заставил себя долго ждать, и в 1794 г. он прошелся огнем и 

мечом по хасским оазисам1040. Повсюду на своем пути саудидские отряды 

вырубали пальмовые рощи и сжигали плодовые деревья. Робкие попытки Зейда 

ибн ‘Арайра дать отпор оказались безуспешными. Кульминацией рейда стал штурм 

Мубарраза – крупнейшего земледельческого поселения Эль-Хасы – и его падение. 

За ним капитулировал Эль-Хуфуф. На этот раз Саудиды не удовлетворились 

новыми клятвами верности и изгнали не только самого Зейда ибн ‘Арайра, но и 

всех его братьев. Место эмира было отдано Бараку ибн ‘Абд аль-Мухсину, 

выступившему в этой кампании на стороне Эд-Дир‘ийи1041. Ваххабиты 

рассчитывали на то, что правитель, не связанный с родом Ааль Хумайид, но 

окруженный преимущественно халидитской знатью, будет вынужден проявлять к 

ним лояльность. Подобная уверенность ясно читается в хронике Ибн Бишра, 

который назвал события 1794 г. «завершением эпохи царствования рода Ааль 

Хумайид в Эль-Хасе, Эль-Катифе и их окрестностях»1042. Однако активное 

развертывание наступления на Хиджаз вынудило Сауда ибн ‘Абд аль-‘Азиза 

вывести часть своих сил из Восточной Аравии, чем незамедлительно 

воспользовались члены племени Бану Халид и хасские элиты.  

В 1796 г. Барак ибн ‘Абд аль-Мухсин возглавил последнее крупное 

выступление против дир‘ийского имама1043. Сауду ибн ‘Абд аль-‘Азизу 

потребовались месяцы на то, чтобы подготовить поход возмездия, жестокость 

которого превзошла большинство военных кампаний прошлого1044. Селения 

стирались с лица земли, а на их месте захватчики возводили собственные крепости. 

Малейшее выражение неблагонадежности каралось смертью. Лишь спустя 

                                                                 
1040 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 915; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 204-205; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 203; Тарих аль-Фахири. С. 155. 
1041 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 921-922; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 206; 

Тарих Ибн Ла‘абун. С. 203; Тарих аль-Фахири. С. 155. 
1042 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 206. 
1043 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 931; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 215; Тарих 

Ибн Ла‘абун. С. 205. 
1044 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 217. 



241 

 

несколько месяцев ваххабиты остановили кровопролитие и вступили в переговоры 

с хассцами. Судьба Барака ибн ‘Абд аль-Мухсина остается неизвестной: вероятно, 

он погиб в одной из многочисленных стычек под стенами Эль-Хуфуфа. Главными 

условиями мира стали невероятная по размеру контрибуция, которая окончательно 

подорвала могущество хасской знати, и полное разоружение местного населения. 

Поборы были столь велики, что потребовали от многих продажи личного 

имущества1045. Покидая Эль-Хасу, Сауд поставил в ней наместником свою 

очередную креатуру – местного жителя Наджима ибн Духайнима, не связанного с 

племенем Бану Халид. Подавление восстания 1796 г. поставило точку в истории 

независимого халидидского эмирата в Восточной Аравии: его территории были 

окончательно присоединены к саудидским владениям. В дальнейшем 

антиваххабитские выступления хассцев происходили с завидной регулярностью, 

но их скромные масштабы не могли угрожать Эд-Дир‘ийе, которой впервые за 

несколько веков удалось объединить под своим началом центральные и восточные 

области Аравийского полуострова. 

В 1792 г., в период серьезных столкновений между халидидами и Саудидами 

скончался основатель ваххабитского движения Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб1046. 

В летописном материале, освещающем 80-е и 90-е годы XVIII в., он упоминается 

довольно редко, из чего можно заключить, что к концу жизни шейх отошел от дел, 

а роль идеологов ваххабизма была подхвачена его сыновьями, образовавшими 

знаменитый богословский клан Ааль аш-Шейх. Исключительное влияние этой 

неординарной личности на историю первого государства Саудидов несомненно. 

Учение, созданное Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом, породило глубочайшие 

трансформации в социально-политическом и духовном ландшафте Аравии, а его 

установки сохраняют свою актуальность и в наши дни. Некоторые исследователи 

склонны рассматривать этого богослова в качестве «серого кардинала»1047 при 

дворе Саудидов, однако в предыдущей главе была наглядно продемонстрирована 

                                                                 
1045 Там же. 
1046 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 900-902; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 180-

181; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 201; Тарих аль-Фахири. С. 153-154. 
1047 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 97. 



242 

 

его ведущая роль в формировании основ саудидской государственности. На 

протяжении всей своей жизни он оставался неоспоримым лидером ваххабитского 

движения, являвшегося основой выстроенной в Эд-Дир‘ийе политической 

системы. Судебная и законодательная власть были полностью сосредоточены в 

руках вероучителя – фактически лишь он имел право толковать священные тексты, 

что открывало перед ним неограниченные возможности в разработке 

государственной идеологии. 

Кончина Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба обозначила принципиальный 

перелом в распределении власти в государстве. Его отпрыски были весьма 

почитаемыми персонами, но ни один из них не обладал теми же правами в 

формировании идеологической повестки, как Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб. Они 

также не унаследовали ни харизму отца, ни его неиссякаемую энергию. Все это в 

совокупности не отвечало естественной потребности ваххабитов и саудидских 

подданных в персонификации власти. В сложившихся условиях их внимание 

переключилось на фигуры имамов. Единоличные предводители ваххабитских 

воинств, каждый из которых зарабатывал свой авторитет в победоносных войнах, 

закономерно стали личностным воплощением государственности, укрепив свои 

позиции как светских лидеров. Все же следует иметь в виду, что ваххабитское 

движение в силу своей многочисленности и «пассионарности» все еще оставалось 

одной из ведущих политических сил, и вплоть до падения дир‘ийского эмирата 

клан Ааль Сауд вынужден был считаться с его интересами. 

 

§ 5. ЗНАЧЕНИЕ И ПОСЛЕДСТВИЯ ОБЪЕДИНЕНИЯ ЭЛЬ-ХАСЫ И НЕДЖДА ПОД 

ВЛАСТЬЮ САУДИДОВ 

 

Падение власти рода Ааль Хумайид в Эль-Хасе стало кульминацией 

противостояния отсталого и архаичного социально-политического уклада 

Центральной и Восточной Аравии и новоявленной саудидской государственности, 

эффективность которой наглядным образом проявилась в ходе захватнических 

походов 1744–1796 гг. Небывалым явлением для недждийской истории стали 



243 

 

последовательные планирование и осуществление внешней политики имамов, 

главные векторы которой коренились в основах ваххабизма. Ставшая следствием 

реализации его социально-политической доктрины консолидация общества вокруг 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба и имамов Мухаммада ибн Сауда и ‘Абд аль-

‘Азиза ибн Мухаммада позволила создать в Эд-Дир‘ийе исключительно надежную 

систему власти, проявившую устойчивость перед лицом политических и 

экономических потрясений. На протяжении всей истории первого государства 

Саудидов не было и намека на ожесточенные междоусобицы среди представителей 

правящего рода, что было типичным явлением в других локальных политиях. 

Наглядной иллюстрацией могут служить халидидский эмират и доваххабитский 

Эль-‘Арид. 

Законодательное закрепление прав и обязанностей имама и его подданных, а 

также их объединение под знаменами ваххабизма впервые позволили устранить 

традиционный раскол между рядовым населением и элитами и превратить их в 

целостное сообщество. Подобные прорывы также положили начало созданию 

эффективной системы распределения людских и материальных ресурсов. 

Благодаря этому дир‘ийский эмират сумел избежать целого ряда экономических 

потрясений, например, последствий масштабного голода 1783 г. (во время него по 

приказу Абд аль-‘Азиза ибн Мухаммада государственная казна выделила средства 

на поддержку пострадавшего населения).  

Мобильность ресурсов ощутимо сказалась на успехе ваххабитской экспансии. 

Именно постоянное и солидное материальное обеспечение военных кампаний 

позволяло Саудидам достаточно быстро подчинять соседние эмираты, реализуя 

стратегию строительства новых крепостей для контроля над захваченными 

территориями и изматывания противника непрестанными набегами. При этом ни 

разу поражение ваххабитов на поле боя не становилось катастрофой для Эд-

Дир‘ийи. В то же время всякая проигранная их соперниками битва была чревата 

серьезными экономическими последствиями, поскольку их военные экспедиции 

снаряжались по большей части на личные средства власть имущих, а расходы 

покрывались за счет военной добычи. В частности, это было характерно для Эль-



244 

 

Хасы, военный потенциал которой надолго снижался после каждого провального 

похода халидидов. Даже в случае тактического успеха они оказывались обречены 

на неудачу в более крупном временном масштабе. Впрочем, и малые военные 

удачи антиваххабитских сил были редкостью благодаря ряду нововведений 

Саудидов в военной сфере. 

Влияние рассмотренных в данной главе событий на дальнейшую историю 

Аравии также весьма значительно. Объединение Центральной и Восточной Аравии 

открыло ваххабитским воинствам путь в соседние, более развитые области 

арабского мира – Хиджаз, Ирак, Оман, Йемен и даже в Сирию. Природные 

богатства Эль-Хасы и полный контроль над трансаравийской торговлей позволили 

сформироваться крепкой ресурсной базе, за счет которой были обеспечены все 

грядущие военные кампании ‘Абд аль-‘Азиза и его наследников. В сущности, 

экспедиция 1796 г. против восставших жителей Эль-Хуфуфа стала рубежным 

событием, обозначившим начало расцвета первого государства Саудидов. 

К концу XVIII в. угроза со стороны дир‘ийского имама стала остро ощущаться 

в Хиджазе. Смерть могущественного мекканского шерифа Сурура (1773–1788), 

который, по словам знаменитого египетского летописца ‘Абд ар-Рахмана аль-

Джабарти, «осуществлял политику сильной руки и обеспечивал спокойствие» в 

Хиджазе1048, привела к политическому кризису в священных землях ислама. Если 

раньше мекканские владыки лишь неохотно выслушивали поучения ваххабитских 

богословов, иногда посещавших Хиджаз, то к концу XIX в. преемник Сурура 

шериф Галиб (ум. в 1814 г.) был вынужден налаживать контакты с набравшими 

силу «единобожниками». Согласно данным Ибн Бишра, уже в 1790 г. он впервые 

проявил инициативу и попросил имама ‘Абд аль-‘Азиза прислать ему «нескольких 

ученых, чтобы они прояснили ему суть учения, которое они проповедуют»1049. 

Однако набравшую обороты экспансию было уже не остановить.  

Начатые в 1791 г. вялые военные действия на недждийском фронте не 

                                                                 
1048 Аль-Джабарти, ‘Абд ар-Рахман. Египет в канун экспедиции Бонапарта. С. 172. 
1049 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 171. 



245 

 

принесли Хиджазу успеха1050. Ответные походы Саудидов также не отличались 

интенсивностью, так как вплоть до конца XVIII в. их внимание было полностью 

поглощено борьбой с халидидами. Однако уже к 1798 г. священные земли ислама 

начинали содрогаться под ударами ваххабитских воинств, и в 1799 г. Галиб 

вынужденно заключил мир с ‘Абд аль-‘Азизом1051. Положение шерифа было столь 

отчаянным, что он впервые за долгое время предпринял попытку заручиться 

помощью Порты, хотя, по словам А.М. Васильева, на волне центробежных 

тенденций мекканские элиты предпочитали не привлекать внимание османского 

султана1052.  

Кульминацией походов дир‘ийцев в Хиджаз стало его полное подчинение. Их 

войска заняли священные города Мекку (1803 г.) и Медину (1805 г.), причем 

шериф Галиб не оказал сопротивления и бежал в Джидду1053. Несмотря на то, что 

в 1805 г. ему удалось ненадолго вытеснить силы недждийцев из Мекки, им 

потребовалось всего два года, чтобы снова оказаться под ее стенами и установить 

полную блокаду города, итогом которой стала его добровольная сдача1054. 

Показательно, что в ходе завоевания этих земель напор ваххабитов не ослаб даже 

после убийства ‘Абд аль-‘Азиза в 1803 г. Личность нападавшего так и не была 

установлена. Известно лишь, что он поселился при дворе имама под личиной 

иракского дервиша1055 и напал на правителя во время совершения коллективной 

молитвы в мечети1056. Знамя отца подхватил Сауд ибн ‘Абд аль-‘Азиз, успешно 

завершивший начатое его родителем присоединение Хиджаза. 

Одновременно с этим контроль над Эль-Хуфуфом открыл Саудидам путь в 

Оман и сопредельные ему территории. Начиная с 1790-х годов их военные 

контингенты стали регулярно пересекать пустыню Джафура. Оманский правитель 

                                                                 
1050 Там же. С. 179. 
1051 Там же. С. 255; Тарих ибн Ла‘абун. С. 217; Тарих аль-Фахири. С. 149. 
1052 Васильев А.М. История Саудовской Аравии С. 193. 
1053 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 259-260; Тарих ибн Ла‘абун. С. 218-19; Тарих аль-

Фахири. С. 163. 
1054 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 285; Тарих ибн Ла‘абун. С. 219; Тарих аль-Фахири. 

С. 165-166. 
1055 Дервиш – аскет, приверженец суфизма. 
1056 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 264; Тарих ибн Ла‘абун. С. 221-222; Тарих аль-

Фахири. С. 163. 



246 

 

Султан ибн Ахмад (1755–1804) с целью создания буфера между своими 

владениями и ваххабитским государством попытался в 1801 г. оккупировать 

Бахрейн, но в ходе ответных действий ваххабитов потерпел сокрушительное 

поражение, потеряв около двух тыс. человек1057. В том же году дир‘ийцы 

присоединили к своим владениям небольшой, но удачно расположенный 

приморский город Рас-эль-Хайма, приняв присягу верности от местного эмира по 

имени Сакр. 

Очередная попытка остановить продвижение «единобожников», 

предпринятая Султаном ибн Ахмадом в 1804 г., закончилась для оманцев полным 

разгромом их войска, а сам оманский правитель был убит во время сражения у Рас-

эль-Хаймы1058. Описание его гибели содержится в хронике Ибн Бишра: «[Когда 

Султан ибн Ахмад] атаковал Рас-эль-Хайму <…> [ее жители] выдвинулись ему 

навстречу на небольших судах <…> и один из моряков смертельно ранил (лидера 

оманцев. – Ф.М.) выстрелом из ружья, даже не поняв, кто пал от его руки, пока 

кто-то из свиты не начал громко выкрикивать его имя»1059. Кончина Султана ибн 

Ахмада вызвала ряд перестановок во власти в Омане, что дало возможность 

ваххабитам навязать этим землям вассалитет.  

Продвижение ваххабитов вдоль побережья Персидского залива было 

остановлено лишь ближе к закату первого государства Саудидов и только 

благодаря вмешательству Британии1060. Ее вторжение во владения Саудидов 

началось еще в 1805 г., а в 1809 г. в результате совместной экспедиции Ост-

Индской торговой компании и правителя Омана Рас-эль-Хайма была стерта с лица 

земли1061. Ее окрестности находились под ваххабитской властью недолго, и 

поэтому уклад их жизни практически не претерпел изменений, а социально-

политическая история прилегающих к Персидскому заливу территорий в XIX в. 

                                                                 
1057 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 258; Тарих ибн Ла‘абун. С. 217-218; Тарих аль-

Фахири. С. 162. 
1058 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 281; Тарих ибн Ла‘абун. С. 220-221; Тарих аль-

Фахири. С. 164. 
1059 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 281. 
1060 Подробнее о политике Британии в Персидском заливе на рубеже XVIII–XIX вв. см.: Туманович Н.Н. Европейские 

державы в Персидском заливе в 16-19 вв. С. 94-128; Бондаревский Г.Л. Английская политика и международные 

отношения в бассейне Персидского залива. С. 9-153. 
1061 Там же. С. 305-306; Тарих ибн Ла‘абун. С. 232; Тарих аль-Фахири. С. 169-170. 



247 

 

определялась скорее европейским влиянием, чем трансформирующей силой 

ваххабитской доктрины.  

Схожая ситуация наблюдалась в Ираке, который оставался уязвим в силу 

неустойчивости его политического и экономического положения. В конце 90-х 

годов XVIII в. власти Багдада не раз организовывали военные экспедиции в 

северные области Эль-Хасы с целью предупредить вторжение аравитян. Среди 

них выделяется своим масштабом поход 1799 г.1062 Однако ни численность войск, 

ни их оснащенность «осадными механизмами»1063 не принесли иракскому паше 

желаемой победы. Рассчитывать на помощь Порты он не мог, поскольку 

многолетние попытки отложиться от Османской державы в значительной мере 

ослабили связи Ирака с имперским центром. Кроме того, внимание османских 

падишахов отвлекало другое ключевое событие эпохи – оккупация французами 

Египта в конце XVIII – начале XIX в.  

Власти Ирака были вынуждены искать дипломатические пути разрешения 

назревшего конфликта. После бесплодных переговоров с ваххабитами в Багдаде в 

Эд-Дир‘ийю прибыл один из приближенных иракского паши Буюк Сулеймана 

(ум. в 1802 г.) по имени ‘Абд аль-‘Азиз ибн ‘Абд Аллах ибн аш-Шави. В ответ на 

изложенные им предложения имам ‘Абд аль-‘Азиз, ощущая свое превосходство, 

«рассмеялся в голос»1064. В дальнейшем набеги на Ирак привели к одной из самых 

трагических страниц в истории шиизма Нового времени – разгрому ваххабитами 

Кербелы в 1802 г.1065 

Прямым следствием объединения Центральной и Восточной Аравии под 

властью Саудидов стало небывалое усиление влияния ваххабитского государства 

на аравийской политической арене. Предложенная ваххабитами эффективная 

социально-политическая модель не просто на порядок превосходила архаичный 

уклад эмиратов Эль-Хасы и Неджда, но и могла составить конкуренцию гораздо 

более развитым областям арабского мира. 

                                                                 
1062 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 251; Тарих ибн Ла‘абун. С. 208. 
1063 ‘Усман ибн Санад. Тарих аль-Ирак ва Наджд. С. 331. 
1064 Там же. С. 328-329. 
1065 Там же. С. 333-334; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 257-258; Тарих аль-Фахири. С. 

162. 



248 

 

Колоссальные прибыли в виде многочисленных поборов с поданных и 

военной добычи позволили Саудидам превратить Эд-Дир‘ийю, некогда один из 

беднейших поселков Неджда, в процветающий город, экономический, 

политический и интеллектуальный центр Внутренней Аравии. О масштабах 

разрастания ваххабитской столицы позволяют судить описания ее руин, 

составленные европейскими путешественниками, посетившими ее уже после того, 

как она была практически стерта с лица земли войсками Мухаммада Али во время 

египетской экспедиции 1811–1818 гг.1066 Взору Дж. Сэдлиера, побывавшего в 

пределах Эд-Дир‘ийи вскоре после ее разрушения войсками египтян, открылись 

«обширные развалины <…> и остатки стен, сложенные из желтой глины и 

частично облицованные камнем, которые очерчивали границы города с тесной 

застройкой, покрывающей естественное возвышение»1067. В дневниках Дж. 

Сэдлиера упоминаются многочисленные разоренные сады, в которых некогда 

выращивались абрикосы, инжир, виноград, гранаты, финики, цитрусовые и многие 

другие плодоносящие растения1068. Город, разделенный надвое протянувшимся с 

севера на юг ущельем, окружали мощные фортификации1069. Г. Филби сообщал, что 

в восточной его части были сосредоточены рынки, мечети, общественные здания и 

жилища членов правящей династии1070. У. Палгрев, побывавший на развалинах Эд-

Дир‘ийи в 1862 г., восхищался ее грандиозными масштабами в период расцвета. Он 

писал: «Ровные лучи заходящего солнца струились по равнине, когда мы 

приблизились к руинам Эд-Дир‘ийи, заполнявшим все пространство 

раскинувшейся внизу долины <…> Исходя из огромных размеров города, длина и 

ширина которого составляют около полумили, я могу оценить ее население более 

чем в 40 тыс. жителей»1071. Заметим, что У. Палгрев несколько завысил площадь 

Эд-Дир‘ийи, о чем свидетельствуют современные спутниковые снимки этой 

                                                                 
1066 Подробнее об аравийской кампании Мухаммада Али см.: Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 154-

174; Кириллина С.А. Исламские институты Османского Египта в XVIII – первой трети XIX века. С. 292-307; Sabini 

J. Armies in the Sand: The Struggle for Mecca and Medina. P. 65-178. 
1067 Sadlier G.F. Diary of a Journey across Arabia. P. 65-66. 
1068 Ibid.  
1069 Ibid. P. 65. 
1070 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 1. P. 111. 
1071 Ibid. 



249 

 

местности. Кроме того, нереалистичной кажется и приведенная им численность 

населения саудидской столицы, которая едва ли могла всего за несколько 

десятилетий превзойти по количеству жителей крупнейший город Центральной и 

Восточной Аравии Эль-Хуфуф и приблизится к священным городам Хиджаза – 

Мекке и Медине. Тем не менее масштабность ее расширения по сравнению с 

доваххабитской эпохой неоспорима. 

Возвышение Эд-Дир‘ийи привело к упадку многих селений Эль-‘Арида. 

Наибольший ущерб был нанесен ‘Уяйне, которая так и не смогла оправиться от 

ударов ваххабитов. У. Палгрев, удрученный бедственным состоянием некогда 

величественного города, записал в своем путевом журнале: «В приближающихся 

сумерках мы оказались среди руин ‘Уяйны. На протяжении примерно полулиги 

местность была заполнена разрушенными стенами и валами <…> 

“Обезглавленные” пальмы отмечали места с пересохшими колодцами и забитыми 

песком цистернами. За то время, пока мы продвигались сквозь груды мусора, 

тянущиеся вдоль заброшенных улиц, <…> ни одна живая душа не вышла нам 

навстречу <…> вечное запустение  вот как можно описать состояние этого 

лишенного воды безнадежного места»1072. Показателен тот факт, что возрождению 

города не помогло даже щедрое финансирование в период египетской оккупации 

1818–1840 гг. 

Снижение влияния бывших владений рода Ааль Му‘аммар способствовало 

превращению Эд-Дир‘ийи в главный торговый центр юга Внутренней Аравии. 

Именно она стала основным перевалочным пунктом для караванов, следовавших в 

Эль-Хасу из Хиджаза, вади Эд-Давасир и Эль-Касыма. Также к началу XIX в. 

ваххабиты сумели установить контроль над большинством трансаравийских 

транспортных маршрутов, включая их западные участки, пролегавшие через 

Хиджаз и Асир.  

Возросшее благосостояние позволило Саудидам довести до совершенства 

свою военную машину. Долгое время ваххабитское воинство оставалось грозой 

                                                                 
1072 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 223. 



250 

 

всей Аравии1073. Идеологическая непримиримость и неуемные аппетиты 

саудидской знати, изрядно наживавшейся на непрекращающихся войнах, 

подстегивали их к организации все новых и новых военных походов, достигавших 

даже окрестностей Дамаска1074.  

Вопрос о месте военной добычи в экономике первого государства Саудидов 

остается дискуссионным. В отечественной литературе закрепился стереотип, 

согласно которому захваченные в рейдах сокровища составляли основной доход 

дир‘ийской казны и финансовый «костяк» ее экономики. Разделяющий этот взгляд 

А.М. Васильев характеризует ваххабитскую державу как «военно-

экспансионистское государство»1075. В подтверждение этого тезиса исследователь 

приводит сообщение Ибн Бишра о том, что большая часть богатств, стекавшихся в 

Эд-Дир‘ийию, представляла собой военные трофеи, а также ссылается на труд 

Дж.Л. Буркхардта, который якобы ставил добычу на первое место в доходах 

саудидского государства1076. С нашей точки зрения, этот тезис уязвим по двум 

причинам. Во-первых, анализируя данные Ибн Бишра, А.М. Васильев прибег к 

произвольному обобщению, поскольку запись хрониста посвящена конкретному 

сравнительно краткому периоду истории ваххабитских войн, на который пришлось 

разграбление богатейших городов Аравии и Южного Ирака, а не описанию 

экономической системы дир‘ийского эмирата в целом. То же самое касается 

составленного Дж.Л. Буркхардтом списка, в котором захваченные в набегах 

ценности стоят на первом месте. В этом перечне Дж.Л. Буркхардт лишь 

перечисляет источники дохода Саудидов, не делая акцента на порядке их 

очередности1077. Во-вторых, даже если принять тезис о том, что трофеи составляли 

львиную долю поступавших в казну средств, утверждение о системообразующей 

роли этого вида доходов в экономике ваххабитского государства кажется 

чрезмерно категоричным.  

                                                                 
1073 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 149. 
1074 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 278; Тарих аль-Фахири. С. 170; Тарих ибн Ла‘абун. 

С. 234. 
1075 Васильев А.М. История Саудовской Аравии. С. 123. 
1076 Там же. С. 122. 
1077 Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol 2. P. 151-155. 



251 

 

Иными словами, вывод о военно-экспансионистском характере державы 

Саудидов имеет под собой достаточно шаткую основу. При этом нами ни в коей 

мере не отрицается тот факт, что стремительность расширения Эд-Дир‘ийи и 

налаживание ее инфраструктуры в немалой степени подпитывались обилием 

добычи, привезенной из таких богатых областей как Ирак, Эль-Хаса и Хиджаз. 

Добавим, что этот вопрос требует отдельного, более глубокого исследования 

экономической истории саудидских владений, что выходит за рамки настоящей 

работы.  

 

§ 6. ЦЕНТРОБЕЖНЫЕ И ЦЕНТРОСТРЕМИТЕЛЬНЫЕ ТЕНДЕНЦИИ В ЦЕНТРАЛЬНОЙ 

И ВОСТОЧНОЙ АРАВИИ В КОНЦЕ XVIII – ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЕ XIX В. 

 

Успехи Саудидов в развитии Южного Неджда в XVIII в. несомненны и хорошо 

задокументированы в большинстве источников. Однако ситуация на остальных 

территориях Центральной и Восточной Аравии, входивших в состав их 

государства, освещена гораздо менее подробно. Анализ редких упоминаний о 

положении дел в этой части Аравийского полуострова указывает на то, что 

Саудиды практически не уделяли внимания развитию областей за пределами Эль-

‘Арида и окрестных земель. Редкие летописные сообщения о строительных работах 

в Эль-Касыме, Джебель-Шаммаре или Эль-Хасе касаются лишь отдельных 

крепостных сооружений. Более того, вплоть до падения власти рода Ааль Сауд 

наблюдался обратный процесс – отток средств из этих богатых торгово-

экономических узлов в столицу и ее предместья. На ранних этапах схожая ситуация 

сложилась и в прилегающих к горному массиву Джебель Тувайк Эль-Вашме, 

Судайре и Эль-Хардже, однако в более поздний период географическая близость к 

Эд-Дир‘ийе способствовала заметному росту их благосостояния. Одна лишь эта 

особенность наводит на мысль о неравнозначности экономического и 

политического положения разных частей державы Мухаммада ибн Сауда и его 

наследников. 

В пользу гетерогенности дир‘ийского эмирата также свидетельствуют 

результаты анализа списков эмиров – наместников различных областей 



252 

 

Аравийского полуострова эпохи правления Сауда ибн ‘Абд аль-‘Азиза и его сына 

‘Абдаллаха1078. Атрибутирование этих персоналий помогает реконструировать 

способ управления той или иной территорией, а также выявить степень ее 

интегрированности в первое государство Саудидов. Рассмотрим отдельно каждую 

из них.  

После окончательного утверждения ваххабитской власти в вади Ханифа 

практически весь Эль-‘Арид был превращен в личный домен правящей династии 

(исключение составил только небольшой оазис Эль-Махмаль, пожалованный ‘Абд 

аль-‘Азизом клану Ааль Сувайлим1079). И без того немногочисленная местная знать 

была полностью уничтожена в ходе военных кампаний «единобожников». Те ее 

представители, которые пережили экспансию 40-х – 70-х годов XVIII в., либо 

бежали за пределы Центральной Аравии, либо присоединились к Саудидам, 

скрепив союзнические отношения брачными договорам, как это произошло, 

например, с эмирами Манфухи1080. Некоторые отпрыски благородных домов 

оставили мысль о борьбе за власть, пополнив ряды ваххабитского ‘алимского 

корпуса, примером чему служит Хамад ибн Наср ибн ‘Усман ибн Му‘аммар – 

потомок правителей ‘Уяйны, занимавший пост кади в Эд-Дир‘ийе в последние 

десятилетия ее существования1081. 

Большая часть «опоясывающих» вотчину имама территорий управлялась их 

протеже из числа местных именитых горожан, которые добровольно поддержали 

установление дир‘ийской власти в родных оазисах. Эль-Хардж был отдан в руки 

рода Ааль ‘Уфайсан из городка Саламия – потомков покорителя Эль-Йамамы и 

Дилама Сулеймана ибн ‘Уфайсана1082. В правление Сауда ибн ‘Абд аль-‘Азиза и 

‘Абдаллаха ибн Сауда (ум. в 1818 г.) наместниками этой области поочередно были 

сыновья Сулеймана ибн ‘Уфайсана Ибрахим (ум. в 1814 г.) и ‘Абдаллах. Клан 

‘Уфайсанов пользовался особым доверием владык Неджда вплоть до XX в.1083 

                                                                 
1078 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 278, 362. 
1079 Там же. С. 278. 
1080 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 782; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 102. 
1081 Там же. С. 363.  
1082 Там же. С. 278. 
1083 Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia. Vol. 2. P. 30-31. 



253 

 

Креатурой Саудидов в Эль-Вашме был один из его жителей по имени ‘Абдаллах 

ибн Хамад ибн Гайгаб, резиденция которого располагалась в оазисе Шакра1084. 

Политический центр Судайра был перенесен из Хураймалы в Джаляджиль, эмиром 

которого также был поставлен выдвиженец Саудидов, местный уроженец по имени 

‘Абдаллах ибн Джаляджиль1085. 

Таким образом, территории Южного Неджда контролировались либо самими 

Саудидами, либо преданными им людьми. Дальнейшая история ваххабитского 

государства показала, что подавляющее большинство правителей и жителей этих 

областей были искренними сторонниками дир‘ийских властителей и оставались 

таковыми даже в кризисные периоды. Этому способствовали три основных 

фактора. Во-первых, как и при завоевании Эль-‘Арида, ваххабитские войны 

заметно подорвали могущество враждебно настроенной «аристократии» Судайра, 

Эль-Вашма и Эль-Харджа. Во-вторых, в силу географической близости к Эд-

Дир‘ийе после разрастания первого государства Саудидов эти земли начали 

получать выгоду от соседства с его столицей. Наконец, не будем упускать из виду 

провозглашенную Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом установку на 

обязательную хиджру «единобожников» в ваххабитские селения. Следуя этой 

директиве, на протяжении 40-х–70-х годов XVIII в. адепты вероучителя наводнили 

раскинувшиеся в отрогах горного массива Джебель Тувайк оазисы, превратив 

Южный Неджд в область с преобладающим проваххабитски настроенным 

населением.  

По-иному ситуация выглядела в землях Центрального Неджда и Восточной 

Аравии. На ранних этапах их покорения Саудиды пытались делать ставку на 

местную знать – в первые годы после присоединения Эль-Хуфуфа его правителями 

были сначала халидиды, а затем видные представители хасских суннитов1086. 

Аналогичное решение было принято в отношении Эль-Касыма, первым 

наместником которого стал его уроженец ‘Абдаллах ибн Хасан1087.  

                                                                 
1084 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 278. 
1085 Там же. 
1086 Там же. С. 178, 203-204, 217; Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 911-912; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 202; Тарих аль-

Фахири. С. 155. 
1087 Ибн Ганнам. Тарих Наджд. Т. 2. С. 809; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 126-127.  



254 

 

Однако позже завоеватели стали опираться не на местную элиту, а на своих 

назначенцев, которые либо происходили из Южного Неджда, либо принадлежали 

к племенам Бану Ханифа и Бану Тамим (предпочтение отдавалось подразделениям, 

которые были родственны клану аль-Вухба). Так, Эль-Касымом правил тамимит по 

имени Хаджилян ибн Хамад (ум. в 1818 г.), разместивший свой двор в Бурайде1088. 

Эль-Хуфуф был отдан на откуп недждийцу Сулейману ибн Мухаммаду ибн 

Маджиду ан-Насири, а Эль-Катиф – выходцу из племени Бану Ханифа Ахмаду ибн 

Ганиму1089. В период властвования имама ‘Абдаллаха ибн Сауда право на 

руководство всей Эль-Хасой было передано главе клана ‘Уфайсанов Ибрахиму ибн 

Сулейману1090. 

Сложность покорения этих областей и периодически вспыхивавшие на их 

просторах бунты несомненно свидетельствовали о неспособности ваххабитской 

державы «переварить» эти земли. Скорее всего, позиции завоевателей были 

недостаточно устойчивы для проведения массовых чисток в среде многочисленной 

хасской и касымской знати. Рядовые же жители не питали симпатий к Саудидам, 

облагавшим их тяжелыми поборами. Власть ваххабитов в этих краях держалась 

исключительно на военной силе. В этом смысле назначаемые из Эд-Дир‘ийи 

марионетки более походили на предводителей ваххабитских оккупационных 

войск. Тем не менее этого вполне хватало для удержания постоянного контроля над 

Эль-Хасой и Эль-Касымом. 

Что касается области Джебель-Шаммар, в которой правил здешний знатный 

род Ааль Али, то она принадлежала к отдельной группе владений первого 

государства Саудидов, которую составляли наименее интегрированные в 

дир‘ийский эмират территории Аравийского полуострова. Как правило, они либо 

опережали Центральную Аравию по уровню социально-политического и 

экономического развития, либо располагались на большом удалении от Южного 

Неджда. К ним наряду с Джебель-Шаммаром относились Тихама, Хиджаз, Йемен, 

Оман, Бахрейн и Эз-Зубара (Северный Катар) и вади Эд-Давасир. Все они в свое 

                                                                 
1088 Там же. С. 278. 
1089 Там же. 
1090 Там же. С. 362. 



255 

 

время пали под натиском недждийской военной силы, однако контроль над ними 

не был стабильным. Взаимодействие Саудидов с их населением ограничивались 

сбором дани и надзором за соблюдением религиозных предписаний. Подобно Эль-

Хасе и Эль-Касыму, власть в этих местах поддерживалась недждийскими 

гарнизонами, но бразды правления оставались в руках полунезависимых местных 

элит, добровольно или поневоле присягнувших Эд-Дир‘ийе. 

Так, Тихама и ее окрестности оказались в распоряжении местного вождя ‘Абд 

аль-Ваххаба по прозвищу Абу Нукта (ум. в 1810 г.), который по доброй воле принес 

клятву верности Саудидам1091. Хиджаз управлялся шерифом Галибом, который 

опирался на своего вазира ‘Усмана ибн ‘Абд ар-Рахмана аль-Мудайфи1092. На 

территории так называемого «Пиратского берега»1093 властвовали шейхи Сакр ибн 

Рашид и Хасан ибн Рашид – хозяева крупного порта Рас-эль-Хайма. Эз-Зубарой и 

Бахрейном руководили члены клана Ааль Халифа во главе с эмиром Сулейманом 

ибн Халифой (1795–1821). Окрестности вади Эд-Давасир оказались в руках некого 

Раби‘а ибн Зейда ад-Давасири1094.  

Одной из сил, претендовавших на роль главной скрепы «лоскутной империи» 

династии Ааль Сауд, было сообщество ваххабитских ‘алимов. В процессе 

покорения Центральной и Восточной Аравии Саудиды неизменно направляли в 

порабощенные селения и оазисы богословов и кади из числа учеников и 

последователей Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба1095. В больших городах судей 

могло быть несколько как, например, в Эд-Дир‘ийи. В период правления Сауда ибн 

‘Абд аль-‘Азиза за духовную жизнь столицы отвечали сыновья основателя 

ваххабизма Хусейн ибн Мухаммад (ум. в 1841 г.) и ‘Абдаллах ибн Мухаммад 

(1751–1828)1096. В ближайших к Эль-‘Ариду территориях должности, связанные с 

религиозной и правовой сферой, занимали местные ‘алимы, такие как ‘Абд аль-

‘Азиз ибн ‘Абдаллах ибн аль-Хасын (17411822), ставший кади в родном Эль-

                                                                 
1091 Там же. С. 278, 362. 
1092 Там же. 
1093 Пиратский берег – одно из исторических наименований юго-восточного побережья Персидского залива. 
1094 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 278, 362. 
1095 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 2. С. 755-56. 
1096 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 278-279. 



256 

 

Вашме1097. В более отдаленных областях Саудиды отдавали предпочтение ‘алимам, 

происходившим из Южного Неджда. В Эль-Касыме пост кади был отдан ‘Абд аль-

‘Азизу ибн Сувайлиму1098. В Эль-Хасе судействовали уроженец судайрийского 

оазиса Садик по имени Мухаммад ибн Султан аль-‘Аусаджи и его преемник ‘Абд 

ар-Рахман ибн Нами из ‘Уяйны, в Джебель-Шаммаре – ‘Абдаллах ибн Сулейман 

ибн ‘Убайд, прибывший в Хаиль из Джаляджиля1099. Так же дела обстояли в 

большинстве других областей Аравийского полуострова. Исключение составлял 

Эль-Катиф, кади которого был «выходец из страны персов» Махмуд аль-

Фариси1100. 

Присутствие ваххабитских богословов в покоренных областях и поддержка их 

деятельности властями предержащими, казалось бы, должны были привести к 

повсеместному распространению «единобожия». Однако в действительности 

учение Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба за пределами Южного Неджда 

популярностью не пользовалось и часто воспринималось аравитянами с 

равнодушием или враждебностью. У. Палгрев, гостя у эмира Эль-Джауфа, 

столкнулся в его дворце с ‘алимом, присланным туда Саудидами для наставления 

местного населения в вопросах «истинной веры». «Это был престарелый 

джентльмен с кислой физиономией <…>, – описывал его путешественник, – 

любовью к нему не пылали ни [здешние] ученые, ни придворные, что еще больше 

ожесточило этого человека с и без того дурным характером»1101. 

Среди причин досадных неудач ваххабитской пропаганды можно выделить 

три основные. Во-первых, в землях с более развитой интеллектуальной и 

религиозной культурой проповеди «единобожия» попросту не резонировали с 

окружающей действительностью. Если в Южном Неджде, духовная жизнь 

которого была пропитана фетишизмом и анимизмом, призывы к «очищению» 

ислама звучали вполне убедительно, то в Эль-Касыме, Джебель-Шаммаре и тем 

                                                                 
1097 Там же. С. 279.  
1098 Там же. 
1099 Там же. С. 363-364. 
1100 Там же. С. 364. 
1101 Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey. P. 53. 



257 

 

более в Эль-Хасе, где языческие культы не были распространенным явлением, 

ваххабитские воззвания воспринимались с куда меньшим энтузиазмом.  

Вторая причина тесно связана с установкой на обязательную хиджру, 

провозглашенную Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом после бегства из 

Хураймалы. Касымские, шаммарские и хасские сторонники вероучителя к моменту 

присоединения их родных областей к первому государству Саудидов в своем 

большинстве уже их покинули, переселившись в окрестности вади Ханифа. Таким 

образом, во второй половине XVIII в. количество адептов ваххабизма за пределами 

Южного Неджда резко сократилось.  

Наконец, раздражающим фактором оставались агрессивность и 

неуживчивость последователей Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба. Не добавляла 

«единобожникам» привлекательности и практика уничтожения культовых 

объектов, приравнивавшихся ими к идолам и фетишам. Все это снижало 

эффективность ваххабитского прозелитизма в большинстве внутренних и 

восточных районов Аравии и стало серьезным препятствием на пути полной 

интеграции этих областей Аравийского полуострова в державу Саудидов. Лишь 

Эль-‘Арид, Эль-Вашм, Судайр и Эль-Хардж оказались в достаточной мере 

восприимчивы к ваххабитскому призыву, «сплавившему» их в единое 

политическое пространство, тяготевшее к Эд-Дир‘ийе без силового принуждения.  

Неоднородность дир‘ийского эмирата и ограниченность преобразующей силы 

ваххабитской «революции» наиболее четко проявились во время аравийской 

экспедиции 1811–1818 гг., предпринятой правителем Египта Мухаммадом Али, а 

также в ходе последовавшей за ней оккупации Аравии, продлившейся вплоть до 

начала 1840-х годов. Вторжение египетского воинства в Центральную Аравию 

активизировало дремавшие там центробежные силы и положило начало 

активному дроблению первого государства Саудидов. Первый шаг к отложению 

был предпринят знатью Эль-Касыма, представители которой в начале 1815 г. 



258 

 

вступили в сговор с командованием египетских войск и без боя сдали им 

стратегически важное селение Эр-Расс – западные «врата» Неджда1102. 

Хотя поход египтян не принес видимых результатов и окончился заключением 

перемирия, брожения среди касымских элит не прекратились1103. Власть Саудидов 

в этих краях была столь шатка, что имам ‘Абдаллах ибн Сауд, наследовавший 

скончавшемуся в 1814 г. Сауду ибн ‘Абд аль-‘Азизу, в течение всего периода 

противостояния с Египтом вынужден был держать немалую часть своих отрядов в 

тылу для предотвращения возможных волнений в местных оазисах1104. Опасения 

ваххабитского правителя были не напрасны – знатные семейства Эль-Касыма 

активно налаживали контакты с Мухаммадом Али и всячески убеждали его 

предпринять новую экспедицию вглубь Аравийского полуострова1105. Их 

предательство оказалось фатальным: в итоге возглавленного сыном Мухаммада 

Али – Ибрахим-пашой вторжения египтян в Центральный Неджд (1817 г.) он был 

Саудидами утрачен1106. При этом ни в одном из задействованных источников нет 

упоминаний о каких-либо проваххабитских антиегипетских выступлениях на этих 

территориях.  

Не больше преданности Саудидам проявили эмиры Джебель-Шаммара. В 

период после завоевания Эль-Касыма хронисты перестали фиксировать участие в 

ваххабитских кампаниях шаммарских ополчений. Лидеры рода Ааль Али 

воспользовались военным поражением своего «сюзерена» и поспешили разорвать 

с ним отношения. 

Дольше всех в орбите влияния Саудидов оставалась Эль-Хаса, однако это 

было возможно лишь благодаря многочисленным гарнизонам, размещенным в 

Эль-Катифе и Эль-Хуфуфе. После падения Эд-Дир‘ийи в 1818 г. власть в 

Восточной Аравии практически сразу была захвачена доваххабитскими элитами – 

потомками Барака ибн Гурейра – Мухаммадом ибн ‘Арайром и его сыном 

                                                                 
1102 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 376-377; Тарих аль-Фахири. С. 177-178; Тарих Ибн 

Ла‘абун. С. 242. 
1103 Аль-Джабарти, ‘Абд ар-Рахман. Египет под властью Мухаммеда Али. С. 510; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи 

тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 378-379; Тарих аль-Фахири. С. 178; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 242. 
1104 Там же. С. 377. 
1105 Там же. 
1106 Там же; Тарих аль-Фахири. С. 180.  



259 

 

Са‘адуном ибн Мухаммадом1107. Судя по дневникам Дж. Сэдлиера, племени Бану 

Халид понадобилось меньше года, чтобы вновь стать ведущей политической 

силой в этой части Аравийского полуострова1108. Установление доминирования 

халидидов на хасских просторах завершило дробление первого государства 

Саудидов и ознаменовало окончательную победу центробежных сил в 

большинстве провинций Центральной и Восточной Аравии. 

Иные тенденции наблюдались только в Южном Неджде. В период 

аравийского похода Мухаммада Али земли Эль-‘Арида, Эль-Вашма, Судайра и 

Эль-Харджа сплотились под знаменем Саудидов. Ни одна из этих территорий не 

пыталась отложиться от гибнущего под напором египтян дир‘ийского эмирата; 

напротив, их жители до конца оставались верны Эд-Дир‘ийе. Одним из 

красноречивых свидетельств тому стало упорное сопротивление городка Шакра, 

осажденного египтянами в 1818 г.1109 Несмотря на непрекращающиеся обстрелы, 

разрушившие большую часть жилых кварталов, и последовавшую капитуляцию 

оазиса, многие его защитники продолжили борьбу с оружием в руках1110. 

Вероятнее всего, схожим образом события развивались в Судайре, о чем косвенно 

свидетельствует террор войск Мухаммада Али в отношении его селений (этого не 

наблюдалось при покорении добровольно сдавшихся территорий Северного и 

Центрального Неджда). Наконец, подтверждением монолитности Южного 

Неджда в этот кризисный период стала полная драматизма многомесячная 

оборона Эд-Дир‘ийи, для участия в которой в Эль-‘Арид стянулись сторонники 

ваххабизма со всех уголков Аравийского полуострова1111. 

Несмотря на то, что падение первого государства Саудидов в 1818 г., а также 

последовавшая за ним египетская оккупация ввергли Южный Неджд в пучину 

хаоса, наследие ваххабитской эпохи и центростремительные тенденции, 

порожденные событиями второй половины XVIII в., сохранились. В период 

                                                                 
1107 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 429-430; Тарих аль-Фахири. С. 184. 
1108 Sadlier G F. Diary of a Journey across Arabia. P. 43. 
1109 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 389-390; Тарих аль-Фахири. С. 184. 
1110 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 392-393. 
1111 Там же. С. 636; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 396, 416-417; Тарих аль-Фахири. С. 

181; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 243; ‘Усман ибн Санад. Тарих аль-Ирак ва Наджд. С. 436-437. 



260 

 

властвования в этих землях эмиссаров Мухаммада Али юг Внутренней Аравии 

несколько раз объединялся в единое политическое пространство с центром в Эль-

‘Ариде. Причем на протяжении большей части этого временного отрезка его 

лидерами являлись бежавшие из египетского плена представители клана Ааль 

Сауд  – Мишари ибн Сауд (ум. в 1820 г.), Турки ибн ‘Абдаллах (1755–1834) и 

Фейсал ибн Турки (1785–1865), главенство которых единодушно признавалось 

жителями Судайра, Эль-Вашма и Эль-Харджа1112.  

Динамика такого рода принималась во внимание и оккупационными властями, 

которые упорно добивались объединения этих земель под руководством своих 

назначенцев. Первая попытка была предпринята ими в 1819 г., когда владыкой 

Южного Неджда был провозглашен выходец из клана Ааль Му‘аммар по имени 

Мухаммад ибн Мишари, избравший своей резиденцией полуразрушенную Эд-

Дир‘ийю1113. Вторая имела место в 1837–1838 гг., на излете эпохи владычества 

египтян в Аравии, когда с их подачи на дир‘ийский престол был возведен Халид 

ибн Сауд – один из братьев ‘Абдаллаха ибн Сауда ибн ‘Абд аль-‘Азиза1114. 

Вопреки стремлению египтян искоренить ваххабитское наследие Южный 

Неджд первой половины XIX в. не стал аморфным образованием, подобным 

эмиратам XVII–XVIII вв., унаследовав социально-политическую структуру 

первого государства Саудидов. Его правители неизменно принимали титул имама 

со всеми сопутствующими ему правами и обязанностями. Показательно, что на 

этот статус претендовал даже Мухаммад ибн Мишари ибн Му‘аммар, не имевший 

отношения к клану Ааль Сауд1115.  

Также важно подчеркнуть, что, если во второй половине XVIII в. главной 

движущей силой собирания недждийских земель было ваххабитское движение, то 

в период египетского владычества этот процесс протекал автономно. После 

экспедиции Ибрахим-паши 18171818 гг., в ходе которой был существенно 

                                                                 
1112 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 443, 445; Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих 

Наджд, 1982. Т. 2. С. 40, 100-102; Тарих аль-Фахири. С. 187. 
1113 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 1. С. 441; Тарих аль-Фахири. С. 185; Тарих Ибн Ла‘абун. 

С. 243. 
1114 Ибн Бишр. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд, 1982. Т. 2. С. 147-148. 
1115 Там же. Т. 1. С. 441; Тарих аль-Фахири. С. 185; Тарих Ибн Ла‘абун. С. 243. 



261 

 

подорван боевой потенциал ваххабитов, они практически полностью утратили 

свое социально-политическое влияние. И хотя история ваххабизма на этом не 

прервалась, в эпоху второго государства Саудидов ему была отведена лишь 

скромная роль идеологии, легитимирующей власть правителей Эр-Рияда1116.  

События первой половины XIX в. наглядно продемонстрировали 

неравномерность развития различных областей Центральной и Восточной Аравии, 

входящих в состав первого государства Саудидов. Анализ источникового материла 

позволяет констатировать, что результаты фундаментальных социально-

политических трансформаций XVIII в. коренным образом повлияли лишь на 

судьбу Южного Неджда, положив начало собиранию разрозненных оазисов Эль-

‘Арида, Эль-Вашма, Судайра и Эль-Харджа в мощное централизованное 

государство. Пробужденные ваххабитским «призывом» центростремительные 

силы не ослабли даже после трагического крушения дир‘ийского эмирата и 

многолетней оккупации Аравии египетскими войсками, открыв путь возрождению 

саудидского государства в 1843 г. во главе с имамом Фейсалом ибн Турки. В то же 

время инициированные ваххабитским движением преобразования практически не 

затронули социально-политический уклад таких территорий, как Джебель-

Шаммар, Эль-Касым и Эль-Хаса, отличавшихся слабой интегрированностью в 

дир‘ийский эмират. На протяжении второй половины XVIII – начала XIX в. власть 

династии Ааль Сауд в этих землях поддерживалась исключительно силой оружия.  

  

                                                                 
1116 В эпоху второго государства Саудидов имам Турки ибн ‘Абдаллах перенес столицу из лежащей в руинах Эд-

Дир‘ийи в Эр-Рияд. 



262 

 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

 

Период с середины XVII по начало XIX в. стал определяющим этапом в 

истории Центральной и Восточной Аравии. Происходившие в это время 

социально-политические процессы, связанные с зарождением и триумфом первого 

государства Саудидов, навсегда изменили ход истории не только этих пустынных 

земель, но и всего арабского мира. Под влиянием религиозно-политического 

движения, основанного шейхом Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом, на них 

впервые за многие века расцвела аутентичная государственность, полностью 

преобразившая местный традиционный уклад. К началу XIX в. практически вся 

Аравия склонилась перед могуществом ваххабитской державы, и лишь 

столкновение с многократно превосходящей ее по мощи военной машиной Египта 

положило конец саудидской экспансии. Однако скорое возрождение владычества 

рода Ааль Сауд после падения Эд-Дир‘ийи в полной мере отразило 

фундаментальность и глубину изменений, порожденных ваххабитской эпохой.  

Проведенный в диссертации анализ событий, связанных со становлением 

ряда эмиратов Центральной и Восточной Аравии, а также зарождением и 

территориальным расширением первого государства Саудидов, позволяет сделать 

ряд заключений относительно процессов, определивших главные векторы 

исторического развития этих земель во второй половине XVII – начале XIX в. 

На протяжении всего исследованного временного отрезка главным видом 

хозяйствования среди оседлых жителей Неджда было поливное земледелие, 

ведение которого отличалось высокой трудоемкостью в силу тяжелых 

климатических условий. Основные аграрные мощности были сосредоточены в 

малочисленных оазисах, неравномерно распределенных по территории 

Внутренней Аравии. В большинстве из них применяемые земледельческие 

технологии характеризовались предельной простотой, которая не способствовала 

развитию кооперации и складыванию сложной социальной-политической системы 

– среди феллахов господствовала редуцированная форма родоплеменных 

отношений.  



263 

 

Еще большей примитивностью отличался быт аравийских кочевников, 

населявших бескрайние просторы пустынь Центральной и Восточной Аравии. 

Традиции грабительского набега – газва, тесно переплетенные с экономическим 

укладом бедуинов, во многом определили специфику их мировоззрения и этики, 

которые существенно отличались от морали и обычаев оседлых жителей. Это, как 

и природная боевитость номадов, сказалось на закреплении тянущейся сквозь века 

взаимной неприязни между этими двумя группами населения. 

Обширные и хорошо обеспеченные водными ресурсами земледельческие 

районы Аравии чаще всего становились перевалочными пунктами на 

трансаравийских торговых и паломнических маршрутах. В этих локациях 

возникали крупные селения, которые нередко превращались в полноценные города 

с развитой инфраструктурой, торговлей и ремеслом. Зачастую именно они 

оказывались главными центрами религиозной и интеллектуальной жизни, будучи 

местом обитания видных ‘алимских кланов. Городская среда способствовала более 

интенсивному разложению родоплеменных отношений и формированию сложных 

социально-политических структур, однако глубокий разрыв между знатью и 

рядовыми жителями оазисов в значительной мере этому препятствовал. 

Центральноаравийская «аристократия» по большей части состояла из 

богатых землевладельцев и профессиональных военных. Подавляющее 

большинство родовитых кланов имели кочевое происхождение. Наиболее 

могущественные из них со временем устанавливали единоличный контроль над 

областями своего проживания, а их главы становились эмирами, бравшими на себя 

полицейские, военные и арбитрские функции. Однако какая-либо законодательная 

фиксация положения правителей и их подданных отсутствовала. Элиты неохотно 

участвовали в общественной жизни городов и деревень, а кооперация с рядовым 

населением не была налажена. 

Недждийские эмираты доваххабитской эпохи представляли собой 

сравнительно небольшие по площади территориальные образования, могущество 

которых напрямую зависело от богатства и силовых ресурсов правящих династий. 

Эти аморфные политии практически не взаимодействовали друг с другом; 



264 

 

исключение составляли лишь совместные грабительские набеги отдельных эмиров 

на другие оазисы или кочевые племена. Отсутствие сотрудничества между 

центральноаравийскими правителями и доминирование на этих землях архаичного 

уклада делали их уязвимыми перед лицом более могущественных политических 

игроков (Хиджаза, Османской империи и европейский держав). Таким образом, на 

протяжении второй половины XVII – первой половины XVIII в. ни в одном из 

здешних эмиратов не обнаруживалось признаков централизации или зарождения 

государственности. 

Особенно ярко эти черты прослеживаются на примере доваххабитских 

политий Южного Неджда, в том числе могущественного эмирата, сложившегося 

вокруг оазиса ‘Уяйна. Несмотря на то, что влияние правившей в этих местах 

династии Ааль Му‘аммар распространялось на сопредельные территории, их 

вотчина по-прежнему разделяла с соседями примитивное социально-политическое 

устройство. Еще более остро эта проблема ощущалась во внутренних районах 

области Эль-‘Арид, в том числе в небольшом и довольно бедном дир‘ийском 

эмирате. Урожаев, собираемых на местных полях, едва хватало для того, чтобы 

прокормить его жителей, а положение будущей саудидской столицы относительно 

караванных путей не способствовало ее обогащению за счет торговли. Влияние 

властвовавшего на этих территориях рода Ааль Мукрин, из которого со временем 

выделился клан Ааль Сауд, было весьма невелико, вся деятельность его лидеров 

сводилась к традиционным грабительским рейдам на соседствующие оазисы. Знать 

Эд-Дир‘ийи была немногочисленна, а между представителями правящего 

семейства постоянно вспыхивали междоусобицы.  

Схожим образом развивалась история Восточной Аравии, в частности 

наиболее обширной ее области – Эль-Хасы. Несмотря на то, что именно здесь 

находились одни из крупнейших аграрных и торговых центров Аравийского 

полуострова (Эль-Хуфуф и Эль-Катиф), расположение которых облегчало 

установление единого контроля над этими землями, хасские просторы так и не 

стали местом вызревания государственности. Лидеры могущественного клана Ааль 

Хумайид из племенного союза Бану Халид, покорившие эти территории в середине 



265 

 

XVII в. и основавшие один из крупнейших эмиратов Аравии, не инициировали 

перестройку традиционного местного уклада. Как и недждийские оазисы, вотчина 

халидидов представляла собой аморфное политическое образование. 

Единственной заботой халидидских правителей Эль-Хасы вплоть до 

появления на исторической арене первого государства Саудидов было 

установление контроля над транспортными артериями Центральной и Восточной 

Аравии. Первоочередной задачей для достижения этой цели стало усиление 

присутствия на маршруте, связывавшем Эль-Хуфуф и ‘Уяйну. В ходе нескольких 

экспедиций войска рода Ааль Хумайид разгромили ряд недружественных кочевых 

племен и эмиратов Южного Неджда. Пик укрепления их влияния в этой области 

пришелся на заключение союза с династией Ааль Му‘аммар, лидеры которой 

обязались обеспечивать безопасность хасских караванов, следующих через Эль-

Арид.  

С той же целью эмиры Эль-Хасы развернули кампанию по присоединению к 

своим владениям Эль-Касыма. После покорения его главного города – ‘Унайзы – в 

1741 г. власть в Центральном Неджде также оказалась в руках племени Бану Халид, 

установившего полное доминирование над большей частью торговых путей 

Центральной и Восточной Аравии. Конец ему был положен лишь наступлением 

глубокого кризиса в эмирате. Неэффективная социально-политическая система не 

позволила хасским владыкам справиться с последствиями природных бедствий, 

обрушившихся на их земли, а архаичные порядки наследования спровоцировали 

очередную междоусобицу в правящем клане. Влияние халидидов за пределами 

Эль-Хасы значительно сократилось, открыв путь к восхождению Саудидов к 

вершинам власти. 

Зарождение саудидской государственности тесно связано с деятельностью 

ваххабитского движения, основанного в середине XVIII в. богословом 

Мухаммадом ибн ‘Абд аль-Ваххабом родом из в ‘Уяйны. Реализация его идейных 

установок стала отправной точкой социально-политических реформ в дир‘ийском 

эмирате. Становление ваххабитской идеологии происходило на фоне глубокого 

упадка традиционного ислама в Неджде. Интеллектуальная жизнь теплилась лишь 



266 

 

в немногочисленных центральноаравийских городах, таких как ‘Уяйна, Ушайкар и 

‘Унайза. Местные ‘алимы, придерживавшиеся в основном ханбалитского мазхаба, 

почти не уделяли внимания изучению богословия или культово-обрядового 

комплекса, ограничиваясь филологическими науками и фикхом. 

В сельской местности и вовсе доминировали языческие верования, зачастую 

смешанные с мусульманскими традициями. Львиная доля популярных среди 

недждийских селян культов уходила корнями в эпоху джахилии и была связана с 

анимизмом, а также поклонением природным (деревья, пещеры, скалы) и 

рукотворным (гробницы «святых» – аулия) фетишам. В Южном Неджде традиции 

такого рода практически полностью вытеснили ислам. В кочевьях ведущей формой 

духовной жизни с глубокой древности оставались примитивный культ предков и 

тотемизм. 

Взгляды Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба формировались под влиянием 

интеллектуального наследия ханбалитских богословов, в особенности 

протосалафитов Таки ад-Дина ибн Таймии и Ибн Кайима аль-Джаузийи. Именно у 

них он позаимствовал базовые приемы коранической экзегезы и идею очищения 

ислама от вековых «наслоений» – бида‘1117. Окружавшая основателя ваххабизма 

недждийская религиозная действительность стала для него эмпирическим 

подтверждением истинности фундаменталистских установок Ибн Таймии и Ибн 

Кайима, что способствовало радикализации его консервативных взглядов. Однако 

в учении шейха на раннем этапе его формирования практически полностью 

отсутствовали характерные для его более поздней версии джихадистские мотивы, 

а также элементы политической доктрины. Единственной обязанностью его 

сторонников была жизнь согласно букве священного писания и активный 

прозелитизм.  

Начало превращению ваххабизма в религиозно-политическое было 

положено развертыванием гонений на его сторонников. Агрессивная проповедь 

«единобожия», навязывание ими шариатских норм и усилившееся влияние 

                                                                 
1117 Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муаллафат. Т. 3. Ч. 2. С. 5-42. 



267 

 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба враждебно воспринимались как рядовыми 

жителями Неджда, так и эмирской властью. После изгнания из Хураймалы 

вероучитель осознал, что без силового доминирования пропагандируемые им 

идеалы никогда не будут воплощены в жизнь. Непростое положение общины 

подвигло Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба к активному внедрению в свое учение 

джихадистских установок. Кроме того, им был издан указ, обязывающий всех его 

сторонников переселиться из враждебных оазисов на подконтрольные ваххабитам 

территории.  

Окончательное закрепление положения об обязательном ведении джихада 

против «неверных» произошло в период судейства Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба в ‘Уяйне. Возросшая численность последователей позволила вероучителю 

навязывать свою волю роду Ааль Му‘аммар. Со временем абстрактные 

представления о необходимости сотрудничества с эмирами начали оформляться в 

цельную концепцию имамата, согласно которой организация джихада и 

руководство боевыми действиями возлагались на имама – военачальника 

ваххабитских ополчений.  

Однако лишь после изгнания Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба из ‘Уяйны и 

его бегства в Эд-Дир‘ийю ваххабитский политический проект был претворен в 

жизнь. Вслед за вероучителем в Эль-‘Арид и прилегающие районы перебралось 

значительное число его сторонников. В небольшом дир‘ийском эмирате община 

«единобожников» быстро заняла ведущие позиции, и Мухаммад ибн ‘Абд аль-

Ваххаб начал реорганизовывать власть в соответствии с принципами имамата, что 

положило начало складыванию первого государства Саудидов. Принявший титул 

имама Мухаммад ибн Сауд фактически стал первым за долгие столетия законным 

правителем этих земель. Начиная с этого момента, имам превратился во 

влиятельную фигуру, обладающую беспрецедентно широкими полномочиями как 

в военной, так и в социально-политической сфере. Однако в первые десятилетия 

существования ваххабитского государства лидеры рода Ааль Сауд существенно 

уступали по авторитету Мухаммаду ибн ‘Абд аль-Ваххабу, который вплоть до 



268 

 

своей смерти активно руководил социально-политической и религиозной жизнью 

Эд-Дир‘ийи. 

Ряд нововведений в военной сфере, а также закрепленное в ваххабитском 

учении право эмиров на мобилизацию ресурсов для нужд джихада позволили 

Мухаммаду ибн Сауду и его потомкам начать масштабную экспансию, жертвами 

которой пали сперва мелкие оазисы Эль-‘Арида и Южного Неджда, а затем и более 

могущественные эмираты Эль-Касыма и Джебель-Шаммара. Новая социально-

политическая система проявила поразительную устойчивость перед лицом 

экономических потрясений и спорадических неудач на поле боя и стала залогом 

военных успехов династии Ааль Сауд. 

Покорение Неджда открыло ваххабитам путь на Эль-Хасу. Противостояние 

первого государства Саудидов и племени Бану Халид заняло большую часть 

второй половины XVIII в. На первых порах наступательная инициатива оставалась 

за хасскими эмирами, но ряд поражений, нанесенных им дир‘ийскими владыками, 

со временем истощил ресурсы эмирата и вверг его в тяжелый кризис, окончательно 

подорвавший обороноспособность халидидов. К 1796 г. восточноаравийские земли 

оказались полностью подчинены роду Ааль Сауд. 

Установление единой власти в Неджде и Эль-Хасе имело далеко идущие 

последствия. Первым из них стало обретение Саудидами контроля над большей 

частью караванных маршрутов, пролегавших через Центральную и Восточную 

Аравию, что наряду с военной добычей обеспечило Эд-Дир‘ийю колоссальными 

доходами, еще больше укрепившими ее ведущие позиции на аравийской 

политической арене. Кроме того, ликвидация угрозы со стороны племени Бану 

Халид позволила им интенсифицировать наступление на Хиджаз и начать 

продвижение в Оман и Южный Ирак. 

К началу XIX в. ваххабитское государство контролировало большую часть 

Аравийского полуострова, а Эд-Дир‘ийя стала одним из ключевых торговых, 

политических и культурных центров Центральной и Восточной Аравии. Тем не 

менее саудидская держава была крайне неоднородна. Явная склонность к 

централизации наблюдалась лишь в Южном Неджде – в областях Эль-‘Арид, Эль-



269 

 

Вашм, Судайр и Эль-Хардж, где большая часть местных элит и рядового населения 

симпатизировала Саудидам и ваххабитам. Этому способствовало несколько 

факторов, важнейшими из которых стало переселение в местные оазисы 

значительного числа последователей Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба, а также 

практически полное уничтожение обитавших в этих краях оппозиционных 

династии Ааль Сауд знатных родов в ходе завоевательных походов второй 

половины XVIII в. Также следует учитывать экономический подъем в 

южнонедждийских селениях, сопутствовавший расцвету ваххабитской столицы. 

В других областях государства доминировали центробежные тенденции. 

Рядовые жители Эль-Касыма и Эль-Хасы, а также многочисленная хасская и 

касымская знать были настроены по отношению к завоевателям крайне негативно. 

Власть «единобожников» над этими землями, где постоянно вспыхивали 

восстания, держалась исключительно на военной силе. Еще меньше влияние Эд-

Дир‘ийи ощущалось в центральноаравийской области Джебель-Шаммар, 

принадлежавшей к числу полунезависимых владений первого государства 

Саудидов, правление в которых было передано в руки доваххабитской 

«аристократии», присягнувшей династии Ааль Сауд. 

Гетерогенность державы Саудидов в полной мере проявилась в период 

вторжения войск Мухаммада Али в Неджд, активизировавшего сепаратистские 

выступления в хасских, касымских и шаммарских эмиратах. Верность дир‘ийскому 

владыке сохранили лишь селения Эль-‘Арида, Эль-Вашма, Судайра и Эль-Харджа, 

где тенденция к политическому объединению оставалась замента даже после 

падения Эд-Дир‘ийи в 1818 г. Пробужденные ваххабитскими реформами 

центростремительные силы в Южном Неджде оказались достаточно устойчивы и 

стали одним из главных факторов складывания второго государства Саудидов в 

середине XIX в.  



270 

 

СПИСОК ИСПОЛЬЗУЕМЫХ ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

 

ИСТОЧНИКИ 
 

1. Аль-‘Аусаджи, Мухаммад ибн Хамад ибн ‘Ибад. Тарих Ибн ‘Ибад (История 

Ибн ‘Ибада). Эр-Рияд: Фахрасат мактабат аль-малик Фахд аль-ватания аснаа 

ан-нашр, 1999 (на араб. яз.). 138 c. 

2. Аль-‘Аусаджи, Мухаммад ибн Раби‘а ибн Мухаммад. Тарих Ибн Раби‘а 

(История Ибн Раби‘а) // Хизанат ат-таварих ан-надждия (Сокровищница 

недждийских летописей). Т. 3. Эр-Рияд: [б.и.], 1999 (на араб. яз.). С. 25-46. 

3. Ааль Бассам, ‘Абдаллах ибн ‘Абд ар-Рахман. ‘Улама ан-Наджд хиляля самания 

курун (‘Алимы Неджда восьми минувших веков). Т. 1. – 582 с.; Т. 2. – 575 с.; 

Т. 3. – 587 с.; Т. 4. – 528 с.; Т. 5. – 576 с.; Т. 6. – 565 с. Эр-Рияд: [б.и.], 1998 (на 

араб. яз.).  

4. Аль-Бассам, ‘Абдаллах ибн Мухаммад ибн ‘Абд аль-‘Азиз ибн Мухаммад. 

Тарих ‘Абдаллах аль-Бассам (История ‘Абдаллаха ибн Бассама) // Хизанат ат-

таварих ан-надждия (Сокровищница недждийских летописей). Т. 5.  Эр-Рияд: 

[б.и.], 1999 (на араб. яз.). С. 5-64. 

5. Аль-Бассам, ‘Абд ар-Рахман ибн Салех ибн Хамад ибн Мухаммад. Нубса 

тарихия ‘ан мадинат ‘Унайза (Очерк истории города ‘Унайза) // Хизанат ат-

таварих ан-надждия (Сокровищница недждийских летописей). Т. 5. Эр-Рияд: 

[б.и.], 1999 (на араб. яз.). С. 65-96. 

6. Аль-Ваили, ‘Усман ибн Санад. Тарих аль-Ирак ва Наджд (История Ирака и 

Неджда). Бейрут: Aд-Дар аль-‘арабия ли-ль-мавсу‘ат, 1993 (на араб. яз.). 678 

с. 

7. [Давлетшин А.]. Отчет штабс-капитана Давлетшина о командировке в Хиджаз 

// Хадж российских мусульман № 2. Ежегодный сборник путевых заметок о 

хадже. Н. Новгород: ИД «Медина», 2009. 136 с. 

8. Аль-Джабарти, ‘Абд ар-Рахман. ‘Аджаиб аль-асар фи-т-тараджим ва-ль-

ахбар («Удивительная история прошлого в жизнеописаниях и хронике 



271 

 

событий»). Т. 1. – 786 с.; Т. 2. – 487 с.; Т. 3. – 678 с.; Т. 4. – 587 с. Каир: Дар 

аль-кутуб аль-мысрия, 1997 (на араб. яз.). 

9.  Аль-Джабарти, ‘Абд ар-Рахман. Египет в период экспедиции Бонапарта. Пер. 

с араб., предисл. и примеч. И.М. Фильштинского. М.: Наука, 1962. 540 с. 

10. Аль-Джабарти, ‘Абд ар-Рахман. Египет под властью Мухаммеда ‘Али. Пер. 

с араб., предисл. и примеч. X.И. Кильберг. М.: Наука, 1963. 790 с. 

11. Аль-Джибрин, ‘Абдаллах ибн ‘Абд ар-Рахман. Шарх усуль ас-сунна 

(Разъяснение относительно основ сунны). Эр-Рияд: [б.и.]. 1999 (на араб. яз.). 

152 с. 

12. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Адаб аль-маши иля ас-сала (Этикет 

молящегося) // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб 

(Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 3. Ч. 5. Под ред. ‘Абд аль-

‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн 

Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-58. 

13. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Арба‘а кава‘ид тадуру аль-ахкам ‘алейха 

(Четыре правила, на основании которых выносятся заключения [по 

религиозным вопросам]) // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн 

‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 3. Ч. 1. 

Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-

имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-15. 

14. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Ахадис фи аль-фитан ва аль-хавадис 

(Хадисы о смутах и бедствиях) // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад 

ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 12. 

Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-

имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-291. 

15. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Ахкам таманни аль-маут (Суждения об 

ищущих смерти) // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-

Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 3. Ч. 6. Под ред. 

‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам 

Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-82. 



272 

 

16. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Ба‘ад фаваид сульх аль-худайбия (О 

значении Худайбийского мирного договора) // Муаллафат аш-шайх аль-имам 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба). Т. 13. Ч. 3. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-

Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. 

яз.). С. 3-17. 

17. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-Кава‘ид аль-арба‘а (Четыре опоры) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 197-202. 

18. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Кашф аш-шубухат (Отведение сомнений) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 153-181. 

19. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб аль-кабаир (Книга великих грехов) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1. Ч. 2. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 1-63. 

20. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид (Книга единобожия). Эр-

Рияд: [б.и.], 2012 (на араб. яз.). 240 с. 

21. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-таухид (Книга единобожия) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 7-151. 

22. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Китаб ат-тахара (Книга об омовении) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 



273 

 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 3. Ч. 3. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-45. 

23. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Ар-Расаиль аш-шахсия (Личная переписка) 

// Ад-Дурар ас-сания фи аль-аджвиба ан-надждия (Высочайшие жемчужины 

недждийского дискуса). Т. 1. Под ред. ‘Абд ар-Рахмана ибн Мухаммада ибн 

Касима аль-Асми ан-Наджди. Эр-Рияд: [б.и.], 1996 (на араб. яз.). 607 с. 

24. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Мабхас аль-иджтихад ва-ль-хиляф 

(Исследование об иджтихаде и религиозных разногласиях) // Муаллафат аш-

шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн 

‘Абд аль-Ваххаба). Т. 3. Ч. 2. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и 

др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на 

араб. яз.). С. 5-42. 

25. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Маджму‘а ар-расаиль фи-т-таухид 

(Собрание посланий о таухиде) // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад 

ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1. Ч. 

1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-

имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 331-399.  

26. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Масаиль ([Различные] вопросы) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 13. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-209. 

27. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Муфид аль-мустафид фи куфр тарик ат-

таухид (О куфре тех, кто презрел единобожие) // Муаллафат аш-шайх аль-

имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба). Т. 1. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-

Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. 

яз.). С. 279-329.  



274 

 

28. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Мухтасар аль-Иснаф ва аш-Шарх аль-кабир 

(Краткое изложение [трактатов] «аль-Иснаф» и «аш-Шарх аль-кабир») // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 2. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда 

ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 

1976 (на араб. яз.). С. 3-791. 

29. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Мухтасар Зад аль-ма‘ад (Краткое 

изложение [трактата] «Припасы к судному дню») // Муаллафат аш-шайх аль-

имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба). Т. 6. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: 

Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 

3-351. 

30. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Мухтасар сират ар-расуль (Краткое 

изложение жизнеописания пророка Мухаммада) // Муаллафат аш-шайх аль-

имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба). Т. 4. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-

Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. 

яз.). С. 3-340. 

31. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Мухтасар тафсир сурат аль-Анфаль 

(Краткий тафсир суры «Трофеи») // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад 

ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 13. Ч. 

2. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-

имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-29. 

32. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Ар-расаиль аш-шахсия (Личные письма) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 7. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда 

ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 

1976 (на араб. яз.). С. 3-328. 

33. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Рисаля фи-р-радд ‘аля ар-рафида (Послание 

об опровержении рафидитов) // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн 



275 

 

‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 13. Ч. 4. 

Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-

имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-58. 

34. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Тафсир айат мин аль-куран аль-карим 

(Толкование коранических айятов) // Муаллафат аш-шайх аль-имам 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-

Ваххаба). Т. 5. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми, Мухаммада 

Бальтаджи и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-395. 

35. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Усуль аль-иман (Основы имана) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 229-277. 

36. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-Усуль ас-саляса ва-аль-адилятиха (Три 

основы и их доказательства) // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн 

‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1. Ч. 1. 

Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-

имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 183-196. 

37. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-Усуль ас-саляса ва-аль-адилятиха (Три 

основы и их доказательства). Эр-Рияд: Фахрасат мактабат аль-малик Фахд 

аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999 (на араб. яз.). 48 с. 

38. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Фадль аль-ислам (Достоинство ислама) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 1. Ч. 1. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 203-227. 

39. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Фатава ва масаиль (Фетвы и [ответы] на 

вопросы) // Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб 

(Сочинения Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 4. Ч. 2. Под ред. ‘Абд аль-



276 

 

‘Азиза ибн Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн 

Сауд аль-исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-144. 

40. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Аль-хутаб аль-минбария (Проповеди) // 

Муаллафат аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 13. Ч. 5. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн 

Зейда ар-Руми и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-

исламия, 1976 (на араб. яз.). С. 3-69. 

41. Ибн ‘Абд аль-Ваххаб, Мухаммад. Шурут ас-сала ва аркануха ва ваджабатуха 

(Условия для совершения молитвы и ее обязательные правила) // Муаллафат 

аш-шайх аль-имам Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Сочинения Мухаммада 

ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Т. 3. Ч. 4. Под ред. ‘Абд аль-‘Азиза ибн Зейда ар-Руми 

и др. Эр-Рияд: Джами‘ат аль-имам Мухаммад ибн Сауд аль-исламия, 1976 (на 

араб. яз.). С. 2-12. 

42. Ибн ‘Альван, Муртаза. Ар-Рихля аль-маккия (Путешествие в Мекку) // 

Джашннаме-йе остад-е Сеййед Ахмад Хосейни Ашкавари (Сборник памяти 

профессора Сеййеда Ахмада Хосейни Ашкавари). Тегеран: Нашр-е элм, 

кетабхане-йе тахсиси-йе тарих-е эслам ва Иран, 1972 (на араб. яз.). С. 1097-

1119. 

43. Ибн Бишр, ‘Усман ибн ‘Абдаллах. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд 

(Символ славы в истории Неджда). Т. 1. – 485 с.; Т. 2. – 598 с. Эр-Рияд: Дарат 

аль-малик ‘Абд аль-‘Азиз, 1982 (на араб. яз.). 

44. Ибн Бишр, ‘Усман ибн ‘Абдаллах. ‘Унван аль-маджд фи тарих Наджд (850–

1156). Бейрут: Дар аль-башаир аль-исламия ли-н-нашр, 2008 (на араб. яз.). 219 

с. 

45. Ибн Ганнам, Хусейн. Тарих Наджд аль-мусамма раудат аль-афкар ва-ль-

афхам (История Неджда, называемая садом мыслей и понятий). Т. 1 – 665 с.; 

Т. 2 – 438 с. Эр-Рияд: Дар аш-шурук, 2010 (на араб. яз.). 

46. Ибн ‘Иса, Ибрахим ибн Салих. Тарих Ибн ‘Иса (История Ибн ‘Исы) // 

Хизанат ат-таварих ан-надждия. Т. 2.  Эр-Рияд: [б.и.], 1999 (на араб. яз.). 306 

с. 



277 

 

47. Ибн аль-Калби, Хишам. Книга об идолах. Пер. с араб., предисл. и примеч. 

Вл.В. Полосина. М.: Наука, 1984. 64 с.  

48. Ибн Ла‘абун Хамад, ибн Мухаммад ибн Наср. Тарих Ибн Ла‘абун (История 

Ибн Ла‘абуна) // Хизанат ат-таварих ан-надждия. Т. 1. Эр-Рияд: [б.и.], 1999 

(на араб. яз.). С. 9-254. 

49. Аль-Ка‘аби, Фатхаллах ибн ‘Альван. Ахдас аль-Басра фи-ль-карн аль-хади 

ашар аль-хиджри (События, произошедшие в Басре в XI в. по хиджре). 

Бейрут: Ад-Дар аль-‘арабия ли-ль-маусу‘ат, 2002 (на араб. яз.). 68 с.  

50. Коран. Перевод смыслов. Перевод Э.Р. Кулиева. Изд. 10-е, стереотипное. М.: 

Эксмо, 2013. 688 с. 

51. Лам‘а аш-Шихаб фи сират Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Блеск метеора в 

житии Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Эр-Рияд: Дарат аль-малик ‘Абд 

аль-‘Азиз, 2005 (на араб. яз.). 352 с. 

52. Аль-Манкур, Ахмад ибн Мухаммад. Тарих аш-шайх Ахмад ибн Мухаммад 

аль-Манкур (История шейха Ахмада ибн Мухаммада аль-Манкура). Эр-Рияд: 

Фахрасат мактабат аль-малик Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999 (на араб. 

яз.). 104 с. 

53. Насир Хосров. Сафар-намэ. Книга путешествия. Пер. и вступ. статья Е. 

Бертельса. Под общ. ред. В. Гордлевского и И. Крачковского. М.; 

Л.:  Academia, 1933. 206 с. 

54. Аль-Фахири, Мухаммад ибн ‘Умар. Тарих аль-Фахири (История аль-Фахири). 

Эр-Рияд: Фахрасат мактабат аль-малик Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999 

(на араб. яз.). 319 с. 

55. Burckhardt J.L. Travels in Arabia: Comprehending an Account of those Territories 

in Hedjaz which the Mohammedans Regard as Sacred. Vol. 1 – 452 p.; Vol. 2 – 

432 p. L.: Henry Colburn, New Burlington street, 1829.  

56. Burckhardt J.L. Notes on the Bedouins and Wahábys. Vol 1. – 382 p.; Vol. 2. – 

390 p. L.: Henry Colburn and Richard Bentley, New Burlington street, 1831. 

57. Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 1. L.: The Medici Society Ltd, 

1925. 623 p.  



278 

 

58. Doughty Ch.M. Travels in Arabia Deserta. Vol. 2. L.: The Medici Society Ltd, 

1921. 690 p.  

59. Guarmani C. Northern Najd a Journey from Jerusalem to Anaiza in Qasim. L.: 

Argonaut Press, 1938. 128 p. 

60. Niebuhr C. Travels through Arabia, and Other Countries in the East. Vol. 1. 

Edinburgh: Birchin Lane, 1792. 455 p. 

61. Palgrave W.G. Personal Narrative of a Year’s Journey through Central and Eastern 

Arabia. L.: MacMillan, 1869. 421 p. 

62. Philby H.St.J.B. The Heart of Arabia: A Record of Travel & Exploration. Vol. 1 – 

386 p.; Vol 2 – 354 p. L.: Constable & Co Ltd, 1922. 

63. Sadlier G. F. Diary of a Journey across Arabia from El Khatif in the Persian Gulf. 

Bombay: Education Society’s Press, 1866. 158 p. 

 

ЛИТЕРАТУРА 

 

64. Аль-‘Абидин, Башир Зейн. Тарих аль-Бахрейн аль-хадис (Современная 

история Бахрейна). Манама: Марказ ад-дирасат ат-тарихия джами‘ат аль-

Бахрейн, 2009 (на араб. яз.). 247 c. 

65. Аль-‘Абуди, Мухаммад ибн Наср. Му‘аджам усар Бурайда (Словарь кланов 

Бурайды). Т. 1 – 534 с.; Т. 2 – 596 с.; Т. 3 – 554 с.; Т. 4 – 763 с.; Т. 5 – 482 с.; Т. 

6 – 475 с.; Т. 7 – 521 с.; Т. 8 – 503 с.; Т. 9 – 660 с.; Т. 10 – 667 с.; Т. 11 – 431 с.; 

Т. 12 – 472 с.; Т. 13 – 447 с.; Т. 14 – 622 с.; Т. 15 – 641 с.; Т. 16 – 557 с.; Т. 17 – 

579 с.; Т. 18 – 422 с.; Т. 19 – 670 с.; Т. 20 – 542 с.; Т. 21 – 505 с.; Т. 22 – 443 с.; 

Т. 23 – 470 с. Эр-Рияд: Дар ас-сулусия ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 2010 (на араб. 

яз.). 

66. Аль-‘Авад, ‘Абд аль-Хаким. Амакин йатабаррику биха фи ад-Дир‘ийя 

(Культовые места в окрестностях Эд-Дир‘ийи). URL: https://www.al-

jazirah.com/2007/20070311/wo1.htm (доступ: 16.03.2023). (на араб. яз.). 



279 

 

67. Аль-‘Аджляни, Мунир. Тарих аль-Мамляка аль-‘Арабия ас-Саудия (История 

Королевства Саудовская Аравия). Т. 1 – 470 с.; Т. 2 – 287 с. Эр-Рияд: Дар аш-

шибль ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а ва-т-тиба‘а, 1993 (на араб. яз.).  

68. Аль-Башар, Бадрия. Наджд кабля ан-нафт (Неджд до нефтяной эпохи). 

Бейрут: Джадавил ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 2013 (на араб. яз.). 256 с. 

69. Бальфур Дж.П. Османская империя. Шесть столетий от возвышения до 

упадка. XIV–XX вв. Пер. с англ. JI.A. Игоревского. М.: ЗАО Центрполиграф, 

2017. 639 c. 

70. Баранов Х.К. Арабско-русский словарь. М.: Костин, 2007. 944 с.  

71. Басилов В.Н. Культ святых в исламе. М.: Мысль, 1970. 144 с. 

72. Беляев Е.А. Мусульманское сектантство (Исторические очерки). М.: 

Издательство восточной литературы, 1957. 102 с. 

73. Бодянский В.Л. Восточная Аравия. М.: Наука, 1986. 344 с. 

74. Бодянский В.Л. Княжества Персидского залива. М.: Мысль, 1970. 127 с. 

75. Большаков О.Г. История Халифата. Т. 1. Ислам в Аравии (570–633). M.: 

Восточная литература, 2000. 312 с. 

76. Бондаревский Г.Л. Английская политика и международные отношения в 

бассейне Персидского залива (конец XIX – начало XX в.). М.: Главная 

редакция восточной литературы, 1968. 542 с. 

77. Босворт К.Э. Мусульманские династии. Справочник по хронологии и 

генеалогии. Пер. с англ. П.А. Грязневича. М.: Наука, 1971. 324 с. 

78. Аль-Вазинани, Халаф ибн Даблан. Аль-Ахса фи-ль-карн аль-сани ‘ашар аль-

хиджри (Эль-Хаса в XII в. по хиджре). Мекка: Джами‘ат Умм аль-кура, 1984. 

454 с. 

79. Аль-Вахби, ‘Абд аль-Карим. Бану Халид ва алякатихим би Наджд (Племя 

Бану Халид и его отношения с Недждом). Эр-Рияд: Дар ас-сакиф ли-н-нашр 

ва-т-таʼлиф, 1989. 456 с. 

80. Васильев А.М. История Саудовской Аравии. М.: Наука, 1982. 612 с. 

81. Гольдциер И. Культ святых в исламе (Мухаммеданские эскизы). М.: Гаиз, 

1938. 180 с.  



280 

 

82. Аль-Джасир, Хамад. Эд-Дир‘ийя ка‘идат ад-дауля ас-са‘удия аль-уля (Эд-

Дир‘ийя: твердыня первого государства Саудидов). Эр-Рияд: Фахрасат 

мактабат аль-малик Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1995. 122 с. 

83. Дьяконов И.М., Якобсон В.А. «Номовые государства», «территориальные 

царства», «полисы» и «империя». Проблемы типологии // Вестник древней 

истории. 1982. № 2 С. 3-21.  

84. Дьяконов И.М. Пути истории. От древнейшего человека до наших дней. М.: 

Восточная литература, 1994. 384 с. 

85. Жантиев Д.Р., Орлов В.В. Судьбы ваххабитского учения в предколониальном 

арабском мире (на примере сирийской и марокканской региональных 

моделей) // Вестник Московского университета. Серия 13. Востоковедение. 

1997. № 4. С. 11-28. 

86. Ибн Му‘аммар, ‘Абд аль-Мухсин ибн Мухаммад. Имара аль-‘Уяйна ва тарих 

Ааль Му‘аммар (Эмират ‘Уяйны и история рода Ааль Му‘аммар). Эр-Рияд: 

Дар аль-марих ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 2004 (на араб. яз.). 635 c. 

87. Ибн Сунайтан, Мухаммад. ас-Саудия ас-сияси ва-аль-кабиля (Племена в 

политической жизни Саудовской Аравии). Бейрут: Шабакат аль-‘арабия ли-

ль-абхас ва ан-нашр, 2008 (на араб. яз.). 151 с. 

88. Иванов Н.А. Османское завоевание арабских стран. М.: Восточная 

литература, 2001. 287 с. 

89. Иванов Н.А. Труды по истории исламского мира. М.: Институт 

востоковедения РАН, 2008. 500 с. 

90. Ислам: историографические очерки. Под общей ред. С.М. Прозорова. М.: 

Наука, 1991. 228 с. 

91. Ислам: Энциклопедический словарь. М.: Наука, 1991. 315 с.  

92. Исследования по арабо-мусульманской культуре и философии: Избранные 

статьи А.В. Сагадеева. Под ред. Н.С. Кирабаева, Р.В. Псху. М.: РУДН, 2009. 

455 с. 

93. История арабо-мусульманской философии. Под ред. A.B. Смирнова. М.: 

Академический Проект, 2013. 255 с. 



281 

 

94. История древнего мира. Под ред. И.М. Дьяконова, И.С. Свеницкой. Т. 1. М.: 

Наука, 1989. 470 с. 

95. Касим, Джамаль Закария. Тарих аль-Халидж аль-‘Араби аль-хадис ва-аль-

му‘асир (Новая и новейшая история Персидского залива) (на араб. яз.). Т. 1. 

Каир: Дар аль-фикр аль-‘араби, 1997. 464 с. 

96. Аль-Кахтани, ‘Абд аль-Кадир Хамуд. Дирасат фи тарих аль-Халидж аль-

‘Араби аль-хадис ва-аль-му‘асир (Исследования истории Персидского залива 

Нового и Новейшего времени). Доха: аль-Маджлис аль-ватани ли-с-сакафа ва-

аль-фунун ва-т-турас, 2008 (на араб. яз.). 216 с. 

97. Каххала, ‘Умар Рида. Му‘аджам кабаиль аль-араб аль-кадима ва аль-хадиса 

(Словарь современных и древних арабских племен). Т. 1 – 408 с.; Т. 2 – 460 с.; 

Т. 3 – 413 с.; Т. 4 – 346 с.; Т. 5 – 379 с. Бейрут: Муассасат ар-рисала ли-т-тиба‘а 

ва-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 1997 (на араб. яз.). 

98. Кириллина С.А. Исламские институты Османского Египта в XVIII – первой 

трети XIX века. Lewiston; Queenston; Lampeter: The Edwin Mellen Press, 2000. 

466 с. 

99. Кныш А.Д. Мусульманский мистицизм: краткая история. М.; СПб.: Диля, 

2004. 464 с. 

100. Корбен А. История исламской философии. Пер. с франц. А.А. Кузнецова; 

Научн. ред. Р.М. Шукуров. М.: Прогресс-Традиция, 2010. 360 с. 

101. Луцкий В.Б. Новая история арабских стран. М.: Наука, 1966. 372 с. 

102. Матвеев Ф.Ю. Дир‘ийский эмират накануне зарождения саудовской 

государственности (по материалам недждийских хроник XVII–XVIII вв.) // 

Вестник Московского университета. Серия 13. Востоковедение. 2022. № 3. С. 

73-81. 

103. Матвеев Ф.Ю. Религиозный фетишизм в жизни земледельческих общин 

Центральной Аравии в первой половине XVIII в. (по материалам ранних 

богословских и исторических трудов ваххабитских ученых) // Вестник 

Московского университета. Серия 13. Востоковедение. 2023. Т. 67. № 3. С. 

77-85. 



282 

 

104. Матвеев Ф.Ю. Зарождение Саудидской государственности и ее связь с 

основами ваххабитского вероучения // Вестник Московского университета. 

Серия 13. Востоковедение. 2024. Т. 68. № 1. С. 62-75. 

105. Матвеев Ф.Ю. Основные векторы внешней политики эмирата бану халид 

во второй половине XVII – первой половине XVIII в. // Вестник Российского 

университета дружбы народов. Серия: Всеобщая история. 2024. Т. 16. № 2. С. 

187-200. 

106. Мейер М.С. Османская империя в XVIII веке. Черты структурного кризиса. 

М.: Наука, 1991. 261 с. 

107. Аль-Мутава‘а, ‘Абдаллах ибн Мухаммад ибн Ибрахим. Муджтама‘а ад-

Дир‘ийя фи ‘ахд ад-дауля ас-саудия аль-уля (Социальная жизнь Эд-Дир‘ийи 

в эпоху первого государства Саудидов). Эр-Рияд: аль-Джам‘ия ат-тарихия ас-

саудия, 2003 (на араб. яз.). 177 с. 

108. Мюллер А. История ислама с основания до новейших времен. Пер. с нем. 

под ред. Н. А. Медникова. Т. 1 – 412 с.; Т. 2 – 364 с. М: Директ-Медиа, 2021. 

109. Нахла, Мухаммад ‘Араби. Тарих аль-Ахса ас-сияси (Политическая история 

Эль-Хасы). Эль-Кувейт: Дар зат ас-салясиль, 2009 (на араб. яз.). 131 с. 

110. Орлов В.В. Крах ваххабитской модели в Магрибе: реформы марокканского 

султана Мулай Слимана (1792–1822 гг.) // Вестник Московского 

университета. Серия 13. Востоковедение. 1993. № 4. C. 249-261. 

111. Основы религиоведения. Под ред. И. Н. Яблокова. 2-е изд. перераб. и доп. 

М.: Высшая школа, 2006. 568 с. 

112. Першиц А.И. Хозяйство и общественно-политический строй Северной 

Аравии в XIX – первой трети XX в. М.: АН СССР, 1961. 224 с. 

113. Першиц А.И. Хозяйственный быт кочевников Саудовской Аравии // 

Советcкая этнография. 1952. № 1. C. 104-112. 

114. Прошин Н.И. Страны Аравийского полуострова. М.: Географгиз, 1958. 200 

с. 



283 

 

115. Пирен, Жаклин. Открытие Аравии. Пять веков путешествий и исследования. 

Пер. с франц. И.Г. Мягковой. М.: Наука, 1970. 360 с. 

116. Саид, Амин. Тарих ад-дауля ас-саудия (История Саудовского государства). 

Т. 1. Бейрут: Дар аль-катиб аль-араби, 1964 (на араб. яз.). 184 с. 

117. Ас-Салман, Мухаммад ибн ‘Абдаллах. Тарих Эль-Касым ас-сияси 

(Политическая история Эль-Касыма). ‘Унайза: Фахрасат мактабат аль-малик 

Фахд аль-ватания аснаа ан-нашр, 1999 (на араб. яз.). 465 с.  

118. Синан, Махмуд Бахджат. Тарих Катар аль-‘ам (Общая история Катара). 

Багдад: [б.и.], 1966 (на араб. яз.). 304 с. 

119. Токарев С.А. Ранние формы религии. М.: Политиздат, 1990. 622 с. 

120. Токарев С.А. Религия в истории народов мира. М.: Политиздат, 1986. 576 с.  

121. Туманович Н.Н. Европейские державы в Персидском заливе в 16-19 вв. М.: 

Наука, 1982. 190 с.  

122. ‘Убайд, Джабар Яхья. Ат-Тарих ас-сияси ли-имара Хаиль (Политическая 

история эмирата Хаиль). Бейрут: Ад-дар аль-‘арабия ли-маусу‘ат, 2003 (на 

араб. яз.). 264 с. 

123. Аль-‘Усаймин, ‘Абдаллах ас-Салих. Аль-‘асыма ат-тарихия ли-да‘ава ас-

салафия (Колыбель салафитского призыва). Эр-Рияд: [б.и.], 1999 (на араб. яз.). 

100 с. 

124. Аль-‘Усаймин, ‘Абдаллах ас-Салих. Наджд кубейль зухур аш-шайх 

Мухаммад ибн ‘Абд аль-Ваххаб (Неджд накануне появления шейха 

Мухаммада ибн ‘Абд аль-Ваххаба). Эр-Рияд: Мактабат ар-рушд, 2010 (на 

араб. яз.). 99 с.  

125. Фильштинский И.М. История арабов и халифата (750–1517 гг.). 3-е изд., 

испр. и доп. М.: ACT: Восток-Запад, 2006. 349 с. 

126. Фролова Е.А. История арабо-мусульманской философии. Средние века и 

современность. М.: ИФ РАН, 2006. 199 с. 

127. Шакир, Мухаммад. Маусу‘а тарих аль-Халидж аль-‘Араби (Энциклопедия 

истории Персидского залива). Амман: Дар аль-усама ли-н-нашр ва-т-тавзи‘а, 

2005 (на араб. яз.). 968 с. 



284 

 

128. Шодкевич М. Модели совершенства в исламе и мусульманские святые // Бог 

– человек – общество в традиционных культурах Востока. М.: Наука, 1993. С. 

199-217. 

129. Algar H. Wahhabism: A Critical Essay. N.Y.: Islamic Publications International, 

2001. 96 p. 

130. Ayubi N. Political Islam: Religion and Politics in the Arab World. L.; N.Y.: 

Routledge, 1991. 291 p. 

131. Black A. The History of Islamic Political Thought: from the Prophet to the Present. 

N.Y.: Routledge, 2001. 366 p. 

132. Bayly R.W. Saudi Arabia in the Nineteenth Century. L.: Macmillan, 1965. 312 p. 

133. Bunzel C.M. Wahhabism: The History of a Militant Islamic Movement. Princeton, 

NJ: Princeton University Press, 2023. 408 p. 

134. The Cambridge Companion to Classical Islamic Theology. Ed. by Tim Winter. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2008. 337 p. 

135. Cook M. On the Origins of Wahhabism // Journal of the Royal Asiatic Society. 

1970. No. 2. P. 191-202.  

136. Cook M. The Historians of Pre-Wahabi Najd // Studia Islamica. 1992. No. 76. P. 

163–76. 

137. Cook M. Written and Oral Aspects of an Early Wahhabi Epistle // Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies. 2015. No. 1. P. 161-178. 

138. Commins D. The Wahhabi Mission and Saudi Arabia. N.Y.: I.B. Tauris, 2006. 

288 p. 

139. Commins D. Islam in Saudi Arabia. Ithaca: Cornell University Press, 2015. 214 

p. 

140. Cornwall P.B. Ancient Arabia: Explorations in Hasa, 1940-41 // The 

Geographical Journal. 1946. No. 1. P. 28-50. 

141. Dallal, Ahmad. The Origins and Objectives of Islamic Revivalist Thought, 1750– 

1850 // Journal of the American Oriental Society. 1993. No. 3. P. 341-359. 

142. Freeth Z.D. Explorers of Arabia from the Renaissance of the End of the 

Victorian Era. N.Y.: Holmes & Meier, 1978. 308 p. 



285 

 

143. Halevi L. Arabians for Guns: Wahhabi Matchlocks, World Trade, and the Rise 

of the First Saudi State // Journal of the Royal Asiatic Society. 2023. Vol. 33. P. 

401-442. 

144. Hawting G.R. The Idea of Idolatry and the Emergence of Islam: from Polemic to 

History. Cambridge: Cambridge University Press, 1999. 168 p. 

145. Hodgson M.G. The Venture of Islam. Conscience and History in a World 

Civilization. Vol. 3. The Gunpowder Empires and Modern Times. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1974. 469 p. 

146. Hogarth D.G. The Penetration of Arabia: A Record of the Development of 

Western Knowledge Concerning the Arabian Peninsula. N.Y.: Strokes, 1904. 359 

p. 

147. Hoyland R.G. Arabia and the Arabs from the Bronze Age to the Coming of Islam. 

L.: Routledge, 2001. 324 p. 

148. Hoyland R.G. In God's Path: the Arab Conquests and the Creation of an Islamic 

Empire. Oxford: Oxford University Press, 2015. 320 p. 

149. The Hajj: Piligrimage in Islam. Cambridge: Cambridge University Press, 2015. 

343 p. 

150. Kechichian J. The Role of the Ulama in the Politics of an Islamic State: The Case 

of Saudi Arabia // International Journal of Middle East Studies. 1986. No. 1. P. 53-

71. 

151. Kepel G. Jihad: The Trail of Political Islam. Cambridge: The Belknap Press of 

Harvard University Press, 2002. 464 p. 

152. Kjorlien L.M. State and Religion in Saudi Arabia // The Arab Studies Journal. 

1994. No. 1. P. 36-43, 64. 

153. Longrigg S.H. Four Centuries оf Modern Iraq. Oxford: Clarendon Press, 1925. 

378 p. 

154. Lorimer J.G. Gazetteer of the Persian Gulf, Oman and Central Arabia. Vol. 1 – 

1624 p.; Vol. 2 – 1952 p. Calcutta: Superintendent Government Printing, 1915. 

155. Mackie J.B. Hasa: An Arabian Oasis // The Geographical Journal. 1924. No. 3 P. 

189-207. 



286 

 

156. Makdisi G. Ibn Taymiyya: A Sufi of the Qadiriya Order // American Journal of 

Arabic Studies. 1973. No. 1. P. 118-129. 

157. Makdisi G. The Significance of the Sunni Schools of Law in Islamic Religious 

History // International Journal of Middle East Studies. 1979. No. 1. P. 1-8. 

158. Makdisi G. The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the West. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981. 377 p. 

159. Mandaville J.E. The Ottoman Province of al-Hasa // Journal of the American 

Oriental Society. 1970. No. 3. P. 486-513. 

160.  Mouline N. The Clerics of Islam: Religious Authority and Political Power in 

Saudi Arabia. New Haven: Yale University Press, 2014. 344 p. 

161.  Nafi, Basheer. A Teacher of Ibn ‘Abd al-Wahhab: Muhammad Hayat al-Sindi 

and the Revival of Ashab al-Hadith's Methodology // Islamic Law and Society. 

2006. No. 2. P. 208-241. 

162.  Reilly B. Slavery, Agriculture, and Malaria in the Arabian Peninsula. Athens: 

Ohio University Press, 2015. 222 p. 

163.  Sabini J. Armies in the Sand: The Struggle for Mecca and Medina. L.: Thames 

and Hudson Ltd, 1981. 223 p. 

164. Samin N. Poetry, Magic, and the Formation of Wahhabism // Journal of the 

Economic and Social History of the Orient. 2022. No. 1-2. P. 1-26. 

165. Stevens J.H. Oasis Agriculture in the Central and Eastern Arabian Peninsula // 

Geography. 1972. No. 4. P. 321-326. 

166.  Al-Rasheed, Madawi. A History of Saudi Arabia. L.: Cambridge University 

Press, 2010. 317 p. 

167.  Voll J. Muhammad Hayya al-Sindi and Muhammad ibn ‘Abd al-Wahhab: An 

Analysis of an Intellectual Group in Eighteenth-Century Madina // Bulletin of the 

School of Oriental and African Studies. 1975. No. 1. P. 32-39. 

168.  Watt W.M. The Formative Period of Islamic Thought. Edinburgh: Edinburgh 

University Press, 1973. 424 p. 

169.  Wynbrandt J.S. A Brief History of Saudi Arabia. N.Y.: Facts on File, 2010. 364 

p. 



287 

 

170.  Al-Yassini A. Religion and State in the Kingdom of Saudi Arabia. L.: Westview 

press, 1985. P. 23-25. 

  



288 

 

ПРИЛОЖЕНИЯ 

 

 
ПРИЛОЖЕНИЕ 1. ЭЛЬ-‘АРИД В XVII–XVIII ВВ. (АВТОРСКАЯ КАРТА)1118 

 

 

  

                                                                 
1118 Карта составлена на основе хроникальных сведений, а также информации, приведенной в «Газетире Персидского 

залива, Омана и Центральной Аравии» Дж. Г. Лоримера.  

 



289 

 

ПРИЛОЖЕНИЕ 2. ЮЖНЫЙ НЕДЖД И ЭЛЬ-ХАСА В XVII–XVIII ВВ. (АВТОРСКАЯ 

КАРТА)1119 

 

 

  

                                                                 
1119 Карта составлена на основе хроникальных сведений, а также информации, приведенной в «Газетире Персидского 

залива, Омана и Центральной Аравии» Дж. Г. Лоримера.  



290 

 

ПРИЛОЖЕНИЕ 3. СЕВЕРНЫЕ ОБЛАСТИ ЭЛЬ-ХАСЫ В XVII–XVIII ВВ. 

(АВТОРСКАЯ КАРТА)1120 

 

 

  

                                                                 
1120 Карта составлена на основе хроникальных сведений, а также информации, приведенной в «Газетире Персидского 

залива, Омана и Центральной Аравии» Дж. Г. Лоримера.  



291 

 

ПРИЛОЖЕНИЕ 4. ЦЕНТРАЛЬНЫЕ ОБЛАСТИ ЭЛЬ-ХАСЫ В XVII–XVIII ВВ. 

(АВТОРСКАЯ КАРТА)1121 

 

 

  

                                                                 
1121 Карта составлена на основе хроникальных сведений, а также информации, приведенной в «Газетире Персидского 

залива, Омана и Центральной Аравии» Дж. Г. Лоримера.  



292 

 

ПРИЛОЖЕНИЕ 5. ТОРГОВЫЕ ПУТИ ЭЛЬ-ХАСЫ В XVII–XVIII ВВ. (АВТОРСКАЯ 

КАРТА)1122 

 

 

  

                                                                 
1122 Карта составлена на основе хроникальных сведений, а также информации, приведенной в «Газетире Персидского 

залива, Омана и Центральной Аравии» Дж. Г. Лоримера.  



293 

 

ПРИЛОЖЕНИЕ 6. СВЯТЫЕ МЕСТА ЭЛЬ-‘АРИДА В XVII–XVIII ВВ. (АВТОРСКАЯ 

КАРТА)1123 
 

 

1. Гробница Зейда ибн аль-Хаттаба; 2. Священные акации в окрестностях ‘Уяйны; 3. Кладбище сподвижников 

пророка Мухаммада, павших в битве со сторонниками Мусайлимы; 4. «Гробница» Дирара ибн аль-Азвара; 5. Пещера 

Бинт аль-Амир; 6. Священная пальма аль-Фаххаль; 7. Священный тамариск. 

 

  

                                                                 
1123 Карта составлена на основе хроникальных сведений, а также информации, приведенной в «Газетире Персидского 

залива, Омана и Центральной Аравии» Дж. Г. Лоримера.  


